208 Eder, Leo der GrofBle, Einheit der Kirche und Vaticanum II

Ephesos, der Name dieser Stadt, der durch die osterreichischen Aus-
grabungen zugleich mit dem Namen Osterreich hineingetragen wird in die
kulturell und auch biblisch interessierte Welt, soll auch fiir uns jetzt Leben
erhalten haben, und zwar als das Ephesos des Paulus, welches das Ephesos
der Artemis iiberwand. Wenn auch fiir das Ephesos des Paulus die Gster-
reichischen Ausgrabungen bis jetzt sicherlich noch nicht allzuviel zutage
gefordert haben, so helfen sie uns doch wenigstens zu einer Verlebendigung
des in der Apostelgeschichte iiber den ephesinischen Aufenthalt des Paulus
Berichteten und liefern auch manche indirekte Bezeugung fiir die Angaben
der Apostelgeschichte und der Paulusbriefe. Aber wenigstens ein direktes
Zeugnis, daB die Bibel doch recht hat, auch was den Aufenthalt Pauli
in Ephesos betrifft, besitzen wir, und das ist das grofle freigelegte Theater,
das ja auch den besonderen Stolz der Osterreicher darstellt. Seit seiner
Entdeckung findet man ja nun in den meisten Kommentaren zur Apostel-
geschichte und in den Paulusbiichern die Angaben iiber Grofie und Fas-
sungsméglichkeit des Theaters, manchmal auch mit dem Hinweis auf die
osterreichischen Ausgrabungen®®). Die Paulusinschriften nun kiinden uns,
daB Ephesos auch nach Jahrhunderten Paulus noch nicht vergessen hat
und ihn auch da noch, wie in der Zeit seines Aufenthaltes in Ephesos,
als den groBen Helfer angerufen hat.

Wir sind es sicher schuldig, daB einmal auch von der katholischen
Bibelwissenschaft ein Wort des Dankes all denen, sowohl auf staatlicher
als auch auf privater Seite, gesagt wird, die mitgeholfen haben und weiter
mithelfen, daB3 dieses groBe Werk der Ausgrabungen von Ephesos ermog-
licht wurde und weiter durchgefiihrt wird. Es ist doch sicher erfreulich,
daB auch in unserer Zeit dafiir noch Interesse und auch die dazugehérigen
nétigen Geldmittel aufgebracht werden. Und so glaube ich, diirfen wir
hoffen, daB} in Ephesos durch die sterreichischen Ausgrabungen noch viel
Interessantes ans Tageslicht kommt und auch noch mancher Beitrag fiir
die Paulusforschung geleistet werden kann.

Leo der Grofle, die Einheit der Kirche und das Vaticanum IT
Von Dr. Peter Eder, Wels (00.)

Im November vorigen Jahres waren anderthalb Jahrtausende ver-
gangen seit dem Tod eines der wenigen, denen die Geschichte den Bei-
namen ,,der GroBe“ gegeben hat, des Papstes Leo I. (440—461). Unser

58) Ausdriickliche Hinweise auf die ésterreichischen Ausgrabungen in Ephesus finden wir
bei: Bludau a. a. 0. 202 f.; Clemen C., Paulus, sein Leben und Wirken (Darstellungen), Gieflen
1904, Anm. Seite 197; DeiBmann, Licht vom Osten 10; Dictionaire de la Bible, Supplement II,
1934, 1087 ff.; Polzl Franz X., Der Weltapostel Paulus, Regensburg 1905, 243 Anm. 1, 244 £.;
Zahn Th., Die Apostelgeschichte des Lucas, 2. Hilfte, Leipzig 1921, 691 Anm. 19. In den neueren
Kommentaren zur Apostelgeschichte (z. B.: Cadbury H. J., The Book of Acts in History,
London 1955; Haenchen E., Die Apostelgeschichte, Géttingen 1956; Wikenhauser a. a. 0.)
werden diese Forschungsergebnisse ohne besondere Hinweise schon verwertet.



Eder, Leo der Grofie, Einheit der Kirche und Vaticanum II 209

Heiliger Vater Johannes XXIII. hat ihm mit Datum vom 11. November
1961 eine eigene Enzyklika (,,Aeterna Dei*) gewidmet.

In Tuszien Ende des 4. Jahrhunderts geboren, nannte Leo Rom seine
Heimat. Schon im Kindesalter war er dorthin gekommen. Noch in jungen
Jahren wurde er in den rémischen Klerus aufgenommen und zum Diakon
geweiht. Bereits unter Célestin I. ldBt sich seine einflulreiche Stellung
am pépstlichen Hof nachweisen. Der grofle Cyrill von Alexandrien bat
ihn zum Beispiel um seine Unterstiitzung gegen die Ubergriffe des Bischofs
Juvenal von Jerusalem. Ansehen und Einflul Leos wuchsen noch unter
Papst Sixtus III. Er war befreundet mit Prosper von Aquitanien, den
er spater nach seiner Wahl zum Papst aus Siidgallien mit nach Rom nahm
und als seinen Sekretidr in seiner nichsten Umgebung behielt. Zu seinen
Freunden zihlte auch Johannes Cassian, den er zur Abfassung seiner
Schrift ,,De incarnatione Domini“ gegen Nestorius ermunterte. Auch der
Kaiserhof von Ravenna hielt grofle Stiicke auf den rémischen Diakon
und beauftragte ihn mit einer heiklen Mission. Er sollte in Gallien die
Zwistigkeiten zwischen dem Oberkommandierenden Aetius und dem
Prifekten Albinus beilegen. Wihrend er in Gallien weilte, starb Sixtus III.,
und Leo wurde einmiitig zu seinem Nachfolger gewihlt. Am 29. September
440 empfing er die Bischofsweihe, deren Jahrestag er regelmiBig feierlich
beging. Nach einer langen Regierungszeit, wie wir sie unter seinen Vor-

dngern auller dem ersten Papst nur noch bei Silvester I., bei seinen Nach-
%olgern ebenfalls nur selten finden, starb er im November des Jahres 461.

DaB} Leo seine Aufgabe als Oberhaupt der Christenheit in jenen turbu-
lenten Zeiten erkannte und daf} er vor der fast unlésbar scheinenden Auf-
gabe nicht resigniert zuriickwich, das allein wiirde ihn unter die gréBten
der Nachfolger Petri einreihen. Die Klarheit und Schirfe, mit der er die
jeweilige Situation der Kirche erkannte, im besonderen die Gefihrdung
unveridnderlicher Wahrheiten und unverduBerlicher Prinzipien durch
Irrtum, Schwiche und menschlichen Ehrgeiz, sowie die Klugheit und die
unbeugsame Energie, mit der er an die Losung der Probleme heranging
und Wahrheit und Recht durchkimpfte, rechtfertigen den Beinamen
»der GroBe®, den ithm die Geschichtsschreiber schon friih verliehen.

Als eine der wichtigsten Aufgaben, ja als die Aufgabe seines Pontifi-
kates stand in den vielfiltigen Wirren seiner Zeit die Sorge um die
Einheit der Kirche vor ihm. Um diese Einheit ist Leo stindig besorgt,
ihr gilt seine rastlose Arbeit. Er belehrt, bittet, mahnt und warnt, er greift
autoritativ ordnend ein, um die Einheit der Kirche zu wahren bzw. sie
wiederherzustellen. Vor allem nahmen seine Aufmerksamkeit und Sorge
die verschiedenen Irrlehren in Anspruch, die die Einheit des Glaubens
bedrohten. Auch die Einheit des Kultes lag ihm am Herzen, die nach seiner
Uberzeugung von der Einheit des Glaubens gefordert wird?).

Seinem hohen geistigen Format entsprechend, sieht er in der Einheit
der Kirche nicht nur eine historische Tatsache, die es zu erhalten gilt, son-
dern er weil} sie auch biblisch-dogmatisch zu begriinden. Die Einheit der
Kirche wurzelt in ihrer unlgslichen Verbindung mit Christus. Es gibt nur

1) Vgl. Sermo 82, 1 in nat. Apost. Petri et Pauli. PL 54, 422.
»Theol.-prakt. Quartalschrift* III, 1962 14



210 Eder, Leo der GroBe, Einheit der Kirche und Vaticanum II

einen Christus, der der Briutigam der Kirche ist?). Eins sind die Gldubigen
mit Christus von seiner Geburt bis zu seiner Himmelfahrt. Schon mit der
Geburt Christi zu Bethlehem beginnt die Einheit der Kirche mit ihm?3),
ist sie doch sein mystischer Leib?). Dieser Anteil an Christus, den wir in
der Taufe bekommen haben (es ist ein Anteilnehmen an seinem Koénigtum
und seinem Priestertum?®), wird noch verstirkt durch die Eucharistie,
durch die wir in Christus eingehen, in ihn umgewandelt werdenS).

Stirkster Ausdruck der Einheit der Kirche und zugleich wichtigstes
und wirksamstes Mittel, diese Einheit zu bewahren, ist' Leo dem Grofien
der Primat des romischen Bischofs, und zwar in der doppelten Form,
wie ihn 14 Jahrhunderte spiter das erste Vaticanum definiert hat: als
Lehrprimat und als Regierungsprimat. ,,Leo ist der erste altchristliche
Papst, von dem wir wissen, dall er eine klare und bestimmte Papstidee
besaB“, sagt Albert Ehrhard in seinem Werk ,Die griechische und die
lateinische Kirche?)*. In Predigten und Briefen hat Leo seine Uberzeugung
von der Stellung des Nachfolgers Petri deutlich ausgesprochen und be-
griindet und in seiner Amtsfithrung hat er sie oft unter schwierigsten Um-
stinden gegen Hiretiker, gegen aufsissige, ehrgeizige Bischofe und gegen
Ubergriffe autokratischer Kaiser durchgesetzt.

Von seinen Predigten bieten ihm vor allem jene, die er an den Jahres-
tagen seiner Bischofskonsekration vor seiner romischen Gemeinde in Ge-
genwart zahlreicher Bischiofe seines Metropolitansprengels hielt, will-
kommene Gelegenheit, Bedeutung, Rang und Recht des Stuhles Petri
herauszustellen und zu begriinden. Den 29. September pflegt er seinen Dies
natalis zu nennen. Vier dieser Predigten sind uns erhalten.

Ausgehend von den Schrifttexten Mt 16, 16 ff. und Lk 22, 32 spricht
Leo zunichst vom Primat des Petrus. Thn hat Christus vor allen anderen
erwihlt. Er hat den Vorrang vor allen anderen Aposteln und allen Vitern
(Bischifen) der Kirche. So gibt es in der Kirche zwar viele Priester und
Hirten, aber alle regiert Petrus. Christus hat ihm an seiner Regierungs-
gewalt Anteil gegeben?®). Christus ist der unverletzliche Fels, der Eckstein,
der alle eint und verbindet; er ist das Fundament, aufler dem niemand
ein anderes legen kann; doch auch Petrus ist der Fels, weil er durch die
Kraft Christi gefestigt ist; und was Christus aus eigener Vollmacht hat,
das hat Petrus mit Christus gemeinsam durch Teilhabe?).
~ Der Bischofstuhl von Rom ist nun der Stuhl Petri. Denn Petrus bleibt
das Fundament der Kirche und er regiert die Kirche auch heute noch.
Taglich spricht er noch sein Bekenntnis: ,,Du bist Christus, der Sohn des
lebendigen Gottes.“ Denn jeder, der in der Kirche seinen Glauben an den

%) Ep. 80, 1 ad Anatolium episc. Const. PL 54, 913.

8) Sermo 26, 2 in Nativ. Domini. PL 54, 213.

4) Vgl. Ep. 14, 11 ad Anastasium episc. Thessal. PL 54, 676.

5) Sermo 4, 1 in Nat. Dom. PL 54, 149; vgl. Fp. 69, 4. PL 54, 870.

8) Sermo 64, 7 de Passione Domini. PL 54, 357.

) S. 334. Vgl. F. X. Seppelt, Geschichte der Pipste, I%, S, 178.

8) Sermo 4, 2 de natali ipsius. PL 54, 149—150.

9) Sermo 4, 2 de natali ipsius, PL 54, 151. Vgl. Ep. 10 ad Episc. prov. Vienn. 1, 3. PL 54,
629. Kirch 891 (3).



Eder, Leo der GroBe, Einheit der Kirche und Vaticanum II 211

Herrn bekennt, tut es auf die Belehrung durch Petrus hin. Petrus lehrt
und regiert die Kirche durch seine Nachfolger in Rom, so daBl man in der
Person des jeweiligen Papstes Petrus selbst zu sehen und zu ehren hat,
»in dem auf immer die Sorge aller Hirten mit der Obhut iiber die ihm an-
vertrauten Schafe vereint ist, und dessen Wiirde auch bei einem unwiir-
digen Nachfolger nichts einbiit“. Der Papst steht an der Stelle des Petrus,
seine Autoritit lebt in ihm und sein Wort ist es, das der Bischof von Rom
verkiindet; dieser predigt nichts anderes, als was Petrus gelehrt hat!9).

Des Petrus Vollgewalt lebt in seinem Bischofsitz weiter und gibt
diesem die iiberragende Autoritit!!). Die jihrliche Feier des Amtsantrittes
als Bischof von Rom ist also nicht eine AnmaBung, rechtfertigt sich Leo
gegen mogliche Einwinde. Denn es ist wirklich Christus selbst, der durch
den Papst die Kirche leitet. Und nicht die Person des Papstes ist Grund
und Gegenstand des Riihmens und Feierns, sondern Christus!?). Durch
Petrus und Paulus, predigt Leo einmal am Fest der beiden Apostelfiirsten,
ist der Stadt Rom das Licht des Evangeliums aufgegangen. Diese zwei
Ménner haben Rom die hohe Ehre verschafft, da8 es, durch den Heiligen
Stuhl Petri zum Haupt des Erdkreises geworden, durch die gottliche
Religion mit seiner Fiithrung noch weiter reichte als durch die irdische
Herrschaft. Wie weit es nidmlich auch in vielen Siegen sein Imperium
vorgetragen hat: was ihm kriegerisches Bemiithen botmiBig gemacht hat,
ist doch weniger, als was ihm der christliche Friede unterworfen hat!?).

Der Bischof von Rom ist also Nachfolger des Petrus als Oberhaupt der
Gesamtkirche. ,,Durch den seligen Apostelfiirsten Petrus besitzt die heilige
romische Kirche die Oberhoheit (principatus) iiber alle Kirchen der ganzen
Welt®, bestiitigen die Bischife der Kirchenprovinz Arles in einem Schreiben
an Leo den Groflen'?). Und wenn sich der Papst um alle Kirchen kiimmert,
so erfiillt er damit eine Pflicht, die auf gottlicher Anordnung beruht,
schreibt er selbst an den Bischof von Thessalonichs).

Leo hat auch schon eine ganz bestimmte Vorstellung von dem
Verhiltnis zwischen Primat und Episkopat in der Kirche.
Er ist iiberzeugt, daB Christus alle Vollmacht nur dem Petrus direkt
iibertragen hat und durch ihn, in Gemeinschaft mit ihm und in Unter-
ordnung unter ihn, erst den anderen. Petrus erhielt vieles allein, aber
niemand anderem fiel etwas zu, woran nicht auch Petrus seinen Anteil
hiitte. Und wenn die iibrigen nach dem Willen Christi etwas mit ihm ge-
meinsam haben sollten, dann gab er es nur durch ihn¢). Dem heiligen
Petrus hat Christus zuvirderst sein Amt und seinen Auftrag iibergeben;
von ihm als dem Haupt sollten seine Gaben auf den ganzen Leib iibergehen,
so dal am gottlichen Geheimnis keiner Anteil hat, der es wagte, sich von

10) Sermo 3, 4 de natali ipsius. PL 54, 147. )

1) Sermo 3, 3 de natali ipsius. PL 54, 146. Vgl. Sermo 83, 3 in nat. S. Petri Apost. PL 54, 432,

12) Sermo 5, 4 de natali ipsius, PL 54, 154.

18) Sermo 82, 1 in nat, Apost. Petri et Pauli. PL 54, 422 {.

1) Ep. 65, 2 inter Leonis Epistolas. PL 54, 881.

15) Vgl. Ep. 14, 1 ad Anastasium episc. Thessal. PL 54, 668.

) ,Magnum et mirabile, dilectissimi, huic viro (scil. Petro) consortium potentiae suae
tribuit divina dignatio; et si quid cum eo commune ceteris voluit esse principibus, nunquam nisi
per ipsum dedit quidquid aliis non negavit.* Sermo 4, 2 de natali ipsius. PL 54, 149—150. R 2191.

14



212 Eder, Leo der GrofBle, Einheit der Kirche und Vaticanum II

Petrus zu trennen!?). Die besondere Sorge um Petrus hat der Herr selbst
_iibernommen und er hat fiir den Glauben des Petrus gebetet, als ob er
sagen wollte: Wenn der Geist des Ersten unbesiegt bleibt, so werden auch
die anderen sicher stehen. In Petrus wird die Kraft aller gesichert. Gott
ibt also seine Gnadenhilfe in der Ordnung, dafl die Festigkeit, die durch
hristus dem Petrus zuteil wird, durch Petrus den anderen Aposteln
iibertragen wird?®).

Dieses Verhiiltnis gilt auch von den Nachfolgern des Petrus und der
iibrigen Apostel. Die Bischofe haben zwar alle die gleiche Wiirde, nicht
aber den gI;eichen Rang. Auch bei den Aposteln gab es ja bei aller Gleich-
heit der Ehre einen Ugnterschied in der Vollmacht; obwohl namlich alle
gleichermaflen erwiihlt waren, wurde einem der Vorrang vor den anderen
verlichen. Nach diesem Vorbild entstand der Unterschied unter den
' Bischifen, und in einer groBartigen Ordnung wurde dafiir gesorgt, dafl
nicht alle alles fiir sich in Anspruch nehmen, sondern in jeder Provinz
sollte einer sein, der unter den Mitbriidern das erste Wort hat, und den
Bischéfen in den griofleren Stddten wieder ist ein ausgedehnterer Wir-
kungsbereich anvertraut; durch sie soll dann die Sorge fiir die gesamte
Kirche beim einen Stuhl Petri zusammenflieBen, und nichts darf vom
Haupte getrennt sein'?).

Die lange Regierungszeit und die stiirmisch bewegten Schicksale der
Kirche wilhrend seines Pontifikates gaben Leo dem GroBlen reichlich Ge-
legenheit, seine klare und bestimmte Auffassung vom Primat auch in
seiner Tédtigkeit im Dienste der Einheit der Kirche zum Ausdruck
und zur Geltung zu bringen. _

Die zahlreichen Briefe Leos geben Zeugnis von seiner umfassenden
Tiatigkeit und seinem héaufigen Eingreifen zur Wahrung der kirchlichen
Disziplin. Streng sah er auf die Einhaltung der Vorschriften; doch zeigte
er bei Entscheidung von Einzelfillen verstindnisvolle Riicksicht auf die
jeweilige besondere Lage und kluge MiBigung. Beachtenswert ist, dafl er
seine Autoritit in der gesamten Kirche, ir Ost und West, zur Geltung
bringt, so zum Beispiel auch in den bis dahin so selbstbewuBten und auf
ihre Rechte so bedachten Di6zesen Afrikas. Hier in Afrika hatte freilich
die iibrige Entwicklung, der Einfall der Vandalen, auch dazu beigetragen,
die noch nicht von den Barbaren eroberten Gebiete enger an Rom zu
binden. Leo 146t sich iiber die Zustinde berichten und entscheidet. ordnet

17) ,,Sed huius muneris sacramentum ita Dominus ad omnium apostolorum officium pertinere
voluit, ut in beatissimo Petro, apostolorum omnium summo, principaliter collocarit; et ab ipso
quasi quodam capite dona sua velit in corpus omne manare, ut exsortem se mysterii intellegeret
esse divini, qui ausus fuisset a Petri soliditate recedere.“ Ep. 10 ad Episc. prov. Vienn. 1, 2.
PL 54, 628 f. Kirch 891 (2).

1#) ,.Specialis a Domino Petri cura suscipitur, et pro fide Petri proprie supplicatur, tamquam
alioram status certior sit futurus, si mens principis victa non fuerit. In Petro ergo omnium
fortitudo munitur, et divinae gratiae ita ordinatur auxilium, ut firmitas quae per Christum
Petro tribuitur, per Petrum apostolis conferatur.® Sermo 4, 3 de natali ipsius.
PL 54, 151 — 152. Vgl. Sermo 83, 2. PL 54, 451. Die heutige Dogmatik hilt diese Auf-
fassung Leos nicht ganz; sie sagt zwar: ,,in Gemeinschaft mit Petrus® und ,in Unterordnung
unter Petrus®, nicht aber: ,nur durch Petrus®.

%) Ep. 14, 11 ad Anastasium episc. Thessal. PL 54, 676. Kirch 896.



Eder, Leo der Grofle, Einheit der Kirche und Vaticanum II 218

Untersuchungen an, verlangt weitere Berichte — alles nicht etwa als
angerufener Schiedsrichter, sondern aus seiner Verantwortung fiir die
Gesamtkirche heraus.

Vom selben BewuBltsein einer von Christus auferlegten Pflicht wird
Leo geleitet bei seinem Eingreifen in die kirchlichen Verhiltnisse Galliens.
Hier mufBite er Bischof Hilarius von Arles mafiregeln, der seine Kompeten-
zen weit iiberschritten hatte. Leo sicherte sich in dieser Sache auch die
Unterstiitzung der weltlichen Behorde und erwirkte ein kaiserliches Re-
skript an Aetius. Bei den guten Beziehungen, die Hilarius zum Patricius
hatte, wire sonst zu befiirchten gewesen, daB3 die Entscheidung Leos nur
auf dem Papier geblieben wire. Bedeutungsvoll ist die ausdriickliche
Anerkennung der Unabhingigkeit pipstlicher Entscheidungen von der
Bestitigung durch die weltliche Gewalt. Das Urteil des rémischen Bischofs,
heifit es ausdriicklich in der Verfiigung des Kaisers, hat auch ohne kaiser-
liche Bestidtigung Geltung??). Dieser ErlaB Valentinians ITI. vom 5. Juli 445
gilt als ,.die erste gesetzliche Anerkennung des Papsttums®, ja man hat
iibertreibend von einer ,,Kapitulation des Kaisers vor Leos Petrus-Lehre®
gesprochen (so H. M. Klinkenberg). Tatsichlich ist damit die alte, noch
aus der heidnischen Rechtsauffassung kommende romische Idee von der
allumfassenden, auch die religidsen Belange umgreifenden Kompetenz des
Staates aufgegeben. Eine praktische Auswirkung fiir das gesamte Reich
hatte diese Entscheidung Valentinians aber nicht.

Im Osten hatte der Bischof von Thessalonich die Stellung eines pépst-
lichen Vikars fiir Illyrien. Das Vikariat von Thessalonich bedeutete eine
Festigung und Intensivierung der direkten Beziehungen der Bistiimer
Ilyricums zu Rom. Leo zigerte darum nicht, der Bitte des Bischofs
Anastasius zu willfahren und ihm die gleichen Rechte zu iibertragen, wie
dies die fritheren Pipste getan hatten. Anastasius hat es dann leider an
Takt und Klugheit fehlen lassen, Tugenden eines Vorgesetzten, die gerade
bei den heiklen Verhiltnissen in seinem Amtsbereich so notwendig gewesen
wiren. Leo kann ihm den Vorwurf nicht ersparen, dall er durch sein
schroffes Verhalten das Ansehen des Papstes gefihrdet habe. Berithmt
geworden ist die Formel, mit der er dem Bischof seine Abhingigkeit klar
macht: er sei nur zur Teilnahme an seiner (des Papstes) Sorge, nicht aber
zur Fiille der Gewalt berufen (in partem sollicitudinis, non in plenitudinem,
potestatis®!).

Noch bedeutungsvoller fiir die Gesamtkirche und ihre Einheit waren
die dogmatischen Entscheidungen und die Regierungshandlungen Leos im
Osten (Illyrien gehorte als ostlicher Teil des rémischen Patriarchates in
dieser Beziehung zum Westen). Es sind vor allem die Irrlehre des Eutyches
und die dadurch hervorgerufenen Wirren, die das Eingreifen des Ober-
hauptes der Christenheit forderten. Eutyches schrieb selbst im Jahre 448
an Leo, infolge der Bemiihungen einiger nehme die nestorianische Héresie
einen neuen Aufschwung. Auch an Bischof Petrus Chrysologus von Ravenna
hatte er sich gewandt. Dieser aber verwies ihn nach Rom, ,,weil der selige

20) PL 54, 637 ff. Kirch 880882, die entscheidende Stelle 881.
) Ep. 14 ad Anastasium episc. Thessal. PL 54, 666 ff.



214 Eder, Leo der GroBe, Einheit der Kirche und Vaticanum II

Petrus, der auf eben diesem Stuhle fortlebt und regiert, den Suchenden
die Wahrheit des Glaubens geben wird??).“ Leo dankt zunichst dem
Eutyches fiir seinen Eifer, will sich aber noch niher unterrichten, bevor
er eingreift. Noch ist es in Rom nicht bekannt, dal das Dogma von der
hypostatischen Union nun von der anderen Seite gefihrdet ist. Die Er-
eignisse iiberstiirzen sich geradezu. Auf einer Synode in Konstantinopel,
die im November desselben Jahres 448 unter Vorsitz des Patriarchen
Flavian stattfindet, wird Eutyches, der sich hartnickig weigert, zwei
Naturen in Christus anzuerkennen, als Hiretiker seiner Wiirden verlustig
erklirt und exkommuniziert. Der Verurteilte appelliert an den Papst.
Dieser, durch die einseitige Darstellung des Eutyches und durch ein
Schreiben des Kaisers héchst unvollstindig informiert, tadelt zunichst
den Patriarchen Flavian wegen seiner vermeintlich vorschnellen Hand-
lungsweise. Als jedoch Leo den Bericht Flavians bekam und daraus wie
aus den ebenfalls iibersandten Synodalakten die volle Wahrheit erfuhr,
zogerte er nicht, die Lehre des Eutyches zu verurteilen. Es ist das be-
riithmte Lehrschreiben an Flavian vom 13. Juni 449, der Tomos, wie es im
Orient hieB, in dem der Papst gegeniiber dem Irrtum des Eutyches in
schlichter, kristallener Klarheit die Lehre von der einen Person und den
zwei Naturen in Christus darlegt, aufbauend auf dem Taufsymbol und
auf der Bibel, und die Formulierungen der abendlindischen Theologie
gebrauchend. Auf die im Osten vielfach erorterten Einzelprobleme geht
der Brief nicht ein??3).

Inzwischen hatte Kaiser Theodosius II. unter dem Einflul der mit
Eutyches befreundeten Hofkamarilla ein Reichskonzil fiir den 1. August
449 nach Ephesus einberufen. Obwohl dem Papst ein neues Konzil unnétig
erschien, sandte er drei Legaten. Der Verlauf der beriichtigten Rauber-
synode (die Bezeichnung latrocinium stammt von Leo selbst) unter dem
Diktat des kaiserlichen Kommissirs, unter dem Vorsitz des michtigsten
Lkirchlichen Parteigingers des Eutyches, des herrschsiichtigen Patriarchen
von Alexandrien Dioskoros, und unter dem Terror des kaiserlichen Militérs
und fanatisierter Ménche ist hinreichend bekannt. Die in Ephesus abge-
setzten Bischofe, unter ihnen Flavian von Konstantinopel, legen Berufung
an den Papst ein. Auch der unter Lebensgefahr aus Ephesus geflohene
Legat Hilarius berichtet iiber die unerhiorten Vorkommnisse. Unverziiglich
berief Leo eine Synode der italischen Bischife. In einem Schreiben an den
Kaiser erklirt er alle Beschliisse der Synode fiir nichtig und verlangt die
Einberufung eines neuen Konzils nach Italien, das durch die Teilnahme
der Bischofe des ganzen Erdkreises wirklich allgemein wire?t). Natiirlich
ging Theodosius auf das Verlangen nicht ein, obwohl sich der westrémische
Hof stirkstens fiir Leo und seine Wiinsche einsetzte. Auch die Vorstel-
lungen der Augusta Pulcheria bei ihrem Bruder fruchteten nichts. Zu
stark war der Einflu der Freunde des Eutyches. Ein sogenannter Zufall
muBte den Umschwung herbeifiihren. Theodosius stiirzte vom Pferd und
starb an den Folgen am 28. Juli 450. Da keine minnlichen Erben des

__”) Ep. ad Eutychen, inter Leonis ep. 25, 2, 3. PL 54, 743. Kirch 902.
23) Ep. 28 ad Flavianum episc. Constant. PL 54, 755 ff.
24) Ep. 53 et 54 ad Theodosium Aug. PL 54, 821 ff.



Eder, Leo der GroBe, Einheit der Kirche und Vaticanum II 215

Thrones existierten, kam Pulcheria, die durchaus katholisch gesinnt war,
zur Regierung. Sie heiratete den tiichtigen alten General Marcian und erhob
ihn zum Augustus. Mit dem Thronwechsel wurde auch das Steuer der
Religionspolitik herumgeworfen. Der neue Kaiser erkannte in dem Schrei-
ben, in dem er Leo seine Erhebung mitteilte, den Vorrang des rémischen
Bischofs in der Gesamtkirche unumwunden an. Er erklirte sich bereit,
das vom Papst verlangte Konzil zu berufen, nur wollte er es in der ost-
lichen Reichshilfte haben.

Patriarch Flavian war auf dem Weg in die Verbannung gestorben.
Theodosius hatte den monophysitisch gesinnten Anatolius zum Patriarchen
erhoben. Der Papst hatte aber mit seiner Anerkennung gezogert. Erst
nachdem sich Anatolius jetzt schriftlich zum dogmatischen Brief Leos
bekannt hatte, nahm der Papst freudig die Kirchengemeinschaft mit ihm
wieder auf. Die durch die Riubersynode und Theodosius gemaBregelten
Bischofe waren inzwischen wieder in ihre. Diézesen zuriickgekehrt und
‘mehrere andere, die 449 unter Druck ihre Unterschrift unter die Beschliisse
von Ephesus gesetzt hatten, erbaten reuig von Leo die Wiederaufnahme
in die Kirchengemeinschaft. So hielt der Papst ein neues Konzil nicht mehr
fiir notwendig. Die Teilnahme der abendlindischen Bischife, die ihm
besonders wichtig war, wire wegen der Hunnengefahr unméglich gewesen.
Die dogmatische Frage war durch seinen Brief entschieden, und zur Lésung
der anderen Probleme wollte er Legaten nach Konstantinopel entsenden.

Als aber Marcian trotzdem ein Konzil fiir den 1. September berief, gab
Leo seine Zustimmung und verlangte nur, dafl der erste seiner fiinf Legaten
an Stelle des Papstes den Vorsitz auf der Synode fithren sollte. In einem
eigenen Schreiben an die Konzilsteilnehmer betonte er, dafl er selbst in
der Person seiner Legaten der Versammlung prisidiere; dann legte er die
Grundsitze fest, nach denen man vorgehen miisse: Es diirfe keine neue
verwegene Debatte iiber das Geheimnis der Menschwerdung gefiihrt
werden, das er selbst in seinem Brief an Flavian klar dargelegt habe;
es diirfe ferner nichts geiindert werden an den Beschliissen des Konzils
vom Jahre 431. In disziplindrer Hinsicht stellt er als Grundregel auf, daf3
sowohl die um ihres katholischen Glaubens willen abgesetzten wie auch die
von ihrem Irrtum bekehrten Bischofe in ihre Wiirden wieder eingesetzt
werden sollten28). Deutlich stellt Leo hier die pidpstliche Auto-
ritit iiber die des Konzils. Und der Anspruch wird anerkannt.

Am 8. Oktober 451 fand die erste Sitzung in Chalcedon statt. Der
Vorsitz der pipstlichen Vertreter war dadurch eingeschrinkt, daBl die
kaiserlichen Konzilskommissire die geschiiftliche Leitung nicht aus den
Hinden gaben. Doch muBten simtliche Verhandlungsgegenstinde durch
die Hinde der Legaten gehen und von ihnen genehmigt werden. Uber ihr
Verlangen durfte Dioskoros nur als Angeklagter an der Synode teilnehmen.
Die bekannte zweite Sitzung vom 10. Oktober bildete den Hohepunkt
im Pontifikat Leos, im besonderen in seinen Bemiihungen um die Einheit
der Kirche und um die Durchsetzung seiner Papstidee. Nach Verlesung
seines dogmatischen Briefes an Flavian rief die hohe Versammlung be-

) Ep. 93, PL 54, 935 ff, Ep. 95 (ad Pulcheriam Aug.). PL 54, 942 ff.



216 Eder, Leo der GrofBe, Einheit der Kirche und Vaticanum II

geistert: ,,Das ist der Glaube der Viiter, das ist der Glaube der Apostel.
So glauben wir alle. Petrus hat durch Leo gesprochen!* Die Synode ver-
faBte eine eigene Glaubensformel iiber die hypostatische Union, die sich
aber ganz eng, teilweise wortlich, an den Brief Leos anschlof3*). !

Der glinzende Erfolg des Papstes auf dogmatischem Gebiet wurde
auf der letzten Sitzung des Konzils — nachdem die Teilnehmer es eigent-
lich schon als beendet angesehen hatten — schwer beeintrichtigt. Gegen
den energischen Protest der pipstlichen Legaten wurde iiber Verlangen
des Kaisers im letzten Kanon einer Sondersitzung eine neuerliche Rang-
erhshung und Machterweiterung des Patriarchen von Konstantinopel be-
schlossen, und zwar mit der rein politischen Begriindung, dall die neue
Kaiserstadt auch in kirchlicher Hinsicht einen hoheren Rang bekommen
miisse als zweite nach dem alten Rom??). Schon das erste Konzil von
Konstantinopel im Jahre 381 hatte im Kanon 3 dem Bischof der Reichs-
hauptstadt einen Ehrenvorrang vor allen anderen Bischifen des Ostens,
aber nach dem Bischof von Rom, zugesprochen. Dieser Kanon war aber
von keinem Papst anerkannt worden. Mit dem Kanon 28 von Chalcedon
war nach dem Kanon 3 von Konstantinopel ein weiterer bedeutsamer
Schritt in einer verhiingnisvollen Entwicklung zu einem Dualismus in der
Kirche getan, einer Entwicklung, die durch die Ereignisse in Agypten und
in Vorderasien im Gefolge der christologischen Irrlehren noch beschleunigt
wurde. Die Entmachtung, ja Bedeutungslosigkeit, in die die katholischen
Patriarchate von Alexandrien und von Antiochien verfielen, weil sich der
GroBteil der Bevilkerung von der Einheit des Glaubens und der Kirche
trennte, lieBen Konstantinopel tatséichlich zum ersten Bischofstuhl des
Ostens werden. Diese Entwicklung vermochte auch der scharfe Protest
Leos gegen den Kanon 28 nicht aufzuhalten. Aber es zeugt immerhin von
seinem genialen Weitblick, daB er die Gefihrlichkeit dieses Anhingsels
von Chalcedon erkannte und noch nachtriglich den Schaden gutzumachen
suchte.

Die versammelten Bischéfe hatten, bevor sie auseinandergingen, noch
an Leo ein Schreiben gerichtet, in dem sie ihm ihre Freude und Dankbarkeit
aussprachen, daB unter Fithrung des Papstes als des Dolmetschers der
Stimme Petri den Kindern der Kirche die Wahrheit aufgezeigt wurde.
Sie erbaten dann die Bestitigung des Kanons 28, der ja nur im Anschluf§
an das Konzil von 381 das anerkenne, was schon lingst Gewohnheitsrecht
sei. Auch der Kaiser bat in einem Schreiben um die Zustimmung Leos,
ebenso Anatolius selbst. Aber nichts konnte Leo zu einer Handlung be-
wegen, die gegen sein Gewissen gewesen wire. Immer wieder brachte er
in seinem Antwortschreiben an Kaiser Marcian?®) das Argument vor,
durch diese Bestrebungen Konstantinopels sei die christliche Einheit und
der Friede bedroht. Mit harten Worten beschuldigt er Anatolius des unge-
ziigelten Ehrgeizes und Machtstrebens. Die hochst bedenkliche politische

26) D 148.

27) H. Rahner, Kirche und Staat im frithen Christentum, Dokumente aus acht Jahr-
hunderten und ihre Deutung. Miinchen 1961, S. 219.

28) Ep. 104, besonders 3—4. PL 54, 993 ff.



Eder, Leo der GroBle, Einheit der Kirche und Vaticanum II 217

Begriindung dieser Rang- und Machterweiterung widerlegt er mit dem
Wort: ,,Alia ratio est rerum saecularium, alia divinarum . ..?¢).“ Er, der
Papst, sei der verantwortliche Hiiter und Verwalter der Bestimmungen
der Viter, besonders der Canones von Nicia.

Durch Vermittlung Marcians wurde ein eigentlicher Bruch zwischen
Leo und Anatolius vermieden und der Friede in einem weiteren Brief-
wechsel wenigstens duBlerlich wiederhergestellt. Andere Sorgen, der immer
heftiger werdende Kampf um die Durchsetzung der dogmatischen Be-
schliisse von Chalcedon, lieBen diesen Gegensatz zuriicktreten. In Jerusalem
und in Alexandrien kam es unter Fiihrung fanatisierter Ménche zu offenem
Aufrubr und zur Vertreibung der Bischéfe, die nur unter dem Schutz der
kaiserlichen Waffen wieder zuriickkehren konnten. Der Patriarch von
Alexandrien wurde nachher sogar vom Pébel ermordet. In dem langen
Ringen mit dem Nachfolger Marcians, der mit den Monophysiten sym-
pathisierte, stellten sich die Provinzialsynoden mit einer einzigen Aus-
nahme auf die Seite des Papstes. Dieser iibersandte dem Kaiser ein neues
Lehrschreiben, eine Erginzung seines Briefes an Flavian®?).

An seinem Lebensabend sollte Leo der Grofie noch die Freude erleben,
auf dem Patriarchenstuhl von Alexandrien wieder einen Katholiken zu
wissen. Nach langem Zogern hatte der Kaiser mit Gewalt durchgegriffen.
Der Papst begliickwiinschte den neuen Patriarchen, der seine Erhebung
sofort gemeldet hatte3!); auch dem Kaiser sprach Leo seinen Dank aus
fiir seine energische Aktion??). Leider war damit der Widerstand der
Monophysiten nicht endgiiltig gebrochen und die Einheit nur duBlerlich
wiederhergestellt. Leo dem Groflen aber mufl man das Verdienst zusprechen,
den Monophysitismus theologisch iiberwunden und wenigstens fiir den
weitaus groBBten Teil der Kirche die Einheit im wahren Glauben gerettet
zu haben, so dafl er mit Recht in Ost und West als wahrhaft GroBer ver-
ehrt wird.

Unser glorreich regierender Heiliger Vater bringt in seinem Rund-
schreiben ,,Aeterna Dei“ seine Ausfithrungen iiber Leo den Groflen
in unmittelbaren Zusammenhang mit dem Konzil, das am 11. Oktober
dieses Jahres im Vatikan zusammentreten wird. Seit Beginn seines Pon-
tifikates hat er es immer wieder als eine seiner grifiten Sorgen bezeichnet,
die unselige Spaltung der Christenheit zu beseitigen. Rein personlich bringt
Johannes XXIII. wie schon lange kein Papst mehr die Voraussetzungen
mit, ein Unionspapst zu werden. So hat er schon bei der Ankiindigung
des kommende Konzils als Ziel dieser Kirchenversammlung bestimmt, die
Wiedervereinigung zu fordern. Mufliten auch unrealistische Erwartungen
mancher durch spitere Erklirungen zuriickgeschraubt werden und ist auch
klar, daB das Vaticanum secundum kein Unionskonzil im Sinne der Synoden

28) Ep. 104 (ad Marcianum Augustam), 3. PL 54, 995. Kirch 898.

30) Ep. 165 ad Leonem Aug. PL 54, 1155 ff.

1) Ep. 171 ad Timotheum episc. Alex. PL 54, 1215f. j

32) Ep. 169 ad Leonem Aug. PL 54, 1212 ff. — Uber Leo d. Gr. und seine Zeit vgl. u. a.
F. X. Seppelt, a. a. 0., S, 175 ff.; A, Ehrhard, a. a. 0., S. 31 ff.; S. 73 ff.; S. 334 ff.; H. Jedin,
Kleine Konziliengeschichte, S. 27 ff.; Henry Daniel-Rops, Die Kirche im Frithmittelalter,
S, 27 S 18T 4



218 Eder, Leo der GroBe, Einheit der Kirche und Vaticanum II

von Lyon und von Ferrara-Florenz sein wird, da also die Wiederver-
einigung nur ein Fernziel der kommenden 6kumenischen Versammlung
bilden wird, ein Fernziel, das durch die unmittelbaren Aufgaben des
Konzils vorbereitet werden soll, so ist doch der Papst voll Zuversicht,
und wir diirfen diese Zuversicht teilen, dafl die Christenheit durch das
zweite Vatikanische Konzil vom Jahre 1962 dem hohen Ziel der Einheit
in Wabrheit, Liebe und Friede wesentlich niher kommen wird.

Seine Enzyklika iiber Leo den Groflen, dessen erfolgreiches Wirken
fiir die Einheit der Kirche einzigartig ist, kann Johannes XXIII. nicht
schlieBen, ohne seiner Sorge um die Einheit der Christen in der Gegenwart
und seinen Hoffnungen auf das bevorstehende Konzil Ausdruck zu geben.
Er findet, daB die Lehren und die Bemiihungen des Papstes der wild-
bewegten Vilkerwanderungszeit uns Menschen des stiirmischen 20. Jahr-
hunderts in dhnlichen Problemen und Krisen sehr vieles zu sagen haben.
So wird das Rundschreiben Aeterna Dei zu einem Programm.
Der Papst hilt es fiir lehrreich und tréstlich, ,.die festen und iiberaus
gewichtigen Erkenntnisse” Leos iiber die Einheit der Kirche zusammen-
fassend zu erwihnen, und zwar gerade im Hinblick auf das kommende
Konzil, bei dem die um den Papst gescharten Bischife allen Vélkern ein
glinzendes Schauspiel der katholischen Einheit bieten werden. Er hofft,
daB die imponierende Versammlung der kirchlichen Hierarchie nicht nur
das Band der Einheit in Glauben, Kult und Leitung noch verstirken wird,
dieser Einheit, die das besondere Kennzeichen der wahren Kirche Christi
ist, sondern daB sie auch die Blicke vieler Christen auf sich ziehen wird,
die noch auBerhalb der Kirche stehen, da} sie sich um den ,erhabenen
Hirten*“ (Hebr 13, 20) scharen, der dem Petrus und seinen Nachfolgern
seine Herde fiir immer anvertraut hat (Jo 21, 15—17). Der Heilige Vater
erinnert auch an den Ausspruch des Ireniius, des Orientalen auf einem
westlichen Bischofstuhl: ,,Ad hanc enim Ecclesiam (scil. Romanam)
propter potiorem principalitatem necesse est omnem convenire Ecclesiam

. .%23), Der Heilige Vater beklagt den heutigen Zustand der Christenheit,
stellt aber auch die trostliche Tatsache fest, dafl sich immer mehr um eine
Wiedervereinigung bemiihen, was nach seiner Uberzeugung nicht ohne
das Wirken des Heiligen Geistes geschieht. Aber diese Einheit kann nicht
anders zustande kommen als nach dem Wort Christi von der einen Herde
und dem einen Hirten (Jo 10, 16).

Wir diirfen bestimmt ein Zeichen der géttlichen Fiihrung der Kirche
darin sehen, daB der Papst ein knappes Jahr vor Zusammentritt des
zweiten Vatikanischen Konzils, das uns auch der Wiedervereinigung einen
Schritt niher bringen soll, gerade iiber Leo den Groflen schreibt, den
energischen Vorkimpfer der Einheit aller Christen, und daBl er dabei
unmiBverstindlich klarmacht, daB diese Einheit eine Einheit im Glauben,
im wesentlichen Kult und in der Leitung sein muf}. Bei aller Sehnsucht
nach der Wiedervereinigung diirfen keine verschwommenen Vorstellungen
dariiber aufkommen, wie diese Einheit aussehen muB}, soll es eine wirk-
liche Einheit sein.

%) Adv. haeres. 3, 2, 2. PG 7, 848.



Pastoralfragen 219

Die Sorge und das Gebet der Katholiken, aller, nicht nur der soge-
nannten Verantwortlichen, muB8 dahin gehen, daB die rechte Mitte ge-
funden werde zwischen lieblosem Fanatismus, der durch schroffe For-
derungen die Wiedervereinigung mit den getrennten Briidern unmdéglich
machte, und einem unerleuchteten Einigungseifer, der ungeeignete Mittel
anzuwenden bereit wire, eine Einigung um jeden Preis erstrebend, auch
um den Preis der Wahrheit. Vergessen wir auch nicht, dafl der Grofle,
dessen Wirken wir zu wiirdigen gesucht haben, ein Heiliger im Himmel ist,
der uns wirksam beten helfen kann, dafl im Geiste der Wahrheit und der
Liebe Friede und Einigkeit unter den Christen erstrebt und erreicht werde!

Pastoralfragen

Eine sonderhare Primizfeier. (Ein eingesandter Kasus.) Es war bei einer Primiz —
vor dem zweiten Weltkrieg. Am Morgen brachte die Dorfmusik dem Primizianten,
der im elterlichen Hause iibernachtet hatte, einen musikalischen Morgengrull dar.
Der Neupriester ging hinunter in die Stube, bedankte sich bei den Musikanten und
lie} ihnen von den Eltern einen Trunk verabreichen. Dabei vergaB er sich plotzlich
und kostete selber auch beim ,,Prost-Trinken® vom guten Most. Damit war das Gebot
der Niichternheit gebrochen. Was nun tun ? Bemerkt hatten es nur wenige Menschen,
denn die Stube war iibervoll, so daf man sich kaum rithren konnte. Aber der ungliick-
liche Primiziant stiirzte auf sein Zimmer und weinte und war ganz verzweifelt. Die
Eltern sind ratlos; alles ist zur Primiz geriistet. Es war gut 7 Uhr frih, und um 9 Uhr
ist der Einzug und dann das Primizamt. Was tun ? Der Primizprediger, den man eben
traf, als er von der Zelebration zuriickkehrte, gab den Rat zu einem Telefongesprich
mit dem Ordinariat. Um 8 Uhr wurde dies sofort versucht, und es kam die lakonische
Antwort zuriick: ,,Primiz mufl verschoben werden!“ Aber dazu konnte man sich nicht
entschliefen. Da kam dem Ortspfarrer, den man vor dem Telefonat noch rasch von der
verzweifelten Situation unterrichtet hatte, ein rettender Gedanke: Er selber war
noch niichtern und hétte eben um 8 Uhr zelebrieren wollen. Er bat den Dechanten,
daB er ihm ausnahmsweise bei der Primiz die Stelle des Presbyter assistens abirete,
ohne ihn in die Situation niher einzuweihen. Man wollte ja die ganze Sache moglichst
verheimlichen. Der Dechant war damit einverstanden und schien iiber die Hinter-
griinde nicht weiter nachzusinnen. Und nun vollzog sich das Primizamt folgender-
mafen: Unmittelbar bis zur Wandlung und nach der Wandlung bis zur Kommunien
und nach der Kommunion ging alles wie gewdhnlich, indem der Primiziant die Funk-
tionen eines Zelebrans nach den Rubriken ausiibte. Die Wandlungsworte sprach nicht
der Primiziant, sondern der Ortspfarrer, und dieser konnte als Presbyter assistens das
leicht unbemerkt tun. Und er glaubte sich auch im Falle dazu berechtigt, um griBeres
Argernis zu vermeiden. Er war schliefllich auch noch niichtern und durfte so zele-
brieren. Bei der Kommunion empfing er die konsekrierte Hostie, wihrend der Primi-
ziant eine zweite, nicht konsekrierte Hostie, die man bereitgelegt hatte, zu sich nahm.
Ahnlich verfuhr man bei der Sumptio sanguinis. Der Presbyter assistens genoB den
konsekrierten Wein, und der Primiziant nahm vorerst den leeren Kelch und nach der



