287

Das L Vatikanische Konzil und die getrennte Ostkirche
Yon Dr. Michael Lehmann, Wien

Das I. Vatikanische Konzil beschiftigte sich in seinen Vorbereitungs-
arbeiten auch mit dem Anliegen der Ostkirche. Die Vorzeichen waren
widersprechend. Die getrennte Hierarchie hat das péapstliche Rundschreiben
»In suprema® vom 6. Jinner 1848 mit der Einladung zur Riickkehr in
die katholische Kirche nicht freundlich aufgenommen. Die Beziehungen
zu RuBland, der Schutzmacht der Orthodoxie, seitens des Heiligen Stuhles
waren gespannt. Doch forderte die Haltung der Armenier, Bulgaren und
Melkiten einigen Optimismus. Ein Riickblick auf dieses Stadium der Vor-
bereitungsarbeiten ist fiir die ostkirchliche Arbeit aufschlufireich und zur
sachkundigen Beurteilung der modernen Orthodoxie zweckdienlich. Er
lohnt sich am Vorabend des II. Vatikanischen Konzils mitten in der
 weltweiten Zusammenarbeit der Menschheitsfamilie in verschiedenen Be-
reichen.

Gutachten der Kardinile und Bischife

Die Frage der Ostkirche stand von Anfang an im Vordergrund der
Vorbereitungen. Die in drei Zeitabstinden abverlangten Gutachten griffen
das Anliegen auf. Sprecher gaben wertvolle, konkrete Anregungen. Die
Vorbereitungen bekamen ein bestimmtes Gesicht. Die abweichenden
Diagnosen forderten eine sachlich iiberlegte Arbeit.

Die Kurienkardinile wurden als erste zu Gutachten am 6. Dezember
1864 iiber das beabsichtigte Konzil aufgerufen. Einige hoben den Gesichts-
punkt der Einigung hervor. Kardinal Karl August Reisach erachtete die
Tatigkeit des Konzils selbst als ein Mittel, die Vorurteile gegen die katho-
lische Kirche bei den Getrennten und Irrgliubigen abzubauen und die
Anniherung anzubahnen!). Kardinal Prosper Caterini regte die spiter
oft wiederholte Einladung der getrennten Bischiéfe an, um die
Einigung herbeizufiihren?). Kardinal Antonio Luca riickte die Arbeit des
geplanten Konzils in einen grofleren Zusammenhang: ,Das geplante
Konzil miiite einerseits das Werk des Konzils von Trient fortsetzen und
anderseits das groBe Unternehmen jenes von Florenz unter Eugen IV.
aufgreifen, um die Getrennten und Irrglaubigen zur katholischen Einheit
zuriickzufiihren.” Giinstige Anzeichen lieBen sich bei den Bulgaren und
Armeniern, bei den Monophysiten und Griechen selbst feststellen. Eine
herzliche Einladung zum Konzil wiirde zahlreiche ansprechen und einem
dauernden Frieden gewogener machen. Diese giinstige Lésung wiirde die
mit Rom vereinten Kirchen des ostlichen Ritus, die dem Druck der Ge-
trennten ausgesetzt sind, festigen?). Der durch den Generalprokurator des
Dominikanerordens, Marian Spada, erstellte Sammelbericht iiber diese
15 Gutachten vom Februar 1865 fafit das Anliegen der Ostkirche mit den
Worten zusammen: ,,Die Wiedervereinigung mit den Ostkirchen fordern?).*

Diozesanbischéfe aus allen Nationen erstatteten auf Wunsch der
Kardinalskongregation, der spiteren Zentralkommission, vom 9. Mirz
1865 weitere Gutachten iiber den Gegenstand des Konzils. Die Konzils-
kongregation leitete insgesamt 34 Bischifen aller Nationen — darunter



288 Lehmann, Das I. Vatikanische Konzil und die getrennte Ostkirche

11 italienischen, 9 franzosischen, 7 spanischen, 5 dsterreichisch-ungarischen
und 2 bayerischen — Anfragen zu. Die Propagandakongregation richtete
Briefe gleichen Inhaltes an Bischéfe der Ostriten im Nahen Osten und in
Osterreich-Ungarn®). Der systematische Bericht iiber den Inhalt der
Gutachten von Erzbischof Ludwig Jacobini behandelt im Abschnitt IV
die Anliegen der Ostkirche®). Die Gutachten dieser sachkundigen Bischéfe
beleuchten Umfang und Gewicht der Ostkirchen-Frage bei einem Oku-
menischen Konzil der katholischen Weltkirche in der neuesten Zeit. Sie
verdienen, in groBen Ziigen beachtet zu werden, und zeugen von katholi-
scher Weitsicht der Verfasser.

Die Gutachten einiger Diézesanbischofe empfinden die Beratungen
des Konzils iiber Wege und Mittel zur Uberwindung der Trennung der
Ostkirche als ein Hauptanliegen. Naheliegend ist das bei Kardinal
Alois Vanicelli von Ferrara, wo das letzte Unionskonzil seinen Anfang
nahm. Er erachtete ,,die Forderung der Einigung der Griechen und Pro-
testanten mit der romischen Kirche“ als ein Hauptanliegen des Konzils.
Er hielt die Annahme einer Einladung zur Teilnahme am Konzil durch die
getrennten Bischéfe der Ostkirche fiir ein verheilungsvolles Zeichen, selbst
wenn das ersehnte Ziel nicht erreicht wiirde?). Kardinal Joachim Pececi
von Perugia, der spitere Papst Leo XIIIL., wollte die Einigungsarbeit des
Heiligen Stubles durch Empfehlungen vor allem verséhnlicheren Hirten
der getrennten Ostkirche gegeniiber unterstiitzen. ,,Die mit Orts- und
Ritenkenntnissen aus allen Gegenden versammelten Bischofe werden
Mittel angeben, um auch diese Hindernisse zu beheben fiir andere, der
katholischen Einheit nicht so fernstehende Bekenntnisse und werden bei
diesem groBen Werk dem Apostolischen Stuhl eine groBle Hilfe sein®).*
Andere Bischofe, wie Kardinal Michael Cuesta von Compostela, Nikolaus
Weifl von Speyer oder Ferdinand Blanco von Avila, traten fiir eine Mahnung
und einen Aufruf des Konzils an die von der wahren Kirche Getrennten
ein, endlich zur Einheit der Kirche zuriickzukehren?®).

Die Bischéfe der katholischen Ostkirche unterziechen die Eini-
gungsfrage einer eingehenden Untersuchung. Thre Beobachtungen sind
treffend und ihre Urteile niichtern. Sie spiegeln in ihren Gutachten die
Ansichten ihres Wirkbereiches wider. Sie erstellen ein Arbeitsprogramm
fiir die Anniherungs- und Einigungsarbeit und entwickeln eine Methodik.
Thre grundsitzlichen Ausfithrungen sind nicht zeitgebunden. Die kritisch
eingestellten Beobachter treffen die psychologischen Schwierigkeiten besser,
sie machen sich nicht allzugroBe Hoffnungen iiber den praktischen Erfolg.
Fiir die Prilaten der katholischen Ostkirche ist die Einigungsfrage ein
Hauptgegenstand des Konzils, das zweckdienliche und konkrete Schritte
zu behandeln hat. Je nach der Herkunft werden Mafinahmen empfohlen,
die aber wegen ihres grundsitzlichen Charakters doch weitgehend An-
wendung finden. Der Aufruf zu diesen Gutachten erging von der Propa-
gandakongregation am 22. Februar und am 10. Mirz 1866'°).

Der griechisch-katholische Bischof Josef Pap-Szildgyi von GroBwardein
beschiftigt sich als Vertreter der grolen Familie des byzantinischen Ritus
in seinem Gutachten mit einer Reihe von grundsitzlichen Fragen: ,,Einer



Lehmann, Das I. Vatikanische Konzil und die getrennte Ostkirche 289

der Hauptgegenstinde, mit dem sich die geplante Okumenische Synode
beschiftigen miifite, ist die Riickfiihrung der Ostkirche zur Gemeinschaft
und Einheit mit der katholischen Kirche. Dieser Versuch darf niemals
unterbleiben, sondern soll vielmehr wiederholt werden, bis sich mit Hilfe
Gottes der gewiinschte Erfolg einstellt.“ Der Verfasser ist besorgt wegen
der schlechten Beziehungen zwischen dem Heiligen Stuhl und dem Zaren-
reich, und doch wire die Riickkehr des russischen Volkes zur katholischen
Kirche der groBte und kostbarste Gewinn. Das Konzil miisse die Lehre von
der unteilbaren und unzerstérbaren Kirche auf Grund des gemeinsamen
Symbols unter dem sichtbaren Oberhaupt, dem rémischen Papst, verkiinden.
Diese allein wahre Kirche lade die durch eine ungliickliche Trennung gespal-
tene Kirche sowie alle anderen Irrgliubigen zur Riickkehr ein. ,,Deshalb
miiflte man bei dem geplanten Konzil iiber die Art und die Mittel beraten,
mit deren Hilfe die Orientalen zur kirchlichen Einheit zuriickkehren und
_die Irrgliubigen sich zur Kirche bekehren!?).

Der Apostolische Vikar von Konstantinopel, Paul Brunoni, erwartet
auf Grund der bestehenden Gegensitze keine Einigung, sondern will eine
Art Grundsatzprogramm und VerhaltensmaBregeln fiir die
Einigungsarbeit der Zukunft. ,,Ein Okumenisches Konzil kionnte die
Richtlinien und Grundsitze bestimmen, nach denen man bei gegebener
Gelegenheit iiber die gewiinschte Einigung mit den Griechen, den schis-
matischen Armeniern und anderen getrennten Vélkern beraten konnte;
sie zu einer solchen Einigung einladen, fiir sie Anleitungen ausarbeiten
wie jene, die nach dem Konzil von Florenz durch Eugen IV. fiir die Ar-
menier jener Zeit und die Jakobiten erstellt wurden; auf diese Weise
viele Vorurteile beheben und zerstreuen, die ihr Klerus verbreitet oder
im Volk aufrechterhilt, um die katholische Einheit fernzuhalten. Ich
wage auf Grund meiner Kenntnis des Ostens und der Gleichgiiltigkeit in
bezug auf die Religion dieser schismatischen Bischéfe und Patriarchen zu -
sagen, dal} sie es ablehnen werden, zu einem Konzil zu kommen, wenn man
sie dazu einlidt. Macht Frankreich seinen EinfluB geltend, so wird man
die Bischofe des Konigreiches Griechenland sehen, obwohl sie fanatische
und verbitterte Gegner der Einigung so wie ihre Briider in der Tiirkei
sind2).*

Der armenische Erzbischof-Primas Anton Hassun von Kon-
stantinopel fillt ein giinstiges Urteil iiber die Einstellung der getrennten
Orientalen gegeniiber der katholischen Kirche und empfiehlt zur Uber-
windung der Trennung die Einladung des gesamten getrennten Episko-
pates durch ein eigenes Apostolisches Breve. Das Gesagte gilt vor allem
fiir die getrennten Armenier. Ein gebildeterer Klerus wiirde die Einigung
noch erleichtern. Angesichts der Riickkehrbewegung wird das Konzil das
grofe Anliegen der Wiedervereinigung der getrennten Ostkirche mit der
rémischen Kirche sicherlich aufgreifen, und der Erzbischof ist der Meinung,
»dall zu diesem Zweck eines der wirksamsten Mittel die Einladung des
ganzen ostlichen, auch des getrennten Episkopates wire, um bei der
grolen Versammlung des Konzils teilzunehmen. Nur die Patriarchen und
die Oberhaupter der Provinzen einzuladen, wire nicht so fruchtbar wie

»Theol.-prakt. Quartalschrift® IV. 1962 18



200 Lehmann, Das I. Vatikanische Konzil und die getrennte Ostkirche

eine allgemeine Einladung des ganzen Episkopates. Denn ein schisma-
tischer Patriarch konnte aus persénlichen oder anderen Beweggriinden-
eine derartige Versammlung umgehen; ist aber der Aufruf an den ganzen
Episkopat ergangen, so wire ein Erfolg leichter zu erhoffen; und vielleicht
wird es der Heilige Vater in seiner viterlichen Sorge fiir besser finden,
die ostlichen Bischofe durch ein Apostolisches Breve in den betreffenden
Sprachen einzuladen.“ Stellt man ihnen Reisemittel bereit, so diirfte sich
eine grofle Anzahl zum Konzil begeben, und das Werk der Einigung wiirde
erleichtert. Durch einen Aufruf sollte man den Orientalen versichern,
dal ihr Ritus und nationaler Klerus, ihre gesetzlichen Ge-
brducheundihre Jurisdiktion erhalten blieben. Die Einhiindigung
der Einladung durch einen Prilaten der romisechen Kirche personlich
an die Oberhidupter der getrennten Ostkirchen wiirde bei den Bischiéfen
und angesehenen Laien den Eindruck nicht verfehlen. Die Unterstiitzung
des Anliegens der Wiedervereinigung und des Konzils durch die katholi-
schen Michte wire der Sache forderlich. Zweckdienlich wire auch ein
geeigneter Schritt bei der ottomanischen Regierung!s).

Der maronitische Patriarch Peter Paul Mashad vom Berge
Libanon hilt die Unwissenheit fiir das Haupthindernis der Wieder-
vereinigung, die den Ansatz einer Bewegung darstellt. ,,Es ist wirklich
trostvoll, die Bewegung unter den Getrennten des Ostens zum Zentrum
der Einheit wahrzunehmen, und es gibt tatséchlich keinen ostlichen katho-
lischen Ritus, der zeitweise nicht zahlreiche Anhinger gewiéinne, und
selbst wir Maroniten — wir haben Gott sei Dank weder Getrennte noch
Irrgliubige unseres Ritus, sondern sind alle katholisch — haben das Gliick
festzustellen, wie durch unsere Vermittlung mehrere Irrgliubige der ver-
schiedenen Riten in den Schof} unserer heiligen Mutter, der Kirche, zuriick-
kehren, so dafl heuer fiinfhundert Seelen von den getrennten Griechen
nach der gehérigen Abschworung den katholischen Glauben durch den
Ubertritt zum maronitischen Ritus angenommen haben, und es wiirden
tausend ihrem Beispiel folgen, verhinderte nicht das Rinkespiel fremder
und dem Katholizismus gegnerischer Politik alles... Kénnte man die
Unwissenheit durch eine echte und gesunde Bildung unter den Irrgliu-
bigen und Getrennten des Ostens iiberwinden, wiirde man eine grofle
Wohltat ausiiben, denn die Unwissenheit scheint das Haupthindernis fiir
die Wiedervereinigung des grofiten Teiles derselben mit der Mutter Kirche
zu sein!4).“

Der syrische Patriarch Ignaz Philipp Harcus von Antiochien
betrachtet die katholischen Ostchristen als Briicke zu den Getrennten
und empfiehlt eine starke Missionsarbeit derselben. ,,Die Jakobiten sind
jetzt von keinem Hall gegen die Katholiken getragen, und man erhofft
mit Gottes Hilfe ihre Bekehrung. Um dieses Ziel zu erreichen, sind deshalb
folgende Mittel geeignet, wenn nicht gar notwendig: 1. Eine ausreichende
Anzahl von Missionaren des Ritus und des Landes, die einen Lebensunter-
halt haben und sich in die Stéidte, Ortschaften und Dérfer begeben miiB3ten,
wo die Jakobiten wohnen, um sie zu unterrichten und der katholischen
Wahrheit zuzufiihren. — 2. Die besagten einheimischen Missioniire miiiten
Schulen eroffnen, in denen aufler dem Katechismus und der Religion auch



Lehmann, Das I. Vatikanische Konzil und die getrennte Ostkirche 201

die syrische, die arabische und die tiirkische Sprache durch geeignete
Lehrer unterrichtet werden. — 3. Eine ausreichende Anzahl von Bibeln,
geistlichen und polemischen Biichern in syrischer und arabischer Sprache
mufl gedruckt werden, in denen die katholischen Grundsitze gegen die
Zeitirrtiimer bewiesen sind, und diese Biicher sollen kostenlos verteilt
werden. — 4. Jede Art Belistigung der Neubekehrten ist (iiber die Re-
gierung) sorgfiltig zu verhindern, indem man die Erlaubnis erwirkt, unge-
stort Kirchen und Kapellen zu erbauen?s).“

Die Gutachten der katholischen Prilaten iiber die getrennte
Ostkirche stellen dem geplanten Konzil greifbare Unterlagen zur Verfiigung:

1. Die Verfasser der Gutachten halten die Uberwindung der Kirchen-
trennung fiir ein Hauptanliegen und einen Hauptgegenstand des
Konzils. Die Versammlung des Weltepiskopates kann grundlegende
Richtlinien fiir kiinftige Einigungsarbeiten erstellen.

2. Sie weichen in der Beurteilung der Einigungsbestrebungen
bei den Getrennten voneinander ab. Vor allem die Angehérigen der 6st-
lichen Riten verkennen die eingefleischten Ressentiments und Vorurteile
der Getrennten und deren psychologische Auswirkungen.

3. Sie befiirworten trotz mancher Bedenken die Einladung des
ganzen Episkopates der getrennten Ostkirche in der Hoffnung, die
Einigung dadurch zumindest zu fordern, wenn nicht gar zu verwirklichen.

4. Sie empfehlen eine intensive Missionsarbeit der katholischen
ostlichen Riten zur Uberwindung der Vorurteile und Gegensitze unter
deren getrennten Landsleuten.

Einladung der getrennten Bischife zum Konzil

Nach der Ankiindigung des Konzils am 29. Juni 1867 bekamen die
Vorbereitungsarbeiten immer gréBere Bedeutung. Die vierte von den sechs
Kommissionen war mit der Bearbeitung der Fragen in bezug auf die
Ostkirche und die Missionen betraut. An der Spitze der 17 Konsultoren
stand Kardinal Alexander Barnabo. Die Konsultoren kannten aus ihrem
langjihrigen Aufenthalt im Osten die Anliegen der Ostkirche. Die erste
Sitzung fand am 21. September 1867, die 37. am 9. Mai 1870 statt. Die
vorgelegten Fragen bezogen sich auf den Glauben und die Sakramente:
mit gréfiter Vorsicht und Zuriickhaltung ging man an die schwierigen Fragen
heran, um die Orientalen nicht zu verletzen. SchlieBlich wurden eine
Ubersicht der behandelten Fragen und ein Schema erstellt!s),

Die katholischen Prilaten regten eine gesonderte Einladung der
%etrennten Bischofe der éstlichen Riten zum Konzil an. Erzbischof

inzenz Tizzani wurde mit der Ausarbeitung eines Gutachtens betreffs
dieser Einladung anliBlich der 7. Sitzung der Zentralkommission am
9. Februar 1868 beauftragt. Er sollte als erster Konsultor zur Frage
Stellung nehmen: Soll man die getrennten Patriarchen, Erzbischéfe und
Bischofe zum Konzil einladen und auf welche Weise soll das geschehen
bzw. welche Haltung soll man einnehmen, falls eine Ablehnung erfolgte
und der eine oder andere getrennte dstliche Bischof den Antrag zur Teil-
nahme am Konzil selbst stellte? Im geschichtlichen Teil seines Gut-
achtens griff er auf die Einigungsversuche in Lyon und Florenz zuriick.

18*



299 Lehmann, Das I. Vatikanische Konzil und die getrennte Ostkirche

Es bestand kein Zweifel iiber die Aufgabe, alle Mittel zur Einigung beider
Kirchen einzusetzen. ,,Der Geist der Kirche ist der Geist der Einheit,
der Geist der Eintracht und der Liebe.“ Die getrennten Bischéfe kénne
man nicht ohne vorhergehende Verhandlung mit ihnen zum Konzil
einladen, da sie nicht befugt wiiren, iiber Glaubensfragen zu entscheiden,
und bei bedingungsloser Zulassung die Einheit des gesamten Episkopates
durch Anspriiche bedrohen kénnten. Auch die Pipste Gregor X. und
Eugen IV. schickten der Einladung Verhandlungen voraus. Papst Gregor X.
verlangte von den nach Lyon eingeladenen getrennten Bischifen die
Unterzeichnung einer Glaubensformel und die Anerkennung des pépst-
lichen Primates. Dasselbe miisse auch diesmal gefordert werden. Eine
kluge und zuverlissige Personlichkeit moge die getrennten Patriarchen
und Bischéfe besuchen und mit ihnen Riicksprache iiber die Herstellung
der Einheit nehmen. Nach erfolgreicher Fithlungnahme kénnte eine pipst-
liche Gesandtschaft in den Osten abgeordnet werden'?).

Der Patriarch von Jerusalem, Josef Valerga, wurde vom Kardinal-
prifekten der Propaganda aufgefordert, sich auf einer Reise von Konstan-
tinopel nach Jerusalem iiber die Gesinnungen des getrennten Episkopates
hinsichtlich des Konzils zu unterrichten. Die Antwort des mit den Ver-
hiltnissen im Nahen Osten vertrauten Prilaten vom 29. April 1868 lautete
nicht giinstig. Er driickte zwar seine Bereitwilligkeit hiezu aus, bemerkte
aber, nach seiner Kenntnis des Ostens hege er wenig Hoffnung, dal
der getrennte Osten der pipstlichen Einladung folgen werde. Er wies auf
die ungiinstige Aufnahme des pépstlichen Rundschreibens ,,.In suprema*
an die Orientalen sowie auf die Verhiltnisse der getrennten Kirche in
RuBland und auf die geringe Verfassung des Volkes, vor allem in der
europiischen Tiirkei, hin. Trotz der geringen Aussicht auf Erfolg wiirden
aber die Getrennten Vorwiirfe gegen den Heiligen Stuhl erheben, wenn
er sie bei der Einladung zum Konzil iiberginge!®).

Die Kardinile einigten sich bei der 8. Sitzung der Zentralkommission
am 22. Mirz 1868 dahin, daB ein von der Berufungsbulle verschiedenes
Rundschreiben an die Orientalen einschlieBlich der Russen und
Athiopier gleichzeitig erlassen werden sollte, die anlidBlich des Allgemeinen
Konzils zur katholischen Kirche zuriickkehren und dann selbst am Konzil
teilnehmen konnten. Eine Teilnahme sei bei den giiltig geweihten Patri-
archen und Bischofen keine Frage. Das Rundschreiben sollte herzlich
abgefaBt und jeden die Orientalen verstimmenden Ausdruck meiden wie
das erste Rundschreiben Pius’ IX. an die Orientalen. Sollten die Orientalen
kein Glaubensbekenntnis ablegen, so kénnte, wie in Florenz, ein Ausschul}
von Bischiéfen und Theologen mit ihnen Besprechungen abhalten. Eine
vorhergehende Gesandtschaft in den Osten abzuordnen, sei nach dem
Untergang des Griechischen Reiches nicht angebracht. Ratsam aber sei es,
bei der Uberreichung des Rundschreibens durch die im Nahen Osten
wirkenden katholischen Prilaten mit den getrennten Bischéfen Verhand-
lungen zu fiihren. Die Zentralkommission ersuchte die Kardinile Karl
August Reisach, Alexander Barnabo und Ludwig Bilio, einen Entwurf fiir
das Schreiben an die getrennten Bischiofe vorzubereiten!s®).



Lehmann, Das I. Vatikanische Konzil und die getrennte Ostkirche 293

Kardinal Bilio legte den Entwurf am 19. Juli 1868 bei der 15. Sitzung
der Zentralkommission vor. Die Anschrift des Entwurfes an die Orientalen
wurde an alle Bischiofe des ostlichen Ritus erweitert, statt des Titels
»Ehrwiirdige Briider” wurde eine allgemeine Anrede gewihlt. So wurde
nach der Einberufungsbulle ,,Aeterni Patris unigenitus Filius* vom 29. Juni
1868 das papstliche Rundschreiben ,,Arcano divinae providentiae
consilio® — ,,Anekmystereuto Theou pronoias boule” vom 8. September
1868 ,,An alle Bischife der Kirchen des ostlichen Ritus, die keine Gemein-
schaft mit dem Heiligen Stuhl haben®, erlassen. Der Ton ist viterlich und
klar. Der Papst bezeichnet sich als Nachfolger des heiligen Petrus, dessen
bevorzugte Stellung er durch ein Wort des heiligen Gregor von Nyssa
betont. In der ihm anvertrauten Sorge fiir die Gesamtkirche habe er
seinen Blick auf jene Kirchen gerichtet, die einst mit dem Heiligen Stuhl
durch das Band der Einheit verbunden waren, hohe Heiligkeit und iiber-
natiirliche Gelehrsamkeit besaflen und zur Ehre Gottes und zum Heile
der Seelen wirkten. Jetzt sind sie durch das Wirken dessen, der das erste
Schisma in der Engelwelt bewirkte, von der Gemeinschaft der romischen
Kirche getrennt. Der Papst erinnert an sein erstes an die Orientalen ge-
richtetes Schreiben, dessen Erfolg nicht giinstig war, und beteuert, unauf-
horlich fiir die Wiedervereinigung zu beten. Jetzt lade er die Bischife zu
dem von ihm angesagten Konzil ein, zu dem sie erscheinen mochten wie
ihre Vorfahren zu dem zweiten Konzil von Lyon und dem von Florenz,
damit das traurige Schisma endlich beseitigt werde!?).

Das pipstliche Einladungsschreiben erschien am 22. September 1868
im ,,Giornale di Roma“. Der Versand durch die Propagandakongregation
begann erst am 28. September 1868. Diese Tatsache erschwerte die Uber-
reichung des Rundschreibens und léste eine Zeitungskontroverse aus.
Der Umstand diente manchem Prilaten als Vorwand, dessen Annahme
verweigern zu miissen29),

Antwort der getrennten Bischife auf die Einladung

Die Hoffnungen waren lebhaft, das Vatikanische Konzil werde die
Vorarbeiten der beiden Unionskonzilien von Lyon und Florenz durch die
Wiedervereinigung der getrennten Ostkirche mit der katholischen Kirche
erfolgreich abschlieen. Sie fanden in gewissen Strémungen unter den
getrennten Ostchristen einigen Anlafl dazu. Weitblickende Prilaten, wie
der Patriarch von Jerusalem Josef Valerga oder Bischof Josef Pap-Szildgyi
von Groflwardein, waren zuriickhaltend. Die Zukunft bestiitigte ihre
Befiirchtungen, wie aus den Berichten iiber die Aufnahme des pépstlichen
Rundschreibens durch die getrennten Prilaten an den Prifekten der
Propagandakongregation hervorgeht. Die orthodoxen Bischéfe richteten
sich nach dem Verhalten des Patriarchen von Konstantinopel.

Der Generalvikar der Apostolischen Delegation, Karl Testa wvon
Konstantinopel, sprach mit seiner Begleitung am 17. Oktober 1868 beim
orthodoxen PatriarchenvonKonstantinopel vor. Nach der Begriilung
iiberreichte er das pépstliche Schreiben und erkliirte kurz dessen Inhalt. Der
Patriarch gab das Zeichen, das Schreiben auf den Diwan niederzulegen,



201 Lehmann, Das I. Vatikanische Konzil und die getrennte Ostkirche

und sprach dabei folgendes: ,,Wenn wir nicht schon aus den 6ffentlichen
Zeitungen iiber den Inhalt dieses Briefes unterrichtet wiiren, hiitten wir
ihn vielleicht angenommen, weil wir die Grundsitze, die in ihm aufgestellt
sind, nicht kennen wiirden. Da wir aber aus den Zeitungen wissen, da} der
Papst von den Grundsitzen nicht abgehen will, die er in seiner Enzyklika
von 1848, auf welche wir geantwortet haben, aufstellt, kénnen wir den
Brief nicht annehmen. Es ist darum auch ganz zwecklos, sich zum
Konzile zu begeben, wo die so oft ohne Nutzen gehaltenen Diskussionen,
von neuem ins Leben gerufen, keinen anderen Erfolg hitten als den,
die Gemiiter einander noch mehr zu entfremden. Niemals wird es ge-
schehen, dafl die orientalische Kirche sich von der Lehre entfernt, die sie
von den Aposteln empfangen hat und die ihr von den heiligen Vitern und
den Okumenischen Konzilien iiberliefert worden ist. Die auf dem Konzile
von Florenz bewirkte Vereinigung beruhte auf einem Beschlusse, der durch
kritische politische Umstinde geboten war und gegen den die ganze
Kirche des Orients Protest erhob. Wir sind vollkommen ruhig im Gewissen.
Bitten wir den Herrn, daB er die Geister erleuchte und die Herzen riihre,
auf daB die Liebe herrsche.” Diese Antwort des Patriarchen war eine
schroffe Ablehnung der Finladung zur Teilnahme am Konzil. Der Pro-
tosynkellos filhrte die Worte des Patriarchen auf franzésisch weiter fort.
Die Einladungen zu den sogenannten Okumenischen Konzilien seien nutz-
los, wenn der Papst seinen iibertriebenen Anspriichen nicht entsage.
Msgr. Testa erwiderte, ohne auf die umstrittenen Punkte einzugehen, dal
der Papst die Prilaten der Ostkirche eben, um die Schwierigkeiten zu
beheben und die Einheit herzustellen, einlade. Eine Wiedervereinigung
konne ohne gegenseitige Verstindigung und gegenseitigen Verkehr un-
moglich erfolgen. Der Pressebericht iiber die Begegnung wurde zugunsten
des Patriarchen gefiirbt®?). :

Die ablehnende Antwort des Patriarchen von Konstantinopel war fiir
alle Prilaten der getrennten Ostkirche wegweisend. Die Bischéfe seines
Patriarchates und dariiber hinaus folgten seinem Vorbild. Sie beriefen
sich darauf, das Einladungsschreiben ohne seine Erlaubnis nicht annehmen
zu kénnen. Die Haltung der Bischife war einheitlich. Der 82jihrige Bischof
von Trapezunt war gliicklich bei der Ubernahme des Rundschreibens,
driickte es an seine Brust, kiilte es und beriibrte damit seine Stirne.
Spiter aber stellte er es unter dem Vorwand zuriick, es sei nicht personlich
an ihn gerichtet, sondern klinge allgemein wie jenes in den Zeitungen?2).
Der Bischof von Saloniki erklirte: ,,Ich kann diesen Brief nicht ohne Er-
laubnis des Patriarchen von Konstantinopel empfangen. Er ist mein Vor-
gesetzter, dem ich treu und untertan zu sein habe. Ich kann ohne seine
Zustimmung nichts tun. Wenn der Patriarch daraufkime, daf ich ihn
empfangen habe, wiirde er mir einen Vorwurf machen, und ich wiirde
mich einer Strafe aussetzen.” Dann fragte er, warum das Konzil nicht im
Osten wie frither stattfinde, und stiel sich an einer Einigung mit einem
Papst-Konig, der ein Schwert fiithre23).

Der Apostolische Delegat Luigi Ciurcia von Agypten erschien am
28. Februar 1869 mit zwei Begleitern beim Koadjutor Nilus mit Begleitung
im Patriarchat von Alexandrien. Msgr. Ciurcia legte den Zweck



‘Lebmann, Das I. Vatikanische Konzil und die getrennte Ostkirche 205

seines Besuches dar, worauf Archimandrit Nilus den Empfang des
Rundschreibens verweigerte, falls es mit dem versffentlichten iden-
tisch sei wegen dreier von der Ostkirche nicht gebilligter Grundsitze.
Ein personlicher Brief an den Patriarchen hitte betreffs der Kirche von
Alexandrien iiber die Abhaltung eines Konzils zu einem giinstigen Ergebnis
gefiihrt. Der Delegat wich einer Auseinandersetzung aus und erklirte,
diese Art der Berufung sei die gewohnliche. Das Anliegen sei von einer
solchen Bedeutung, daB man iiber die Form hinwegsehen und die Sache
selbst sehen miifte. Die vom Delegaten verlangte Richtigstellung des
von der griechischen Zeitung ,Echo®“ entstellten Presseberichtes vom
9. Mirz erfolgte nicht?4).

Der Apostolische Priifekt der Kapuzinermission P. Zacharias de
Cutignano iiberreichte am 29. Dezember 1868 dem Patriarchen von
Antiochien die Einladung, der sie nach der BegriiBung mit Zeichen
groBer Verehrung wortlos empfing und sie mit der Stirn beriihrte. Dem
Empfang wohnten ein Bischof, drei Priester und ein Laie bei. Tags zuvor
duBerten sich die angesehenen Biirger von Beirut fiir die Annahme der
Einladung. Nachmittags erwiderte Bischof Musail den Besuch und stellte
im Auftrag des Patriarchen die Einladung zuriick. Dazu bewog ihn
nach der Annahme der Einladung der russische Generalkonsul. Die Bischife
Syriens folgten dem Beispiel ihres Patriarchen2s).

Zwei Dombherren iiberreichten am 9. Dezember 1868 dem von einigen
Priestern umgebenen Patriarchen von Jerusalem das pipstliche Rund-
schreiben. Der Patriarch erklirte, der Papst hitte vorher ein vertrauliches
Schreiben an die Patriarchen und Bischiofe des Ostens richten sollen.
Er lie§ den Hinweis der Domherren, das sei allgemein geschehen, fiir die
Prilaten des Ostens nicht gelten. Nach einem Gesprich iiber die Moglich-
keit einer Einigung gab er die Einladung zuriick mit den Worten:
»Alle anderen Prilaten haben sie abgelehnt, ich kann nicht anders als
sie handeln® und fiigte zum Abschied hinzu: ,,Ich bitte den Herrn, dal
die Einigung zustande komme, und den Heiligen Geist, daB er dem Konzil
beistehe. Leben Sie wohl28)!*

Der Priester Michael Cirilli iiberbrachte dem Erzbischof von Zypern
Anfang Februar 1869 das Apostolische Schreiben. Der Erzbischof war
sehr hoflich und wies bei der Uberreichung auf die Schwierigkeit der
Einigung hin. Er sagte: ,,Wir alle wiinschen diese Einigung, aber was
kann ich tun ?*“ Er bat den Uberbringer, dem Heiligen Stuhl seine Gefiihle
der Achtung und Verehrung zu iibermitteln??). Uber die Antworten der
ibrigen autokephalen Kirchen fehlen die Unterlagen. Die bulgari-
schen Bischofe unter dem Patriarchen von Konstantinopel treten wenig
hervor. Der Prisident der Synode des Kénigreiches Griechenland sowie
die dortigen Bischife gaben keine Antwort. Die Verhandlungen des Heiligen
Stuhles mit der Regierung RuBlands iiber den Wiener Nuntius Marian
Falcinelli O.S.B. fiihrten zu keiner Entspannung. RuBland verbot als
einziger Staat sogar den katholischen Bischiofen die Teilnahme am Kon-
zil?®). ;

Die getrennten alten Nationalkirchen richteten sich nach dem
Verhalten des monophysitischen Katholikos von Eémiadzin in Russisch-



296 Lehmann, Das I. Vatikanische Konzil und die getrennte Ostkirche

Armenien bzw. des orthodoxen Patriarchen von Konstantinopel. Der
Dominikaner Lemée iiberbrachte im Juni 1869 dem 28jihrigen nesto-
rianischen Patriarchen Mar Scimun in Kotchannes das pépstliche
Rundschreiben. Der Empfang war feierlich. Der Patriarch erklirte:
»Es fillt mir schwer, eine Antwort zu geben, denn seit einigen Jahren
ist mein Volk unter Englands Schutz, und ich kann ohne den engli-
schen Konsul nichts tun.“ Abends lieB er P. Lemée noch einmal
privat zu sich bitten und erklédrte ihm: ,,Die Englinder sind die einzigen,
die uns beschiitzen. Ich habe zweimal an den franzésischen Konsul von
Konstantinopel geschrieben und, da ich keine Antwort erhielt, sah ich
mich genotigt, mich auf England zu stiitzen. Die Englinder lassen sich
unsere Interessen angelegen sein, treiben aber unser Volk zum Protestan-
tismus . . . Mir wiirde es weit mehr zusagen, unter der Hand des Papstes
zu sein als in der Abhingigkeit von den Protestanten. Ich habe die groBte
Hinneigung zu Rom, bin aber nicht frei2®).“

Der Generalvikar der Apostolischen Delegation Karl Testa iiberreichte
am 17. Oktober 1868 dem armenischen Patriarchen von Konstan-
tinopel die Einladung zum Konzil. Der Patriarch empfing die pipstliche
Einladung mit geziemender Ehrerbietung, fragte aber, ob Testa den
Auftrag habe, auch dem Katholikos von E¢miadzin den Brief zuzustellen,
und sagte, den Katholikos verstindigen zu miissen. Er lehnte sowohl
den Versand als auch die Bekanntgabe von Anschriften der armenischen
Bischofe ab. Der Patriarch war einer Wiedervereinigung nicht ungiinstig
gestimmt und konnte auf viele Gleichgesinnte rechnen. Um die Einigungs-
geliiste der Armenier im Mittelpunkt der armenischen Kirche zu unter-
driicken, ordnete der Katholikos Keworki IV. Ende Juli 1868 eine Ge-
sandtschaft nach Konstantinopel ab. Die Gesandtschaft gewann zwar
nicht die Unterstiitzung durch die tiirkische Regierung, aber sie verstand
es, der unionsfreundlichen Partei entgegenzuarbeiten. Der Patriarch
muflte in der Presse den Empfang des pépstlichen Rundschreibens recht-
fertigen und iibersandte eine Ubersetzung an den Katholikos nach Eg-
miadzin??).

Msgr. Testa stellte auf doppeltem Weg dem Katholikos in E¢-
miadzin eine Einladung zum Konzil zu, ohne eine Antwort zu erhalten.
Die Antwort vom 23. Februar 1869 ging an den Patriarchen von Kon-
stantinopel auf dessen Riickfrage. Der Katholikos spricht sein Verlangen
nach Einigung der Kirche aus, erwartet sie aber nicht vom Konzil. Rom
miillte zuerst die Griinde der Trennung erforschen und beheben,
dann sich mit den Hirten der 6stlichen Kirchen ausséhnen und mit ihnen
itber Ort und Zeit eines Konzils sich beraten. Die orthodoxe Kirche der
Armenier und andere Nationen nehmen die Lehre von Rom als Mittel-
punkt der Einheit nicht an. Das Konzil werde vielleicht nur ein Feld
neuer Streitigkeiten und neuer, unheilbarer Spaltungen werden. Der
Katholikos warnte den Patriarchen — der Empfinger des pipstlichen
Rundschreibens hatte bereits abgedankt —, vor der Einladung auf der
Hut zu sein. Die gutgesinnten armenischen Bischofe lieen deshalb den
Gedanken einer Beteiligung am Konzil fallen. Die Haltung des Katholikos
war fiir die Haltung der armenischen Prilaten ausschlaggebend. Der



Lehmann, Das I. Vatikanische Konzil und die getrennte Ostkirche 297

armenische Patriarch von Jerusalem erklirte beim Empfang der pépst-
lichen Einladung, iiber die Teilnahme am Konzil entscheide der Izatho-
likos3?).

Der Apostolische Delegat fiir Persien, Mesopotamien, Kurdistan und
Armenien, Nikolaus Kastells, iiberreichte dem jakobitischen Patri-
archen Ignaz Jakob in Diarbekir im Juni 1869 das pipstliche Rund-
schreiben. Um alle Hindernisse wegzurdumen, erklirte er dem Patriarchen,
falls derselbe am Konzil teilnehmen wolle, so wiirden die Reisemittel
bereitgestellt. Der Patriarch nahm das pipstliche Rundschreiben freund-
lich und ehrerbietig entgegen, gab aber keine bestimmte Antwort. Eine
fiir spiter versprochene Antwort ist nicht angekommen. Seine
zehn einer Wiedervereinigung wohlgesinnten Suffragane richteten sich
nach ihrem Patriarchen, keiner nahm am Konzil teil. Es hie3, der Patriarch
werde dem Beispiel des griechischen Patriarchen folgen®?).

Der Apostolische Delegat fiir Agypten und Arabien, Luigi Ciurcia,
erschien am 8. Jinner 1869 beim koptischen Patriarchen von Kairo
mit zwei Begleitern und iiberreichte ihm nach der Begriilung das pépst-
liche Rundschreiben im lateinischen Urtext und in arabischer Ubersetzung,
Der Patriarch las das Schreiben durch und wandte ein, die friiheren
Konzilien hitten die Kaiser einberufen. Der Delegat erinnerte an das Wort
Konstantins des GroBlen, dal er in Glaubenssachen nicht Richter sei,
sondern horen und gehorchen miisse. Seine Sache war es, fiir die Aus-
fiilhrung der Entscheidung zu sorgen. Nach einem Gesprich iiber die
Unterscheidungslehren brach der Delegat die Unterredung ab. In bezug
auf die Einladung zum Konzil gab der Patriarchkeineentscheidende
Antwort. Die Nachricht vom Verhalten des griechischen Patriarchen
iibte einen iiblen Einflufl aus. Zum Schluf} des unfreundlichen Empfanges
erkliarte der Patriarch: ,,Wie konnen wir uns jemals verstehen, wenn wir
uns nicht sehen ?33)“

Uberblicken wir das Verhalten der getrennten Prilaten gegeniiber
der Einladung zum Konzil, so stellen wir fest:

1. Die katholischen Prillaten oder beauftragten Priester wurden bei
der Uberreichung der pipstlichen Einladung gewéhnlich héflich, ab
und zu freundlich empfangen.

2. Die getrennten Patriarchen und Bischéfe — wir haben uns auf
wenige Fille beschrinkt — nahmen die pédpstliche Einladung zum
Konzil gewshnlich nicht an, wenige Empfinger lieBen sie zuriickstellen.

3. Die Antwort auf die Einladung zum Konzil unterblieb oder war
eine Absage. Als Begriindung wurden die Ablehnung des Jurisdiktions-
primates, der Mangel an Kontakt oder auch die Politik angefiihrt. Fiir
eine Wiedervereinigung wurden das Studium und die Behebung der
Trennungsgriinde genannt. Einige stieflen sich an der unpersénlichen
Form oder an der weltlichen Macht des Papstes.

Das war der Ausklang der grofangelegten Einladung ostlicher
' Wiirdentriger zum Konzil. Dutzende Rundschreiben wurden in verschie-
dene Ostsprachen iibersetzt und durch die zustindigen katholischen
Bischéfe an die hochstehenden Prilaten der getrennten Ostkirchen iiber-



298 Lehmann, Das I. Vatikanische Konzil und die getrennte Ostkirche

reicht. Nach dem Vorbild des Patriarchen in Konstantinopel und des
Katholikos in RuBlland nahm kein getrennter Bischof am Konzil teil.

Schluf

Zum SchluB} noch eine Frage: Was tat das Konzil fiir die Wiederver-
einigung der getrennten Ostkirche? Das Konzil selbst beschiftigte sich
mittelbar bei den Beratungen mit der Ostkirche, wobei die katholischen
Prilaten der Ostkirche frei ihre Bedenken i#uBerten. Die 12. General-
kongregation bestellte am 19. Jénner 1870 eine Deputation fiir die Ost-
kirche und die Missionen mit 24 Mitgliedern. Das Schema der Kommission
fiir die Ostkirche und die Missionen iiber die Riten wurde nicht mehr
erortert, obwohl es im Verzeichnis vom 22. Februar 1870 von der Zentral-
kommission zugelassen war3%).

Der Vorschlag einiger franzésischer Bischofe — darunter Felix
Dupanloup von Orléans — an das Konzil im Jahre 1869 hat die Einigung
der getrennten Ostkirche im Auge:

»l. Man erlasse keine neuen dogmatischen Definitionen, die
voraussichtlich neue, grolere Hindernisse fiir die Einigung als die fritheren
veranlassen kénnten. _

2. Man gestatte den Orientalen ihre Riten und vermeide klugerweise,
was ihnen eine falsche Uberzeugung oder Zweifel einfloBen kénnte, daB
sie zur Annahme des lateinischen Ritus gezwungen wiirden, falls sie sich
vereinigten.

3. Ebenso moge man in ihrer Disziplin alles dulden, was ohne Ver-
letzung der géttlichen Gebote zu ertragen ist, insbesondere in bezug auf
die alten Patriarchen und Metropoliten sowie die Wahl, die Bestiitigung
und die Rechte der Bischife.

4. Sollte man bei ihnen etwas wahrnehmen, was verbessert werden
miifite, aber aufgeschoben werden konnte, so moge man dariiber kluger-
weise schweigen und augenblicklich nur die Hauptsache, die Einheit
beachten und zuversichtlich auf den Herrn hoffen, daB sie nach der Einigung
aus Liebe zur Einheit uid durch das Licht der Wahrheit dorthin gefiihrt
werden, daB sie freiwillig verbessern, was verbesserungswiirdig wire.

5. Da die Unwissenheit eine der Hauptursachen ist, weshalb sie im
Schisma verstrickt bleiben und verhirtet sind, mége nichts unterbleiben,
damit das Licht des wahren katholischen Glaubens leuchten mége. Dazu
wiirde viel beitragen, wenn man in ihren Gegenden einige Kléster oder
Kollegien frommer und gebildeter Minner griinden kénnte, die sowohl
eine griechische Lebensweise fithren und griechisch beten als sich auch
simtlichen kirchlichen Studien ginzlich widmen wiirden, vor allem den
griechischen, um durch Vorlesungen, Predigten und Schriften die wahre
Lehre zu verbreiten und Schiiler auszubilden. '

6. Man mége in Rom einige ausgewihlte, mit den griechischen Anliegen
vertraute und erfahrene Minner, nicht blof Lateiner, sondern auch
Griechen, haben, um dem Heiligen Stuhl in allen die Griechen betreffenden
Anliegen mit Rat zu dienen?5).“

Der Vorschlag sowie das in der Kommission fiir die Ostkirche und die
Missionen erarbeitete Schema kamen nicht mehr zur Behandlung. Das



Lehmann, Das I. Vatikanische Konzil und die getrennte Ostkirche 299

Vatikanische Konzil brach mit der Vertagung am 20. Oktober 1870 seine
Arbeit ab. Die vorgebrachten Anliegen der 5stkirche fanden eine andere
Erledigung. Am 1. Mai 1917 trat die Heilige Kongregation fiir die Ost-
kirche ins Leben. Am 15. Oktober 1917 nahm das Pépstliche Institut
fiir die Orientalischen Studien seine Arbeit auf. Es verfiigt iiber einen aus
zwei Dutzend Gelehrten bestehenden Lehrkorper und bildet eine Fakultiit;
seine 80.000 Binde zihlende Fachbibliothek stellt eine auserlesene Samm-
lung ostkirchlicher Theologie dar. Zweige der Ordensgemeinschaften
iibernahmen den ostlichen Ritus und die ostkirchliche Arbeit. So sind
die Voraussetzungen fiir die Arbeit des II. Vatikanischen Konzils nicht
ungiinstig. Die iiberspannten Erwartungen, das I. Vatikanische Konzil
wiirde die Einigung mit der getrennten Ostkirche durchfiihren, beruhten
auf falschen Voraussetzungen. Heute wird auch in der getrennten Ost-
kirche die Erkenntnis lebendig, dafi eine vereinte Christenheit gegen den
massiven Anprall des kimpferischen Neuheidentums und bei der christ-
lichen Weltgestaltung mehr ausrichten kénnte, als eine getrennte Christen-
heit tatsichlich erreicht. Zu diesem Ziel machte das I. Vatikanische Konzil
einen mutigen Schritt. Seine Erfahrungen sind wertvoll. Das II. Vati-
kanische Konzil bildet eine Stufe zu diesem Ziel, dessen Schluflakt nur
der gottlichen Vorsehung bekannt ist.

Literaturhinweis

C — Cecconi Eugenio, Storia del Concilio ecumenico Vaticano, Rom, I—II, 1873 —1879.
G — Granderath Theodor S.J., Geschichte des Vatikanischen . Keonzils, Freiburg, I—III,
1903 —1906.
I — Irénikon, Amay-sur-Meuse, 6 (1929).
M — Mansi Joannes Dominicus, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, Arnhem-
Leipzig, 49—50, 19231924,
V — Collectio Lacensis, Acta et Deecreta sacrorum conciliornm recentiorum, Freiburg,
VII Concilium Vaticanum 1890. j {
1) M — 49, 44
) M — 49, 55
HM — 49, 79
) M — 49, 96
5 M — 49, 98, 105—108, 179-182; C — Doc. 3, 6, 7 I 324f., 329—332
YV — Doe. 9, 14, 15 1017, 1025 f.
& M — 49, 231—238
M — 49, 134—136
8 M — 49, 151
9 M — 49, 123, 154, 179
10y M — 49, 179182 C — Doc. 6, T I 329—-332
V — Doec. 14, 15 1025 £.
1y M — 49, 196 f. L
12) M — 49, 188 f.
1) M — 49, 183—185
)y M — 49, 190f.
By M — 49, 200—202
1) M — 49-—-50, 985—1172 C — Doec. 84 II 32—-34 1 299
1) M — 49, 487—490
18 ; C — Doc. 73, 74 II 3—5
1Ba)M — 49, 487—490, 500
1M — 50 (1161—1168) i g



300 Lehmann, Das I. Vatikanische Konzil und die getrennte Ostkirche

20\ C — Doec. 75 II 6
V — Doec. 125 1111
G — I 305
21) C — Doc. 717 II 9-—11
V — Doc. 127 1111 —1113
23) C — Doec. 84, 87 II 32, 39
V — Doc. 137 1117
=) C — Doc. 83 IT 29—30
21) C — Doc. 84—86, 111 II 91—93, 113—114
V — Doc. 161 1123
— Doe. 109 IT 75—78
=) V — Doec. 159 1121 —1122
G — I 318
26) C — Doc. 102 II 61—62
YV — Doc. 152, 1118—1120
27) C — Doc. 107 il
YV — Doc. 157, 1121
=) C — Doc. 83, 201—2051II 30, 601—613
V — Doc. 133 1117
G — I 326 Anmerkung
1) G — I 323-—-325
S I — 6 (1929) 659
20y C — Doec. 77, 85, 86, 89 II 9—10, 35, 38, 41 —42
V — Doe. 139, 144 1117—1118
0 V — Doc. 139, 144, 147,151, 1117—1118
C — Doc. 85, 86, 89, 94, 97, 101 II 35—38, 41 £. 50 ff.
56, 61
23) C — Doec. 110, 115 IT 79—83, 94—97
= V — Doec. 160, 1123
G — Doec. 110 IT 79—83
) W TG
— Doc. 64 I 489
35) V — 8461.




