Mitteilungen 309

die Pastoral der Planung, die sich auf lange Zeitrdume — von Mission zu Mission —
erstreckt und deren Voraussetzung das Wissen ist, daB man nur in Gemeinschaft —
heute Apostolat — betreiben kann. Die eine Mission ist (an sich) schon tot, es lebe
die Mission!

Linz a. d. D. : - Dr. Walter Suk

Mitteilungen
Wichtige Lehren der ProzeBakten der hl. Jeanne d’Arc

Im November 1961 erschien im Deutschen Taschenbuch-Verlag (dtv) ein inhalts-
reiches Bindchen von 232 Seiten: ,,Der ProzeB Jeanne d’Arc. Akten und Protokolle.
1431 . 1456“. Wer das Buch aufmerksam durchliest, wird finden, daB die wirkliche
Geschichte der ,,Jungfrau von Orleans“ unvergleichlich dramatischer und tragischer
ist als das bekannte Drama Schillers vom Jahre 1801. In den zwanziger Jahren dieses
Jahrhunderts hat der irisch-englische Skeptiker Bernard Shaw in seiner dramatischen
Chronik ,,Die heilige Johanna“ denselben Stoff mit gréBerer historischer Treue be-
handelt, wenn auch mit der vollig verfehlten Interpretation, Johanna sei eine echte
protestantische Heilige; aber auch er bleibt hinter der wirklichen Dramatik dieses
Lebens weit zuriick.

Im folgenden seien dem Leser einige Gedanken dargeboten, die die Lesung jener
Dokumente im Schreiber dieser Zeilen ausgelost hat. ‘

I. Das Prophetentum in der Kirche

Seinen christusgliubigen Zeitgenossen in Ephesus schreibt der Volkerapostel
Paulus: ,,Ihr seid aufgebaut auf dem Fundament der Apostel und Propheten® (Eph 2,
20). Unter ,,Propheten” sind hier aber nicht die alttestamentlichen Minner dieses
Namens gemeint, ein Isaias, Jeremias usw., sondern neutestamentliche Cha-
rismatiker, die sich den amtlichen Verkiindern der Frohbotschaft, den »Aposteln®,
von Zeit zu Zeit nach Gottes Willen hinzugesellen. Daher schreibt Paulus einige
Zeilen weiter: ,,In anderen Zeiten ward das Geheimnis Christi nicht so kundgemacht,
wie es jetzt(!) durch den Geist seinen heiligen Aposteln und Propheten geoffenbart
wurde“ (Eph 3, 5). :

Thomas von Aquin schreibt in seiner Summa theologica (II-II, 174, 6 ad 3):
»Zu jeder Zeit hat es Menschen mit prophetischer Begabung gegeben. Zwar sollten
sie keine neue Glaubenslehre verkiinden, sondern Weisungen fiir das menschliche
Verhalten geben.“ Er beruft sich dafiir auf Augustinus, der in seinem Gottesstaat
(5. Buch, 26. Kap.; PL 41, 172) folgendes erzihlt. Bevor sein Zeitgenosse, Kaiser
Theodosius, gegen den Usurpator Maximus zu Felde zog, wandte er sich an den Ein-
siedler Johannes in der Thebais Agyptens, der im Rufe stand, die Prophetengabe zu
besitzen. Dieser gab ihm die Zusicherung, er werde im Kampfe Sieger bleiben. Also
nicht nur zur Zeit Samuels (1 Sam 9, 6 ff.) gab es so etwas wie ein ,,iibernatiirliches
Auskunftsbiiro!

In der ersten Hilfte des 15. Jahrhunderts erweckte Gott in Frankreich einen
weiblichen ,,Propheten ganz eigener Art. Jeanne d’Arc, la Pucelle (vom spiit-



310 Mitteilungen

lateinischen ,pulicella* = Midchen, Jungfrau), die Tochter eines wohlhabenden
lothringischen Bauern in Domremy, Ditzese Toul, geboren am Dreikonigsfeste 1412,
des Lesens und Schreibens nicht kundig, erhielt seit ihrem 13. Jahr hiufigen Besuch
von Himmelshewohnern, namentlich von den Heiligen Michael, Katharina und Mar-
gareta. Ihre anfingliche Furcht und Unsicherheit machte bald der vollen GewiBheit
Platz, diese Erscheinungen und ,.Stimmen® seien ihr tatsichlich von Gott gesandt,
obgleich sie niemals dariiber mit ihren Eltern oder einem Geistlichen sprach. Wie
die Jungfrau Maria in Nazareth ganz sicher war, der Engel Gabriel sei ein Gottesbote,
dem sie unbedingten Glauben schulde, so war es auch bei Johanna. Spiter beim Verhsr
verglich sie sogar ihre subjektive GewiBlheit mit ihrem festen Glauben an das Myste-
rium der Welterlosung.

. Der Jesuitenpater Max Pribilla schreibt in den ,,Stimmen der Zeit* (110. Bd.,
1925/26, S. 252) in einem gehaltvollen polemischen Artikel gegen Bernard Shaw:
»Die Jungfrau von Orleans eine protestantische Heilige ?“: ,,Durch die Stiftung der
Kirche hat sich Gott nicht der Mbglichkeit oder des Rechtes beraubt, unmittelbar
zu den Seelen zu sprechen und ihnen seine Weisungen zu geben. Eine solche unmittel-
bare Offenbarung Gottes ist fiir die begnadete Person (diese Einschrinkung ist wohl
zu beachten!) einfachhin verpflichtend und in ihrer Giiltigkeit weder an die vorherige
Erlaubnis noch an die nachfolgende Bestitigung der Kirche gebunden.“ Nebenbei
bemerkt: das uns heute so geliufige Wort ,Privatoffenbarung® ist in den ProzeB-
akten Johannas nicht zu finden. Wann mag es in der theologischen Literatur aufge-
kommen sein ? j

Und welches ist der Inhalt der dem lothringischen Midchen zuteil gewordenen
Offenbarungen ? Auffallenderweise ein Politikum. Sie soll bewirken, daB3 der ,,Hun-
dertjihrige Krieg, der seit 1339 das schone Frankreich verwiistet und entzweit,
zuungunsten Englands und zugunsten Karls VII., des Sohnes Karls VI. (1392—1422)
und der Isabella (Isabeau) von Bayern entschieden werde. Tatsichlich gelingt es
Johanna, im Jahre 1429 zu Karl VII. nach Chinon, 46 Kilometer siidwestlich von
Tours, zu kommen. Ihre dreiwochige Priifung durch Geistliche in Poitiers, deren
Akten bisher nicht aufgefunden wurden, hat ein positives Ergebnis, und die nach-
folgenden Ereignisse bestiitigen ihre Worte. In wenigen Tagen befreit sie das
geit siechen Monaten von den Englindern belagerte Orleans an der Loire, den Schliissel
Siidfrankreichs, sdubert weite Landstriche vom Feinde und fithrt den ,,Dauphin®
an die historische Stitte der Konigskronung im Norden, nach Reims. Hier setzt der
. Kanzler des Konigreichs, der Reimser Erzbischof Reignault de Chartres, am 17. Juli
1429 Karl VII. die Krone auf und salbt ihn zum einzigen rechtmiBigen Konig des
Frankenreiches.

Aber nun schien das Gliick die Pucelle verlassen zu haben. Ein am 7. September
1429 unternommener Angriff auf Paris miBlang vollstindig, und im Mai 1430 geriet
sie bei einem Ausfall aus Compiégne in die Gefangenschaft der Gegner Karls VIL,
der Burgunder, und zwar, wie es scheint, im Gebiete der Diézese Beauvais; wenigstens
begriindete deren Bischof Pierre Cauchon damit spiter seine richterliche Zustindigkeit.
Die Burgunder lieferten diec Gefangene an die Englinder aus, und Cauchon, ein er-
bitterter Gegner Karls VIL. und der Pucelle, vor deren siegreichem Vordringen er
aus seiner Residenz hatte flichen miissen, zahlte den Englindern 1000-Taler, um
Johanna vor sein geistliches Gericht ziehen zu diirfen, aber ohne dafl die Gefangene
aus dem harten weltlichen Gefingnis in das kirchliche iiberfiihrt wurde.



Mitteilungen 311

Die Gerichtsverhandlungen fanden mit Erlaubnis des Domkapitels' in Rouen
statt, denn der erzbischéfliche Stuhl war damals verwaist. Vom 21. Februar 1431
bis zum 13. Miirz leitete Cauchon allein die vielen Verhore, umgeben von zahlreichen
Beisitzern; dann trat der stellvertretende Inquisitor, Jean le Maistre, an seine Seite.
Am Donnerstag nach Pfingsten, 24. Mai, leistete das gequiilte Kind einen Widerruf,
der schwerlich ein wirklicher freier Akt war, nahm ihn aber alsbald zuriick und wurde
am Dienstag nach Dreifaltigkeit endgiiltig als ,riickfillige Ketzerin® zum Tode ver-
urteilt, um am folgenden Tage, also am Tage vor Fronleichnam, 30. Mai, dem welt-
lichen Richter iibergeben zu werden und ihr junges Leben auf dem Scheiterhaufen
zu beenden. Bis zum Verscheiden ward sie nicht miide, ,,Jesus! Jesus!“ zu rufen.
Ihr Herz und andere innere Organe blieben in den Flammen unversehrt, wurden
aber trotzdem mit ihrer Asche in die Seine geworfen.

Zuniichst nahm sich niemand der ungerecht Verurteilten an, weder der Kdmg
noch ein Vertreter der Kirche. Erst als Karl VII. Ende 1449 siegreich in Rouen einge-
zogen war, beauftragte er am 15. 2. 1450 Guillaume Bouillé mit der Uberpriifung des
Schandprozesses. So wurden schon in diesem Jahre sehr wertvolle Zeugnisse gesammelt.
Seit 1452 nahmen sich auch Vertreter der Kirche der Sache an, nimlich der Legat
Nikolaus’ V. in Frankreich, Kardinal Guillaume d’Estouteville, und der Inquisitor
Jean Bréhal O. P., und so kam es zu neuen Vernehmungen. Endlich verfiigte der
neue Papst Kalixt ITI. bald nach seiner Wahl, am 11. Juni 1455, die Er6ffnung eines
formellen Rehabilitationsprozesses, der im folgenden Jahre mit Griindlichkeit in
Domremy, Orleans, Paris und Rouen gefithrt wurde und am 7. Juli 1456 mit einer
vollen Ehrenrettung Johannas endete. Viereinhalb Jahrhunderte spiiter wurden ihr
dann die hochsten Ehren erteilt, die ein Sterblicher hienieden erwarten kann; der
heilige Pius X. nahm sie am 11. April 1909 in die Zahl der Seligen und Benedikt XV.
am 16. Mai 1920 in die der Heiligen auf. Prophetenlos! Im Erdenleben anfiingliche
Triumphe und dann entsetzliche Leiden und Verdemiitigungen, nachher aber Glorie
und Herrlichkeit. Per crucem ad lucem!

Das Prophetentum stirbt in der Kirche nicht aus, aber neben dem echten gibt
es bekanntlich auch ein falsches. Daher die Mahnung des Liebesjiingers: ,,Geliebte,
traut nicht jedem Geiste, sondern priift die Geister, ob sie aus Gott sind“ (1 Joh 4, 1).
Jeder von uns Priestern kann plotzlich mit Dingen zu tun bekommen, die aus dem
gewohnten Rahmen heraustreten. Da gilt das Wort Pribillas: ,,So wichtig es ist, den
falschen Propheten zu wehren, noch wichtiger ist es, den wahren Propheten nicht den
Weg zu verlegen® (S. 259). Aber in dieser Hinsicht hat das Tribunal von Rouen leider
vollig versagt.

I1. Das Verhalten der Geistlichkeit im Falle der Pucelle

Die Akten der Untersuchung von Poitiers (1429) sind verschollen, dagegen konnte
Jules Quicherat ganze fiinf Biéinde mit den ProzeBakten der Verurteilung und der
Rehabilitierung der Johanna d’Arec fiillen (Paris 1841 —1849). Zwar ist die Zuverlissig-
keit dieser Akten nicht immer iiber jeden Zweifel erhaben, besonders hinsichtlich
des Widerrufs vom 24, Mai 1431, aber alles in allem sind wir doch iiber Leben und
Sterben der heiligen Johanna dokumentarisch auffallend gut informiert.

Was uns Priester bei dem Prozel von Rouen besonders peinlich beriihrt, ist die
unsagbar traurige Rolle, die dabei der Klerus spielte, und zwar jener Teil des franzosi-
schen Klerus, der im Herrschaftsbereich Englands lebte und sich in dessen Gunst



312 Mitteilungen

sonnte. Die erbiarmlichsten Figuren sind der Hauptrichter, Bischof Cauchon, und der
Glaubensanwalt (Promotor), Jean d’Estivet. Jener starb plotzlich, als er sich eben
den Bart scheren lieB (er war damals Bischof von Lisieux, jetzt in der ganzen Welt
bekannt durch die Kleine heilige Theresia); die Leiche des Hauptankligers wurde
im Oktober 1438 in einer Kloake bei Rouen entdeckt. Aber auch so viele Universitits-
professoren, Doktoren oder Lizenziaten der Theologie oder des kanonischen Rechts
haben sich als Beisitzer oder Sachverstindige dieses Gerichts mit Schmach bedeckt.

Es seien wenigstens drei Dinge hervorgehoben. 1. Bei diesen gebildeten Geist-
lichen ist vor allem empbrend der sophistische MiBBbrauch des Kirchen-
begriffs; denn ihre Beweisfiihrung gipfelt in dem Syllogismus: Jeanne, la Pucelle,
Thr miiBt Euch nicht.nur der triumphierenden Kirche des Himmels, mit der Ihr so
regen Verkehr zu haben vorgebt, sondern auch der streitenden Kirche hier auf Erden
vollig unterwerfen. Nun aber, im vorliegenden Falle, sind wir diese streitende Kirche
und wir erkliren Eure Offenbarungen und Erscheinungen und mystischen Erlebnisse .
als Tllusionen und Teufelswerk. Folglich miit auch Ihr als katholische Christin dariiber
genauso urteilen, und da Ihr das nicht tut, seid Ihr eine Ketzerin und werdet als
solche dem weltlichen Richter iibergeben und bei lebendigem Leibe verbrannt.

Dieser sophistische Syllogismue findet sich nicht mit den gleichen Worten in
den ProzeBakten, ist aber der Sache nach mehrfach dort ausgesprochen. So wird am
24. Mai Johanna auf dem Friedhof der Abtei Saint-Ouen (St. Audoénus) in Rouen
in Gegenwart des gesamten Richterkollegiums und einer groflen Menschenmenge
neuerdings von dem Geistlichen Guillaume Erard ermahnt: ,,Johanna, hier sind Eure
Richter, die Euch zu wiederholten Malen aufgefordert und gebeten haben, Euch
unserer heiligen Mutter, der Kirche, zu unterwerfen; die Euch entdeckt und offenbar
gemacht haben, da in Euren Worten und Werken viele Dinge sind, die gemil} der
Meinung der Geistlichen unhaltbar und irrgldubig sind . . . Wollt IThr Eure Worte und
Werke, die verworfen sind, widerrufen 2

Johanna: ,Ich iiberlasse es Gott und der Entscheidung unseres Heiligen Vaters,
des Papstes.“ — Erard: ,,Aber das geniigt nicht! Man kann nicht unseren Heiligen
Vater von so weit herholen! Auch die Bischife sind zustédndige Richter, jeder in seiner
Diszese. Thr miiit es der Entscheidung unserer heiligen Mutter, der Kirche (sic!),
iiberlassen. Thr miiit befolgen, was die Geistlichen und die Gelehrten sagen und iiber
Eure Worte und Werke beschlossen haben.” Nicht umsonst spricht der Jesuit Pribilla
von ,.emporender Niedertracht dieser Verhore® (S. 249). Dieses geistliche Lokalgericht
von sehr zweifelhafter Kompetenz identifiziert sich immer wieder mit ,,unserer heiligen
Mutter, der Kirche*. Wie klingt das so salbungsvoll! Und eine Berufung an den Papst
ldBt es gar nicht zu. ;

Am 20. Februar jenes Jahres, also gerade vor Beginn des Prozesses, war Papst
Martin V. gestorben und hatte bereits am 3. Mirz in Eugen IV. einen wiirdigen Nach-
folger erhalten. Hitte man ithm Johanna vorgefiihrt oder ihm wenigstens das Dossier
ihres Prozesses unterbreitet, dann hitte es geschehen kiénnen, dafl auch er die Echtheit
ihrer iibernatiirlichen Sendung nicht anerkannte. Johanna hitte wahrscheinlich
trotzdem daran innerlich festgehalten, weil sie ihr evident war, aber #uBerlich sich
demiitig unterworfen. :

2. Das verwerfende Urteil des Papstes iiber ein sicher nicht ,,dogmatisches Fac-
tum® wire nicht unfehlbar und konnte daher nicht das schwere Glaubensdelikt
der Hiresie zur Folge haben. Noch viel weniger war das verwerfende Urteil des
Tribunals von Rouen unfehlbar, und doch leitete es vor allem daraus das Ketzertum



Mitteilungen e 313

Johannas her. Wie tief konnen doch auch gebildete Theologen sinken! Als Johanna
in langem Gewande zum Scheiterhaufen gefiihrt wurde, trug sie auf dem Haupte eine
Mitra mit der Inschrift: ,,Ketzerin, Riickfillige, Abtrinnige, Gotzendienerin®! Ketzer
wird man aber erst, wenn man ein Dogma hartniickig leugnet oder bezweifelt, und das
hat die Pucelle nie getan. Gerade auf diesem Gebiete ist eine klare Terminologie unbe-
dingt notwendig,

3. Empérend ist endlich, mit welchem Leichtsinn diese Theologen einer Analpha-
betin von 19 Jahren allerhand Todsiinden vorhalien, vor allem das Tragen von
Beinkleidern nach Art der Minner und eines Bubikopfes. Auch wenn diese studierten
Herren der Behauptung Johannas, die himmlischen ,,Stimmen® hitten ihr das be-
fohlen, den Glauben verweigerten, dann mufiten sie doch den tieferen Grund dieses
Vorgehens erkennen: Das unschuldige Midchen, das zwischen rohen Soldaten und
noch roheren Gefingniswiichtern leben mufite, wollte auf diese Weise seine jung-
friuliche Unversehrtheit besser schiitzen und die Begierlichkeit dieser Minner weniger
reizen. In der Tat hat eine durch Frauen kurz vor ihrem Tode erfolgte Untersuchung
ergeben, dafl sie nie vergewaltigt wurde.

Dr. theol. Jean Toutmouillé O. P. aus Rouen sagte am 1. Marz 1450 aus, sein
Mitbruder Martin Ladvenu sei am Todestage zu Johanna gekommen, um ihr mitzu-
teilen, sie werde an diesem Tage den Scheiterhaufen besteigen miissen, und um ihre
letzte Beichte entgegenzunehmen. Da schrie das arme Kind: ,,0 Gott, verfihrt man
so schrecklich und grausam mit mir! Muf} denn mein reiner Leib, der nie geschindet,
nie entstellt wurde, heute verbrannt werden, in Asche verwandelt? Oh, ich wire
lieber siebenmal enthauptet worden als so verbrannt! Wehe! Wiire ich in einem kirch-
lichen Gefingnis gewesen und von Ménnern der Kirche bewacht und nicht von meinen
Feinden, es wiire mir nicht so furchtbar ergangen! Oh, ich rufe zu Gott, dem grofien
Richter; man tut mir ungeheuerliches Unrecht an.” Noch wihrend sie so klagte,
kam Bischof Cauchon, und sie rief ihm zu: .,Bischof, ich sterbe durch Euch!®“ Nach
Bonifaz VIIIL. kann die Kirche in die weltliche Politik nur eingreifen ,,ratione peccati“
(Denzinger Nr. 468, Anm.). Gilt derselbe Grundsatz micht auch von der Kleidung,
wenigstens der Laien ? Es gibt ja Volker, wo die Madnner Rocke und die Franen Hosen
tragen. Warum also von der Minnerkleidung Johannas so viel Aufhebens machen ?

Diese Kleriker mit hohen Titeln haben die Analphabetin verachtet und zum
Feuertode verurteilt; aber hier hat sich wieder einmal Christi Wort bewihrt: ,,So
werden die Letzten Erste sein und die Ersten Letzte® (Mt 20, 16). Die unwissende
Johanna, die nie eine Schule besucht und nur von der Mutter die notigsten Kate-
chismuswahrheiten und Gebete gelernt hatte, glinzt als Heilige am Firmament der
Kirche; aber ein Bischof Cauchon, ein Promotor d’Estivet und ihre Helfer sind mit
ewiger Schande bedeckt.

»Das Leben Johannas ist ein erneuter Beweis fiir die alte christliche Wahrheit,
daBl Gott das Schwache erwiéhlt, um das Starke zu beschimen. Es ergibt sich daraus
die fiir das praktische Leben so wichtige Mahnung, vor jeder einzelnen Seele Ehrfurcht
zu haben. Es kann auch heute noch ein schlichtes Dorfmidchen zu héheren Erleuch-
tungen und groferer Heiligkeit berufen werden als eine grofle Versammlung von
Bischofen und Priestern® (Pribilla, 258). Wir Geistliche haben doch allerhand auf
dem Kerbholz! Es wird erziihlt, Kaiser Napoleon habe einmal vom Kardinal Consalvi
etwas verlangt, was der Heilige Stuhl unmoglich gewihren konnte. Darauf der mich-
tige Korse: ,,Dann werde ich die katholische Kirche einfach zerstéren!* Darauf der



314 Romische Erldsse und Entscheidungen

Kardinal schmunzelnd: ,,Sire, wir Geistlichen(!) haben das in fast 18 Jahrhunderten
mit allen unseren Siinden und Fehlern nicht fertiggebracht. Dann werden auch Eure
Majestit allein es nicht fertigbringen!* :

Rom - P. Dr. Clemens M. Henze C.Ss.R.

Romische Erliisse und Entscheidungen
Zusammengestellt von Dr. Peter Gradauer, Linz a. d. D.

Erwachsenentaufe. Der Ritus fiir die Taufe von Erwachsenen (Rituale Romanum, tit. II,
cap. IV) ist aus verschiedenen Riten und Zeremonien entstanden, durch welche die Katechumenen
iiber verschiedene Stufen der religiosen Unterweisung zur heiligen Taufe gefiihrt wurden. Da
nun besonders in den Missionslindern die Zahl der Taufbewerber, die stufenweise auf die Taufe
vorbereitet werden, durch Gottes Hilfe stiindig anwiichst, haben viele Ordinarien ersucht, dal
die verschiedenen Riten, die jetzt in einer Handlung zusammengefafit sind, auf die alte Form
zuriickgefiihrt werden, das heiBt, daB sie am Anfang des Unterrichtes und dann entsprechend
dem Fortgang der katechetischen Unterweisung vollzogen werden kénnen. Eine ihnliche Bitte
brachten auch einige Bischife von katholischen Gebieten vor, da auch dort in unseren Zeiten
die Zahl derer stindig wiichst, die als Erwachsene in die katholische Kirche eintreten. Diesen
Bitten Rechnung tragend und auch in Beriicksichtigung der Zweckmiifligkeit des alten Kate-
chumenenunterrichtes hat die Ritenkongregation — mit Billignng der Kongregationen des
Heiligen Offizinms und der Glaubensverbreitung — bestimmt, daB8 die Erwachsenentaufe nach
dem Gutdiinken der Bischéfe sich in sieben Phasen vollziehen kénne, wobei die einzelnen Phasen
auf einen angemessenen Zeitraum ausgedehnt werden konnen, entsprechend dem Fortgang
der religiosen Unterweisung des Taufbewerbers. Der Heilige Vater Papst Johannes XXIII.
billigte am 11. April 1962 diese Verfiigung und ordnete an, dafl dieser neue ,,Ordo* an der ent-
sprechenden Stelle im Rituale Romanum eingefiigt werde. Damit muf} er auch von allen Priestern
in allen derartigen Fillen angewendet werden.

Die sieben nun vorgesehenen Phasen des Taufritus sind folgende: Die erste Stufe umfaBt
die geistize Vorbereitung des Priesters, der den Unterricht erteilt, und der Glaubigen, die den
Taufbewerbern helfend zur Seite stehen. Es folgt die erste Namensgebung, der grundlegende
Katechismusunterricht, die Abschwirung des Unglaubens, das Bekenntnis zu Gott sowie die
erste feierliche Bezeichnung mit dem Kreuz als erster Exorzismus. Die zweite Phase besteht
im Kosten des Salzes, die dritte, die vierte und fiinfte in der dreimaligen Wiederholung des
Exorzismus. Die sechste Phase enthilt die Zeremonien, die nach uraltem Brauch vor der Taufe
vollzogen werden (Glaubensbekenntnis, Vaterunser, Offnung der Ohren, Salbung mit Taufsl),
withrend die siebte und letzte Phase zur eigentlichen Taufe fiihrt (nochmalige Nennung des
Namens, Glaubenshekenntnis, eigentliche Taunfe, Salbung mit Chrisam, Uberreichung des Tauf-
kleides und der brennenden Kerze).

Weiter wird eigens festgelegt, daBl es den einzelnen nationalen oder regionalen Bischofs-
konferenzen freistehe, zu bestimmen, wie diese Riten im einzelnen angewendet werden sollen;
50 kann zum Beispiel unter bestimmten Umstinden von den Salbungen dispensiert werden;
AbschlieBend wird im Dekret bestimmt, dal3 alle Formeln, mit Ausnahme des Exorzismus,
der Salbungen und Segnungen und der eigentlichen Taufformel, in der Landessprache gesprochen
werden diirfen, und zwar in einer von der Bischofskonferenz beglaubigten Ubersetzung. Wenn
es der Wunsch der Tiuflinge ist, auch die Worte des Exorzismus in der eigenen Sprache deutlich
zu héren, diirfen auch die Exorzismen in der Landessprache vollzogen werden. — (General-
dekret der Ritenkongregation vom 16. April 1962 mit anschlieBenden ,,Additiones et varia-
tiones in Rituali Romano®“; AAS, 1962, Nr, 6, S. 310—338.)

‘Warnung vor Biichern. Auch nach dem Tode des Verfassers, P. Pierre Teilhard de Chardin,
werden Biicher und Werke herausgegeben und verbreitet, die nicht geringen Anklang finden.
Ohne ein Urteil zu fillen iiber das, was zum Bereich der positiven Wissenschaften gehért, tritt
klar zutage, dafl die genannten Werke auf philosophischem und theologischem Gebiet von der-
artigen Unklarheiten, ja Irrtiimern erfiillt sind, daB sie die katholische Lehre verletzen. Daher
fordern die hochwiirdigsten Herren Kardinile und Vorsteher der obersten Kongregation des
Heiligen Offiziums alle Ordinarien, Ordensoberen, Seminarrektoren und Vorsteher der Uni-



