12 Van Straelen, As'ién und der Westen

7. In der allgemeinen Bedringnis muf} die Seelsorge wieder die Heiligen
als Fiirbitter fiir die Gliubigen entdecken. Die Hinwendung zu den
Heiligen kénnte manche Hoffnungskraft neu entstehen lassen. Die Anru-
fung der Heiligen mufl allerdings angeregt und neu gepflegt werden.
Natiirlich wire es Aufgabe der Seelsorge, die Heiligen in neuer Weise den
Glédubigen nahezubringen. In einer Zeit, in der das miitterliche und auch
das viterliche Wesen verlorengeht, schiene es wohl dringend nétig, die
Gottesmutter als fiirsorgliche Mutter und den heiligen Josef als schiitzenden
Vater dem Christen von heute wieder niherzubringen. Ahnliches gilt auch
fiir andere Heilige.

Aus vielen soziologischen Arbeiten iiber alte Stinde und neue Gesell-
schaftsgruppen erkennt man die innere Not des modernen Menschen.
Trotz der wirtschaftlichen und sozialen Besserstellung aller Gruppen fiihlt
sich der einzelne Mensch nicht gliicklicher. Der Grund hiefiir ist letzten
Endes die innere Verlassenheit des Menschen von heute. Er ist zuwenig
in Gott riickverbunden. Hier ist eine Einsatzméglichkeit fiir die Seelsorge
gegeben, wie sie schon lange nicht vorhanden war. Diese Moglichkeit zu
zeigen und die vielleicht brauchbaren Ansatzpunkte herauszustellen, ist
das Anliegen der vorliegenden Skizze. Sie betrachtet die gegenwirtige:
religitse Situation und die Aufgaben der Seelsorge hinsichtlich der Ein-
satzmoglichkeiten von heute und morgen. Wenn diese Skizze Anregungen
zu geben vermag, hat sie ihre Aufgabe erfiillt.

Asien und der Westen

Kommt das Licht aus dem Osten?
Von H. van Straelen S.V.D., Nagoya (Japan)

Jetzt, da die Errungenschaften der Technik gewissen Leuten in den
Kopf gestiegen sind und es ihnen scheint, daBl es im Universum kaum
noch Grenzen gibt, die nicht iiberschritten werden konnten, treten, beson-
ders im Westen, Untergangspropheten hervor. Mit einem gewissen Schuld-
bewuBtsein fiir das Monstrum der Technik, das sie selber geschaffen haben
und jetzt nicht bindigen konnen, erzihlen sie in allen Sprachen, T6nen
und Variationen: der westliche Zyklus geht zu Ende, der abend-
lindische Mensch hat seine Seele verloren.

Entweder spricht man wieder — sei es auch in einer anderen Fassung —
vom Untergang des Abendlandes mit allen den romantischen Begleiter-
scheinungen einer Gétterdimmerung oder man verurteilt mit einer dhnli-
chen Seelenstimmung, die man aus den germanischen Urwildern mitge-
bracht hat, den Titanismus der Technik, die dem passiven Ruhen im
miitterlichen SchoB, im Scho der Mutter Erde, der Magna Mater, polar
entgegengesetzt ist. Dieser Titanismus vernichtet ganz und gar die Warme
des alles beheimatenden und beschirmenden organischen Lebens, das mit
der Erde zutiefst verbunden ist. Oder man spricht auch von unserer
tragischen Existenz oder unserem Geworfensein. Man philosophiert, und
die Worte sind nur ein Aufruf zu einem sterbenden und untergehenden,
haltlosen und so auch sinnlosen Dasein. Und wenn ich mein eigenes heimat-



Van Straelen, Asien und der Westen 13

liches Gebiet betrete, dann hére ich dort vom ,,wankenden Westen*, und
man sagt uns, daB wir ,,wandeln in den Schatten von morgen“. Wenn wir
dann den Kanal iiberqueren, wird es uns wiederum vorgehalten; die Biicher
liegen schon fertig und laden uns zur Lesung ein, Biicher iiber ,,The crisis
of the West“ — ,,The downfall of Europe® — ,,The crisis of Western Edu-
cation®. Und wenn wir uns dann wieder auf den Kontinent zuriickbegeben,
ist es iiberhaupt nicht notwendig, die krankhaften Hirngespinste von
atheistischen und agnostizistischen Existenzialisten aufzurufen. Sogar mein
Freund Gabriel Marcel hat einige Zeit, sei es auch pianissimo, mitgespielt
und eine kleine Sonatine komponiert: ,,Die Techniken der Entwiirdigung!)*,
worin wir Melodien héren wie: ,,Die Welt der Technik, so wie sie ausge-
richtet ist, kann letzten Endes nur in die Verzweiflung miinden®, was
dann besonders in der abendlindischen Welt geschehen wiirde. Ich kénnte
weitergehen nach der Iberischen Halbinsel und nach Italien, um auch dort
einige dunkle Melodien zu erlauschen. Auf welche westliche Sprache man
auch hinhorcht: Dichter und Denker, Philosophen und Historiker kommen
mit ithrem Stethoskop und allerhand anderen Instrumenten, nehmen Blut-
proben, Kardiogramme, Réntgenaufnahmen, messen den Blutdruck und
stellen die Diagnose: Thr, hier im Westen, ihr seid krank, ihr braucht eine
andere Umgebung, eine andere Luft in einem anderen Klima.
Ermiidete Geister, die niemals die Essenz des Abendlandes verstanden
haben oder niemals tief nachgedacht haben iiber den Reichtum ihrer
eigenen Kultur, spihen jetzt zum ostlichen Himmel und erwarten von
dort die Losung ihrer inneren Probleme, die Verjiingung ihrer Kérper und
Seelen. Dort finden wir noch Poesie und scharmante Farben, Harmonie
von Mensch und Natur, Sammlung und Innerlichkeit; dort finden wir
Yoga, Zen-Betrachtung, Blumenstecken und Teezeremonien, Abwesenheit
des dunklen westlichen Siindenbegriffes und SchuldbewuBtseins; dort
herrscht Ruhe, dort herrscht das Geistige; kurz, alles, was der westliche
Mensch so notwendig braucht, ist im Osten vorhanden. Wenn dies der
Fall wire, kime das Licht tatsichlich aus dem Osten und wire die
Missionierung des Ostens nicht mehr notwendig.

Von den westlichen Vilkern haben wahrscheinlich’ die Germanen die
meisten Enthusiasten fiir eine sogenannte héhere Wertigkeit und Uber-
legenheit der 6stlichen Weisheit hervorgebracht. Aus ihrer Mitte kamen
die vielen Pilger in die dstliche Walhalla, um dort nach einer neuen Seelen-
gestalt zu suchen. Schon bei Goethe kénnen wir lesen: ,,Hier muf} ich noch
einer Eigentiimlichkeit meiner Handlungsweise gedenken. Wie in der
politischen Welt irgendein ungeheueres Bedrohliches hervortrat, so warf
ich mich eigensinnig auf das Entfernteste. Besonders habe ich China und
was dazu gehort fleiBig durchstudiert. Ich habe mir dieses wichtige Land
gleichsam aufgehoben und abgesondert, um mich im Fall der Not, wie es
auch jetzt geschehen, dahin zu fliichten. Sich in einem ganz neuen Zustande
auch nur in Gedanken zu befinden, ist sehr heilsam.*

Momentan strémen Dichter und Denker zum Osten. Und falls
sie — was Japan anbelangt — die vom Touristenbiiro wohlorganisierten
Zwei-Wochen-Reisen mitmachen, kommen sie auch tatsdchlich nach dem

1) In seinem Buch: ,Die Erniedrigung des Menschen.*



14 ‘ Van Straelen, Asien und der Westen

Westen zuriick, befestigt in ihrer Vision: Ermiidete Seelen Europas,
schauet aus nach dem Osten und schopfet dort Labung fiir euere gemar-
terten Seelen, fiir euer entleertes Gemiit! Dort sind Werte, die wir nicht
kennen, Kiinste, die wir nicht fiir méglich hielten; dort ist Geist, wir sind
Materie, dort ist Ruhe, wir sind Betriebsamkeit ; und schlieBlich kommt von
dort das Licht, womit wir unseren inneren Horizont erweitern kénnen.
Und was wird da nicht alles erforscht: Anthroposophie, zu einer Asthetik
umgeformter Hinduismus, taoistischer Mystizismus, buddhistische Ent-
leerung, Bahaismus, Caodaismus und Gandhiismus. Oder man fliichtet
zu den Werken eines Tagore, Radakrishnan, Okakura, Lafcadio, Hearn,
Suzuki, Coomaraswamy, Herrigel, Humphrey, Hauer, Wendt; wer oder
was es auch sein mag, wenn es nur aus dem Osten kommt und wenn es
nur kein Christentum ist.

Denn ich méchte es schon hier gleich hervorheben: Es sind die aus
dem Christentum Entflohenen und praktisch diese allein, also diejenigen,
die den traurigen inneren EntleerungsprozeB durchgemacht haben und
die jetzt ihr inneres Vakuum auszufiillen versuchen mit gewissen exoti-
schen Formen, mit einer Gstlichen Pseudo-Mystik. Diese und diese allein
sprechen von einer Mehrwertigkeit der ostlichen Weisheit, also nicht die
Abendlinder, die Christen sind und die vielleicht zur selben Zeit die 6st-
lichen Religionen und den éstlichen Geist durch und durch kennen. Diese
kdmen nie auf solche Phantastereien, fiir diese wiirde nie eine solche
Fata Morgana in den &stlichen Wiisten auftauchen.

In diesem Artikel michte ich untersuchen, was eigentlich zu halten ist
von den eingangs genannten Behauptungen, und zwar vom Osten aus-
gehend. Geht der materialistische Westen wirklich bergab ? Ist aus dem
Osten tatsichlich Rettung zu erwarten? Ist er wirklich so spirituell ?
Meine Ausweispapiere ? Ich habe ein Vierteljahrhundert im Osten gelebt
und ihn zur selben Zeit eifrig studiert. Der 6stliche Mensch ist mir sehr
sympathisch; die Leute haben dort wirklich feine Umgangsformen. Ich
habe gerne im Osten gelebt und hoffe, dort immer zu bleiben. Alles Schéne,
was dort zu finden ist, habe ich versucht, mir zu eigen zu machen und es
einzugliedern in eine orientalisch-christliche Kirche. Ich méchte deshalb
in diesem Artikel untersuchen, was wir von unseren ostlichen Briidern
vielleicht erwarten kénnen und sollen. Wir stehen deshalb vor der Frage:
Kann der Osten, was das Reich der Gedanken angeht, uns Abendlindern
etwas bringen, was wir nicht besitzen ?

Der Osten kommt vielen, Abendlindern vor, als sich badend in einer
buddhistischen oder hinduistischen Mystik. Dort herrscht das Licht, dort
ist Morgenrote, dort ist Erleuchtung und Einsicht, dort ist Abgeklirtheit.
Das tigliche Leben entrollt sich in prichtigen Formen, alles verlduft
dort zeremoniell und ruhig. Das innige Zusammenleben und die Harmonie
mit der Natur ist dort exquisiter als irgendwo in der Welt. So lesen wir
es in den Romanen und in vielen Reisebeschreibungen, so sehen wir es
in den ostlichen Malereien, so begegnet uns der Osten in den feinen kleinen
Kuriosa, in den fast dtherischen Schnitzereien und den farbigen Saris und
Kimonos, die die Reisenden aus dem Osten nach Europa mitbringen.
Und dieses Urteil wird iiber ganz Ostasien gefillt, wobei man die groBlen



Van Straelen, Asien und der Westen 15

Wesensunterschiede zwischen Indien, China und Japan fast vollstindig
iibersieht. Es will mir vorkommen, daB hier wohl etwas zurechtgeriickt
werden mufl und daB scharfe und klare Distinktionen angebracht werden
miissen. Die drei groBen asiatischen Linder liegen kulturell und intellek-
tuell sehr weit auseinander.

Da haben wir zuerst Indien. Was hier dominiert, ist der Sinn fiir das
Eine, fiir das Gottliche. Unter Ausschaltung aller Individualitét und Eigen-
art, wird der Nachdruck auf das Allgemeine gelegt. Ja, nur das allgemeine
Sein ist real, und je mehr ein Sein individualisiert ist, desto weniger Reali-
tit besitzt es. Das hochste Grundprinzip des Universums ist das, was
vollstindig frei ist von differenzierter Qualifikation. Fiir einen Hindu ist
~ diese Welt weniger real als das Gottliche, und zwar in einem solchen Grade,
daB es fiir seinen Verstand duBerst schwierig ist, nicht das Dasein des
Géttlichen, sondern das Bestehen dieser Welt anzunehmen. Das Unsicht-
bare ist mehr real als diese sichtbare Welt. Das ist die groBBe, fundamen-
tale Erfahrung, die sich ausbreitet iiber die Poesie der Upanishads, die
sich langsam kondensiert in den Vedanta-Kommentaren und die augen-
blicklich eine gewisse Verkorperung sucht in einer endlosen, komplizierten
Serie von monistischen Philosophien. Alle Individualitit und Verschieden-
heit, jedes Subjekt-Objekt-Denken, jedes Streben und Begehren, alles das
ist vom Bosen. Zu gleicher Zeit treffen wir — ein Wunder indischen Assi-
milationsvermégens und indischer Aufnahmefihigkeit — atheistisch-duali-
stische Philosophien, die eine von aller Ewigkeit bestehende Zweiheit
annehmen: Urnatur und individuelle Seelen und doch zu gleicher Zeit
atheistisch sind, weil kein Platz eingeriumt wird einem hochsten Wesen,
von dem die zwei Prinzipien ihr Dasein herleiten.

Diese vielfarbige Vision lebt wohl in den besten indischen Werken.
Aber nach dem Urteil derjenigen, die dort viele Jahre gelebt haben, ist
diese Vision kaum mehr in dem konkreten indischen Menschen vorhanden,
und was davon noch iibrig ist an den indischen Universititen, ist sehr
wenig und wird bald verschwinden. Neben dieser Weltanschauung trat in
Indien der Buddhismus auf, als eine Art iibertreibende Begleiterscheinung
dieses Sinnes des Irrealen der Erscheinungswelt, und er schleppte eine
groBe Anzahl der schon bestehenden mystischen Krifte mit sich, um sich
zu verlieren, ja zu betduben in einem Rausch der Leerheit, in einer Narkose
der Verneinung.

Im starken Gegensatz zu dieser theistischen und pantheistischen Vision
zeigt China sich von Anfang an als naturalistisch und humanistisch.
Die chinesische Gedankenwelt iibergeht fast jede transzendentale Idee;
ihre Mitte sieht sie im tiglichen Leben des Menschen. Die chinesische
Kultur bewegt sich in einer &uBerst niichternen Humanititssphire. Ob
es nun der Taoismus ist, der das Universum durch eine Theorie von Gegen-
satzlichkeiten zu erkliren versucht und der uns eine Art kosmischer
Ordnung vorzaubert, wo Himmel und Erde unter einem gemeinschaftlichen
unpersonlichen Gesetz auf harmonische Art das Universum bilden; ich
wiederhole, ob es nun dieser Taoismus ist, der uns einerseits eine Lehre
von Tatenlosigkeit vorhilt und anderseits in seiner Alchimie nach Un-
sterblichkeitspillen sucht, oder auch der Konfuzianismus — eine Art Ethik



16 Van Straelen, Asien und der Westen

fir die Verwaltungsklasse, man will ja gute Biirger heranbilden —, was
den chinesischen Gedanken wihrend seiner ganzen Geschichte beherrscht,
ist der ausgesprochene Sinn fiir das Greifbare, Fiihlbare, Sichtbare. Ich will
hier nicht behaupten, daBl das chinesische Volk das Dasein eines hoheren
Wesens ausschlieft — als Beweis dafiir will man gerne den Himmelstempel
in Peking ansehen —, aber dieses héhere Wesen scheint sich doch einiger-
maflen dem Blau des sichtbaren Himmels zu nihern, und sein T’ien-Ge-
danke wird ofters rationalisiert zu einem natiirlichen Prinzip. Am liebsten
sieht der Chinese alles vom anthropozentrischen Standpunkt aus: er ist
praktisch, utilitaristisch, pragmatisch. Fast alle Gedanken der chinesischen
Intelligenz bewegen sich um praktische Dinge, die mit dem Leben in
direkter Verbindung stehen: Moral, Politik, Erfolg usw. Ubernatiirliche
Gedanken liegen dem Chinesen nicht. Bei der Ubernahme des Buddhismus
schuf man die menschliche Amida-Figur. Von den indischen logischen
Werken iibersetzte man nur wenige. Das, was im chinesischen Gedanken-
gut immer siegreich hervortrat, war der Mensch und die Erde. Mit Recht
iiberschrieb Gustav Mahler eine seiner an chinesischen Gedichten reichen
Kompositionen: ,,Das Lied von der Erde.“

Und wenn wir nun von China aus das Meer iiberqueren, begegnen uns
wieder ganz andere Gedankenformen. In Japan treffen wir auch einen
gewissen Humanismus an, aber sehr verschieden, ja oft gegensitzlich zum
chinesischen. Hier steht nicht das Individuum im Vordergrund, sondern
die Sippe, verbunden mit einer merkwiirdigen Treue einem spezifischen
Individuum gegeniiber. Die Familie war in Japan niemals eine abstrakte
Entitdt, sondern war verkérpert in der Person des lebenden Familien-
oberhauptes. Die Japaner zeigen eine starke Neigung, dem individuellen,
lebenden Stellvertreter des Nexus humanus zu folgen und ihm blindlings
zu gehorchen. Das zeigt sich auch sehr deutlich bei dem Entstehen der
vielen japanischen Religionen. Die Parole ist hier immer: absolute, un-
kritische Dozilitit und Treue einer Autoritit gegeniiber, und das nimmt
irrationale, ja ofters wahnsinnige Formen an, die jeder Beschreibung
spotten. Man denke nur an die soldatische Haudegen-Mystik. Nach dem
Urteil eines der gréfiten japanischen Denker zeigen die Japaner eine starke
Neigung zu einem von uns stark abweichenden Denken. Ja, Prof. Nakamura
schreibt sogar: ,,Es scheint eine Art Vorbestimmung zu sein, daB} wir
Japaner nicht imstande sind, logisch zu denken?).“

Zusammenfassend konnen wir vielleicht sagen, dafl die Analyse Ost-
asien in die folgenden Hauptkomponenten auseinanderfallen 1idBt: ein
metaphysischer Sinn fiir das Géttliche in Indien®), ein praktischer, natura-

?) »The Ways of thinking of Eastern Peoples*, H. Nakamura U.N.E.S.C.0. Tokyo 1960,
S. 483. Er schreibt weiter: ,,Der illogische Charakter des japanischen Volkes macht es ihm un-
moglich, in seinen Gedanken irgendeinen Zusammenhang in logischer Folgerichtigkeit darzu-
stellen.“ A. a, O., S. 471.

%) Doch schlieBt die indische Religiositidt nicht die weltlichen Vergniigen aus. Kama und
Labha, schwiiler Sinnengenufl und mafiloser Gewinn gehéren ebenso gut wie Dharma und Moksa,
sozial-religiose Pflicht und Enderldsung, zu den vier Lebenszielen. Dieser fiir unsere Begriffe
uniiberbriickbare Gegensatz zwischen geistigen und materiellen Werten ist in indischen Augen
nur Schein. Sie konnen ruhig durch allerhand Kunstgriffe die meist auseinandergehenden An-
sichten versshnen und miteinander in Einklang bringen.



Van Straelen, Asien und der Westen 17

listischer Humanismus in China, eine rationell vollkommen unkorrigierte
Neigung zum Heroischen in Japan. Das ist das Licht, das uns Abendlan-
dern aus dem Osten zuflieBen und das unsere Seelen erfrischen und unsere
Kérper verjiingen soll.

Man kann nicht verneinen, daB} diese drei oben genannten Komponenten
zusammengenommen tatsichlich eine fast vollkommene Spiritualitit
formen: Mystik des Transzendenten, Mystik des erdgebundenen Indivi-
duums, Mystik des familiiren Grofkollektivs. Nun liegen aber diese drei
Komponenten nicht nur vollstindig auseinander, sowohl geographisch als
auch ethnologisch gesehen, sondern bei einer niheren Betrachtung scheinen
sie unversohnlich und schlieBen einander aus, mit dem Effekt, daf} sie
entweder ein Licht verbreiten von fast nur ultravioletten Strahlen, das
nicht gesehen wird, aber unseren Augen schadet — man will ja sogar das
Gottliche iibersteigen —, oder dieses Licht ist so iiberdeckt, daB} wir es
kaum sehen, oder es flackert immer unstet, daf} es fiir echte Wahrneh-
mungen unbrauchbar ist. Um das deutlich zu machen, méchte ich noch
einmal zuriickkehren zu der Analyse der geistigen Stromungen Ostasiens
und jetzt versuchen, diese zu erfassen, weniger in ihren allgemeinen Ten-
denzen als vielmehr in ihren spezifischen Ausprigungen, in dem, was man
ihre Seele nennen kénnte.

In Indien ist die religitse Metaphysik in ihrem Wesen bestimmt von
einer besonderen Konzeption der Einheit, die dem Hinduismus bei allen
seinen Ausdrucksformen und trotz seiner Mannigfaltigkeit eine bestimmte
Farbe gibt, die man sofort erkennen kann. Die tiefste Sehnsucht jeder
menschlichen Mystik, zu allen Zeiten und in allen Weltteilen, geht doch
wohl dahin, sich zu erheben iiber die verwirrende Vielfiltigkeit dieser Welt,
in der wir sozusagen untergetaucht sind, um aufzusteigen zu irgendeinem
seligen Finssein. Aber auf welchem Weg kann dies erreicht werden?
Hier gehen die Pfade von Ost und West weit auseinander. Die Antwort
Indiens ist ziemlich deutlich: um das Vielféltige in uns oder um uns zu
einer Einheit zu machen, gibt es nichts Einfacheres, als es zu verneinen
oder es vollkommen zu unterdriicken. Willst du alle verwirrende Geschiftig-
keit und das Vielfiltige ganz transzendieren ? Steige tief in dich selbst
hinab, eliminiere die verlockende vielfiltige Scheinwelt, worin das Sein,
sich selbst sozusagen vernichtend, sich dir zeigt! Wenn der triigerische,
phantastische Schein alles Sichtbaren und Fiihlbaren sich verfliichtigt hat,
wenn alle Bande sich gelést haben und wenn dann der in sich selbst ge-
kehrte Mensch sich erhebt, um die Einheit von Korper und Geist, von
Atman und Brahman zu schauen, ist er durch dieses Wissen wirklich erldst
und das Ziel ist erreicht. Begib dich auf den Weg und du wirst erfahren,
daB dort tief unter allem eine universelle Essenz liegt, die nur darauf
wartet, um dich ganz zu absorbieren und sich mit dir ganz identisch zu
machen?).

4) Ein wichtiges Kennzeichen des indischen Menschen bleibt auch seine Naturgebundenheit.
Diese 1iBt die Grenze zwischen ihm und der ihn umgebenden animalen und vegetativen Welt
véllig verschwimmen, nnd das erklirt dann die Entstehung von Vorstellungen wie die Samsara,
die Korrelation von Makrokosmos und Mikrokosmos, die Einheit alles Seins.

»Theolog.-prakt. Quartalschrift” I. 1963 2



18 Van Straelen, Asien und der Westen

Hier finden wir das Ziel und den Weg, die die Hindu-Weisheit unter
tausenderlei verschiedenen Formen uns vorhilt. Wird dieser Weg die
Labung unserer Seelen bringen, wird dieser Weg den Westen besser zu
seinem Ziele fithren? Eine geistige Vision mufl beurteilt werden nach
ihren moralischen und sozialen Friichten. Nun deckt aber ein tieferes
Studium der Dinge, die ich in #uBerst gedringter Form hier auseinander-
gesetzt habe, folgende unumstéBliche Tatsachen auf: Hier ist kein Platz
fiir wirkliche, sich mitteilende Liebe; &stliche Identifikation ist keine
Vereinigung. Hier ist auch kein Platz fiir einen integralen Humanismus,
so wie besonders unsere jetzige Zeit ihn auffaft, denn in dieser indischen
Vision wird iiberhaupt kein Wert gelegt auf die groBe Leistung der
menschlichen Anstrengungen. Hier ist auch kein Platz fiir die Wiirde der
menschlichen Person, um nicht zu reden von echter, innerer Freiheit oder
sozialer Gerechtigkeit. Was dieser Unterschied zwischen dem indischen
Weg und dem des Westens bedeutet, kann man leicht mit eigenen Augen
sehen, wenn man eine Reise unternimmt, die heiligen Fliisse Indiens, den
Ganges und den Jumna, entlang, oder wenn man einen Spaziergang macht
durch Kalkutta, Madras, Bombay, Indore, Benares oder welche indische
Stadt es auch sein mige. Wenn man das gesehen hat, besonders wenn man
erfahren hat, wie das Vieh als etwas Heiliges verehrt und demgemal} be-
handelt wird, wie man Spitiler fiir kranke Viogel errichtet hat und wie
zu gleicher Zeit die Menschen wie Ratten auf den StraBlen sterben, wenn
man sich fast weigert, die primitivsten Voraussetzungen zu erfiillen, von
denen sogar die allerbeste, liebevolle Hilfe abhingt, um einigermalien
Erleichterung zu bringen. Wenn man das alles gesehen hat, dann kommt
man doch wohl zu der Uberzeugung, daf} fiir uns das Licht sicher nicht
an dem indischen Himmel aufgehen wird®).

Und wohin hat der Weg Chinas gefiihrt ? Dort hat man sich niemals
in einer Atmosphire des Gottlichen bewegt. China war immer eine Heimat
von rein natiirlichen, menschlichen Aspirationen. Hier sind niemals An-
strengungen gemacht worden, sich emporzuheben. Man hat niemals ver-
sucht, die Blume China in héhere Regionen zu verpflanzen. Sie ist immer

5) Ich glaube, daB es nicht ganz unangebracht ist, hier die beachtenswerten Worte Louis
Rougiers zu zitieren: ,,Die Zivilisation des Korans hat im gesamten EinfluBbereich des Islams
die Entfaltung der Technik gehemmt. Der arabische Fatalismus hat die Initiative abgetotet.
Dasselbe gilt fiir Indien, wo die Unterwerfung unter die Ordnung der Dinge als Erzeugnis eines
stets reinigenden Schmerzes angesehen wird. Weit entfernt davon, die menschliche Personlich-
keit und den Unternehmungsgeist zu entwickeln, geht es darum, den Lebenswillen an seinem
_Ursprung zu vernichten. Das Nirwana, die héchste Haltung des Weisen, ist das genaue Gegenteil
der kimpferischen Haltung des westlichen Menschen.

Wenn der Westen den unentwickelten Lindern wirksam helfen will, miissen deren Fiihrer
davon iiberzeugt werden, daB nichts getan werden kann ohne eine radikale Anderung der Men-
talitit. Um Reichtiimer zu schaffen, miissen zuerst unternehmungsfreudige Menschen geschaffen
werden. Das Problem liegt in der psychologischen Wandlung als Voraussetzung fiir einen wirt-
schaftlichen Fortschritt.

Die psychologische Wandlung setzt eine Erziehung voraus, auf welche die Massen auller-
ordentlich schlecht reagieren, denn diese Erziehung verstoBt gegen religiose Tabus, gegen die
Gebriuche der Vorfahren, gegen die Stammesgewohnheiten und gegen die Neigung der meisten
Eingeborenen, lieber im Elend zu verharren, als ihm durch eine Anstrengung zu entrinnen.*
Entwicklungslinder — Wahn und Wirklichkeit, 1961. Eugen-Rentsch-Verlag. S. 189 —190.



Van Straelen, Asien und der Westen 19

steckengeblieben im chinesischen L6B. Mehr als 3000 Jahre wurde diese
Blume kultiviert, und zu welchen Formen, Farben und reichen Diiften
hat sich diese bis jetzt entwickelt ? Wenn es mir vergonnt ist, in einem Satz
die Realitit von mehr als 3000 Jahren Tugend, Kunst und Literatur aus-
zudriicken, mochte ich mit Pater Teilhard de Chardin sagen, daB die Seele
des alten China nicht so sehr besteht in dem Glauben an den Menschen
(la foi en I'homme), als vielmehr in dem Geschmack am Menschen (le
gout en ’homme), und dabei ist es geblieben. Ich will hier nicht sagen,
daB8 China ganz unbewegt geblieben ist in seiner langen Geschichte, aber
es macht den Eindruck, dal der duBerst trige Fortschritt es selbst wenig
interessiert hat. Eine Sucht nach Eroberungen oder Verbesserungen, auf
welchem Gebiete es auch sein mége, ist nie iiber dieses weite Feld dahin-
gegangen. Keine einzige Kultur zeigt eine solche starre, traditionelle Gebun-
denheit an Kultus, Gesetze, Zeremoniell und Etikette wie die chinesische.
Es macht den Eindruck, als ob die chinesische Kultur versucht hitte,
sich einen Weg zu bahnen durch ihre schlammige Scholle, aber bei jedem
Schritt vorwirts blieb neuer L68 an ihren Stiefeln kleben, so daB sie kaum
weiterkam. Der Chinese war mehr interessiert an einer Bestindigkeit der
bestehenden Ordnung, sein Ziel war mehr ein statisches Gleichgewicht
zwischen Erde, Gemeinschaft und den Sternen. Das war seine hichste
Aspiration, seine tiefste Sehnsucht. Ein Geist des Prometheus ist nie in
dieses Volk hineingefahren. Weder fiir Konfuzius noch fiir Laotse hat je
das Problem der Tat bestanden, und niemals zeigten sie irgendein warmes
Interesse fiir das Transzendente. Thre Weisheit war eine Weisheit dieser
Welt, die zu gleicher Zeit jedes tiefere Verlangen, jeden Schwung nach
oben unterdriickte.

Wohin hat denn der Weg Japans gefiihrt ? Hier fehlt es nicht an
Dynamik, auch nicht an Eroberungssucht und noch weniger an einer
Tendenz, einem Streben zum Heroischen. Hier aber fehlt das Organ, die
Kraft zur Vision, um diese schone Veranlagung einem hioheren Ziel dienstbar
zu machen. Die japanische Seele hat sich jahrhundertelang geformt inner-
halb der engen Grenzen der eigenen Rasse. Der vilkische Geist wurde
gendhrt durch denselben Blutstrom, durch den Gedanken an einen und
denselben mythischen Ursprung. Abgeschlossen vom asiatischen Konti-
nent, eingeengt zwischen Bergketten, jahrhundertelang von Anleihen bei
China befruchtet, haben die Japaner dann nachher lange Zeit einen Ultra-
nationalismus genéhrt. Japan war immer das beste Land der Welt. Schon
vor Jahrhunderten schrieb ein japanischer Ménch: ,,Bis zum Ende der
Zeiten wird unser Vaterland jedes andere Land weit iiberragen.“ Dieser
Gedanke findet schiirfsten Ausdruck in dem endlos wiederholten: ,,Unser
GroBjapan ist ein géttliches Land; wir sind eine gottliche Nation und als
Gottersohne haben wir eine Sendung zu erfiillen.“

Aus diesem Gedanken hat sich die exklusive Soldatenmystik entwickelt,
die zu bekannt ist, als dal} hier weiter dariiber geredet werden miif3te.
Auf markante Weise das Irreale ihrer sogenannten Superioritit illustrie-
rend und jedem, der nur zuschauen will, die Armut ihrer eigenen Ideen
eklatant machend, zeigt man eine Rezeptivitit und eine Sucht zur Imi-
tation wie wohl kein anderes Land in der Welt. Nachdem er erst jahr-

2+



20 Van Straelen, Asien und der Westen

hundertelang bei China Anleihen gemacht hat, trabt der Japaner nun
schon mehr als 100 Jahre mit groBem Eifer hinter den letzten Neuigkeiten,
die im Westen erscheinen, und das hat jetzt solche Formen angenommen,
daB die eigenen Professoren sagen: ,,Augenblicklich sind wir eine intellek-
tuelle Kolonie von Europa geworden.“ Ohne seelische Heimat schweift
der Japaner durchs Leben und macht seinen Bettelgang durch alle mog-
lichen Tempel und wendet sich an Gotter, Buddhas, Boddhisatvas, Zau-
berer, Propheten, Gesundbeter und Visiondre und priift, wieweit diese
ibm Vision, Freude, Frieden, Gesundheit, Gliick oder Reichtum in diesem
Leben besorgen kénnen. Im Reiche der Gedanken sind die Japaner wie
Schmetterlinge und flattern von einer Blume zur anderen: von Hegel zu
Heidegger, von Kobo zu Kierkegaard, von Sartre zu Schopenhauer, von
Konfuzius zu Kant, von Bergson zu Buddha, von Nichiren zu Nietzsche,
von Shinran zu Spencer, von Togo zu Tolstoi und von Mito zu Marx.
Sie sind wirklich authentische intellektuelle und religise Don Juans,
wandernde Ahasvere im Reiche der Gedanken, unstet immer auf dem
Marsch im Zickzackkurs, ohne je Ruhe, ohne je eine geistige Heimat zu
finden. Nein, auch die Japaner kénnen uns nicht fiithren; dieser Weg
verlduft sich und fithrt ins Nirgendwo, dieser Weg ist ein Holzweg. Das
Problem des Geistes ist in seiner Totalitdt im Osten keineswegs geldst
worden, und der Westen braucht deshalb nicht zu spihen zum éstlichen
Himmel, um von dort eine schone Dimmerung, eine aufgehende Sonne
zu erwarten, die ihm das Licht schenken wird.

LaBit uns jetzt einmal unsere Augen nach dem Westen richten, um
zu sehen, ob von dort nicht eine leichte Morgenréte aufsteigt. So bin ich
denn bei Europa angekommen, bei diesem Westen, der fiir so selbstsiichtig
und fiir so unreligios gehalten wird in seiner ganzen, geistigen Struktur.
Die Vernunft hat den Westen verhirtet und ausgetrocknet, seine materi-
ellen Schépfungen haben ihn verknéchert, die technischen Triumphe haben
ihn entseelt und aufgeblasen gemacht. Er ist besessen vom Dimon des
egoistischen Utilitarismus, und dieser treibt ihn zu einem fieberhaften,
frenetischen, iiberspannten Tatendrang®). So ist seine Reputation bei
vielen im Osten.

Im schirfsten Gegensatz zu diesem massiven Vorurteil — ich méchte
im Voriibergehen nur eben den iiberschwenglichen und frohen Edelmut
des amerikanischen, deutschen und 6sterreichischen Volkes nennen, wovon

%) ,,Der Westen hat keine Ursache, sich seiner Geschichte der kolonialen Expansion zu
schimen, unbeschadet vieler Irrtiimer im einzelnen und der Unzuléinglichkeit allen mensch-
lichen Handelns. Ohne die koloniale Expansion des Westens hiitte es keine blithende Wirtschaft
in den Vereinigien Staaten gegeben, ebensowenig wie in Kanada, Australien oder Neuseeland
und keine moderne Demokratie in Mexiko, auf den Philippinen oder Hawaii. Ohne diese kolo-
niale Expansion wire Indien oder Indonesien kein moderner Staat mit einer gemeinsamen
Sprache, einem Eisenbahnnetz, einer Stahlindustrie und einer Selbstverwaltung. Die furchtbare
Hélle der mit Fieber und zahllosen ansteckenden Krankheiten verseuchten Tropen, in denen
menschliches Dasein miihselig dahinschlich, ist ganz allméhlich mit den letzten Errungenschaften
der Zivilisation der kolonisierenden Vélker auf den Gebieten der Chemie, Physik, Biologie und
der angewandten Veterinir- und Humanmedizin iiberwunden und saniert worden, so dafl dort
heute die meisten bei voller Gesundheit und Arbeitskraft existieren kénnen.” Karl Brandt,
a, a. 0., S. 98—99.



Van Straelen, Asien und der Westen / 21

man in der ganzen Welt, geschweige denn im Osten, kaum ein gleiches
finden kann — will ich versuchen, deutlich zu machen, daf} tief unter diesem
fast fieberhaften Schopfungsdrang eine wahre, glihende Mystik verborgen
ist, Frucht des Christentums und eines neuen, mondialen und integralen
Humanismus. Und wenn diese Mystik auch etwas jung sein mag, sie ist
doch ganz originell und besitzt eine kriiftige Vitalitit. Diese Mystik mag
hin und wieder etwas fremd anmuten oder vielleicht sogar unrichtig for-
muliert sein, sie ist doch in ihren Grundlagen ganz klar determiniert, und
deren beseelende Wirkungen lassen sich bereits iiberall in der ganzen
Welt verspiiren. Es ist doch nicht zu verneinen, daf} unsere westliche
Kultur so vital ist, dal der Kontakt mit anderen Kulturen sie unberiihrt
liBt, wihrend letztere — mnach anfinglichem Widerstreben — sich vollig
umstellen und sich reformieren nach dem Vorbild der unsrigen, ja fast
alles — wenigstens, was die #duflere Form betrifft und tragischerweise
nur diese’) — von uns iibernehmen.

Es geschah vor ein paar Monaten. Prinz von Loewenstein hielt gerade
am Ende seiner kurzen, vom Touristenbiiro siduberlich vorgezeichneten
Tour durch Japan, eine Rede in der grofen Aula unserer Nanzan-Univer-
sitiit. ,,Dies ist ein wunderschones Land, welch eine Farben- und Formen-
pracht; hier kénnen wir noch vieles lernen. Wir miissen mehr kulturellen
Austausch miteinander pflegen.” In der darauffolgenden Diskussion stand
einer unserer brillantesten Studenten, ein Nichtchrist, auf: ,,Ich danke
dem Redner fiir alle Freundlichkeiten gegeniiber unserem Lande und un-
serer Kultur, die er soeben gedullert hat. Auch wir sind fiir mehr Austausch.
Aber was konnen wir zum Tausch anbieten ? Was kann Europa von uns
iibernehmen ? So weit ich es sehe, ist es ein Einbahnverkehr. Wir nehmen,
wir empfangen, wir sind die Beschenkten, wir sind immer im Vorteil.
Unsere japanischen Hiuser haben wir eingetauscht gegen europiische
Wohnungen, die wir abendlindisch einrichten. Unsere Nahrung fingt an,
sich im westlichen Sinne zu indern; ebenso unsere Schuhe, unsere Klei-
dung, unsere Musik, unsere Biihnen, unsere Philosophie, unsere Technik

) Der Umstand, daB Asien pur die #uBere Form und noch nicht das Wesen den geistigen
Hintergrund der abendlidndischen Kultur iibernehmen will, ist wohl einer der Hauptgriinde,
woran dfters die Hilfe fiir anfsteigende Volker scheitert. Wie groBe Okonomen wiederholt gesagt
haben, wird jedes Entwicklungsprogramm des Westens enttiiuschend enden, wenn es nicht zu-
allererst dem Umstand Rechnung trégt, daB3 die meisten soziologischen und geistigen Voraus-
getzungen, auf denen die abendlindische Industriewirtschaft letztlich beruht, in den unent-
wickelten Liindern nicht vorhanden sind, und wenn es auf der Illusion aufgebaut ist, daf diese
Voraussetzungen importiert oder rasch geschaffen werden kinnten. Es feblt einfach an einer
christlichen Tradition, der im Westen Zuverldssigkeit, Unternehmungsgeist, Verantwortungs-
sinn, Arbeitsethos, Piinktlichkeit, Sparsamkeit, Ehrlichkeit und Schaffensdrang entsprossen
gind, Wilhelm Ropke sagt sehr zu Recht: ,Das letzte Geheimnis der ,reichen’ Lénder ist nicht
in ,Kapital‘, Maschinenmodellen, technisch-organisatorischen Rezepten und Naturreserven zu
suchen, sondern in einem philosophisch wie immer zu beurteilenden Geiste des Ordnens, Ver-
sorgens, Kombinierens, Unternehmens, menschlichen Fiihrens und freien Gestaltens, kurzum
einem Geiste, den man weder aus dem Boden stampfen noch importieren kann. Ein fundamen-
taler Irrtum, von dem das Entwicklungsprogramm radikal befreit werden muB, ist die Vor-
stellung, als ob es sozusagen nur des Kunstdiingers des ,Kapitals’ und des ,technisch-organisa-
torischen Wissens® (des ,know-how‘) des Westens bediirfe, um die schlummernden Wirtschafts-
krifte jener Liinder zum Spriefen zu bringen.” A. a. 0., 5. 27.



22 Van \Straelen, Asien und der Westen

und unsere Wissenschaft, unsere Stidte, unser Sport, unsere Vergniigungen
und unsere Krankenhiuser, unsere Wege und unsere Transportmittel.
In all diesen Dingen haben wir die japanische Art verlassen oder sind auf
dem Wege, das zu tun. Was sind unsere japanischen Universititen anderes
als eine Art Ubertragungseinrichtungen von Ideen aus dem Westen ?
Unsere japanischen Professoren studieren eifrig alles, was in Europa und
Amerika erschienen ist, und setzen uns das vor. Gibt es eine Universitit
in Europa, wo die Professoren japanische Medizin, japanische Philosophie
oder japanische Technik dozieren ?“ Eine Totenstille folgte. Da stand
Prinz von Loewenstein, auch er konnte nichts antworten. Die Situation
wurde peinlich, aber ein paar Missionare kamen ihm zu Hilfe: ,.In den
europdischen Museen ist viel ausgestellt an 6stlicher Kunst, und diese
wird im Westen sehr geschiitzt: Porzellan- und Tépferwaren, Malereien
und Seide, und in Gartenanlagen sind doch wohl gelegentlich japanische
Motive zu finden.“

»In den Museen, ja, das mag schon sein, dort sind unsere Sachen be-
gehrt: Souvenirs aus dem exotischen, scharmanten Osten, aber was habt
ihr im Westen in eurem Lebensgehalt, in eurem Gedankenleben, in eurer
geistigen Vision von uns iibernommen ? Nichts, absolut nichts. Ich wiilite
auch nicht, was ‘ihr iibernehmen solltet.“ Das war eine peinliche Kon-
frontation.

Wir glauben nicht, daf es sich hier um eine vereinzelte Tatsache han-
delt. Im Gegenteil! Wihrend bestimmte Propheten aus dem Westen die
westlichen Kulturwerte schmihen, fiihlt sich der ganze Osten zum Westen
hingezogen, eignet sich die von unseren Vorfahren miihsam errungenen
Schitze gratis an und ahmt unsere Lebensformen nach, sogar in Sachen,
die wir personlich als kulturwidrig bezeichnen méchten.

Was ist die Grundlage unserer Kultur, was ist das Fundament
unserer westlichen Mystik? Ein von Ewigkeit bestehendes gottliches
Wesen, fiir uns ein naturnotwendiges Postulat von Vernunft und Glauben,
und dieses Wesen allein kann dem Universum eine transzendente Mitte
geben, wohin alle Kriifte konvergieren, worauf alles zuriickfillt und was
allem Stabilitit, Ziel und Sinn verleiht. Und ich machte Gott jetzt speziell
sehen als das ,,ens a se, den ,,primus movens, primus omnium motor®,
der das Universum in Bewegung gesetzt hat und darum dem menschlichen
‘Schaffen einen groflen Wert schenkt. Alle unsere Anstrengungen, wie
materiell diese auch sein mégen, sind geheiligt, wenn sie nur auf irgendeine
Art zuriickfallen auf oder konvergieren in diese gottliche Mitte. Dem
Gesagten miissen wir sofort hinzufiigen, dal das hochste Gebot dieses
personlichen Gottes das Gebot der Liebe ist, aber eine Liebe, die uns frei
macht und die ihren héchsten Ausdruck findet in der Person Christi, dem
menschgewordenen Sohn, der die Bergpredigt als die hochste Lebensform
auf dieser Welt entfaltet hat, der als ein Prometheus das Feuer der gott-
lichen und menschlichen Liebe vom Himmel gebracht hat und damit auch
den Durst nach Gerechtigkeit und das Verlangen nach der Vollkommenheit.
Und jetzt wird alles anders. Wir fliichten nicht aus dieser Welt, wir werden
nicht resigniert, wir liefern uns nicht einem negativen Pessimismus aus.
Wir hegen keinen die Initiative tétenden Fatalismus. Wir unterwerfen



Van Straelen, Asien und der Westen 23

uns nicht passiv unter die Ordnung der Dinge und sehen diese Geistes-
haltung nicht an als ein Erzeugnis eines stets reinigenden Schmerzes.
Im Gegenteil, die Welt ist Gottes liebevolle Schopfung, und diese ganze
Schopfung liegt jetzt bereit, um von uns eifrig und intensiv bearbeitet zu
werden. ,,Machet euch die Erde untertan!“ Unser Leben hier auf Erden ist
etwas Einmaliges, wir werden nicht wiedergeboren in endlosen anderen
Existenzen; wir leben nur einmal, und deshalb hat jede Minute Ewigkeits-
wert. Und so packen wir dann eifrig zu. Wir gehen daran, etwas zu unter-
nehmen, zu reformieren, zu éndern, zu verbessern, Neues zu erfinden und
in Angriff zu nehmen. Andere Kulturen haben niemals solch ein Interesse
an neuen Erfindungen gezeigt, ja diese verhielten sich oft ablehnend.
Andere Vélker haben wohl auch Erfindungen gemacht — in dieser Hin-
sicht glaube ich nicht an westliche Uberlegenheit —, aber sie betrachteten
diese Neuigkeiten hochstens als nette Spielzeuge, welche sie nachher bald
~ wieder vergessen, etwa in der Art, wie frithere Jahrhunderte es sich geleistet
haben, die nichteuklidische Mathematik zweimal zu erfinden, und sich
damit zeitweise amiisierten, jedoch nur, um sie schlie$lich praktisch wieder
zu vergessen. Andere Kulturen erwarten wenig oder nichts von neuen
Dingen, und wir tun gerade das. Wir hegen das Vertrauen, dall sie Fort-
schritt bringen werden, nicht nur materiell, sondern auch geistig. Unsere
wissenschaftliche Arbeit besteht zu einem grofen Teil aus Ordnen und
Verarbeiten von immer wieder neuen Dingen, und all dieses Wissen muf}
jedem zuginglich und dienstbar gemacht werden. Wir sind immer am
Bauen, und gebrauchen dieses Wort auch besonders, um damit unsere
kulturelle Arbeit anzudeuten. Wir sprechen sogar von einer Seelenburg,
die aufgebaut werden muf.

Wenn ich in dieser Weise die kulturellen Werte des Ostens, den ich
frither so oft gepriesen habe, etwas kritisch den westlichen Kulturwerten
gegeniiberstelle, so mégen meine Freunde im Osten und im Westen das
ja nicht so auffassen, als wire ich von jetzt an weniger bereit, alles Gute
im Osten freudig zu bejahen. Noch weniger méchte ich iibersehen, dall
unter der Leitung von Gottes freier Gnade auch im Osten manches Schéone
emporgebliiht ist. Immer wieder haben einzelne Personen ihre Seele offen-
gelegt fiir die volle Wahrheit, die auch in der von ihrer Kultur ausgeprigten
Teilwahrheit durchscheint. Das ist besonders in Indien der Fall gewesen.
Wenn es sich aber um die Vergleichung ganzer Kulturen handelt, kann
ich nur sagen: der Osten ist mir lieb, sehr lieb, aber die Wahrheit geht
mir iiber alles.

Anderseits méchte ich nicht iibersehen, dafl auch die Vision des Westens,
von der ich eben lobend sprach, groBen Gefahren ausgesetzt ist. So wie
wir es von Natur aus nicht ertragen konnen, daB etwas, das verbessert
werden konnte, nicht verbessert wird, so kann unser Schopfungseifer
leicht darauf vergessen, daf} wir auch Not haben an der Stille. Es
besteht die groBe Gefahr, daB besonders der heutige Mensch im Westen
diesen Wert der Stille vergifit. Neben seinen eigenen Mystikern, die immer
von der Notwendigkeit der Stille geredet haben, kann, was dies angeht,
der Osten — ich meine den alten Osten, denn momentan ist von der Stille
nicht mehr viel vorhanden — uns viel lehren. Wir sind in unserer Zeit



24 Van Straelen, Asien und der Westen

Zeuge einer bewuliten Flucht aus der Stille, und dies kann zur inneren
Verarmung fithren. Der auffallendste Zug der Stille ist doch wohl, dali
sie zu uns spricht von den Dingen, die uns am unertriglichsten sind:
unseren Fehlschligen, unseren Siinden, unserer Angst und unseren verbor-
genen Wiinschen. Im Grunde spricht die Stille uns in alledem von Gott, aus
dessen Kraft und Gnade unsere Viter ihren Kulturwillen bewufit geschopft
haben und dem sie sich stets verantwortlich fiihlten. Die groe Gefahr des
schopferischen Strebens, dasim Westen zu einer Art Schopfungsmystik fiihrte,
ist immer wieder, dal diese Mystik durch véllige Laisierung innerlich
gefilscht und sich selber entfremdet wird und so ihren eigenen Untergang
herbeizufiihren droht. Eine solche Filschung kann sich auf die Dauer
nur durchsetzen, wenn der Mensch sich stindig an Kulturlirm betdubt.
Die Stille soll uns immer wieder unserer Kleinheit und Armut bewuflt
machen, damit wir uns selbst nicht als die eigentlichen Schépfer ansehen,
sondern nur als Instrumente in des Schiopfers Hand, causae secundae,
deren Sein und Arbeit nur eine Teilhaftigkeit ausmacht an dem, was Gott
in liebevoller Herablassung fiir uns sein will. Dies vergessen zu haben,
scheint mir die tiefste Schwiche nicht der westlichen Kultur — denn auch
die frithere Generation und besonders die Gelehrten, denen wir die Grund-
legung der heutigen technischen Entwicklung verdanken, haben sich
immer als Mitarbeiter Gottes betrachtet —, sondern des heutigen west-
lichen Menschen, soweit er dieser Kultur untreu wurde. A

Ja, wir brauchen Stille. Wir brauchen Besinnung auch und vor allem
auf die tieftraurige Lage, in die wir mit dem' Verhiltnis zwischen den
Geschlechtern im Westen hineingeraten sind. Wenn wir uns nur ein wenig
dieser stillen Einkehr iiberlassen, miifiten wir doch eigentlich den Mut
haben, das Krebsgeschwiir auszuschneiden, das als Fremdkérper in die
heutige westliche Zivilisation eingedrungen ist und das ihre besten Lebens-
krifte aufzusaugen droht. Ich meine die von allen Reklamemitteln ver-
breitete aufdringliche Verherrlichung der Sexualitit, die unser Mensch-
sein erniedrigt und uns in den Augen des Ostens licherlich und degeneriert
erscheinen 1i6t. Alles Gliickhafte und Edle, das aus der ethischen Bewil-
tigung der Sexualitit entsteht, wird 6fters auf dem Bild des Lebens aus-
geloscht. Quellen der Regenerationskraft des Daseins versickern. Seelische
Sterilitdit verbreitet sich, der willentlich die biologische folgt. Damit
méochte ich mit dem Jansenismus verwandten und veralteten Auffassungen
gewil} nicht das Wort reden. Noch weniger méchte ich das Gute in Abrede
stellen, das in den modernen und mehr personalen Eheauffassungen
hervortritt. Dennoch méchte ich fragen, ob unsere Viiter nicht doch recht
hatten, als sie jede Art der Mystifizierung des Erotischen entschieden
abwiesen und damit der Tatsache Rechnung trugen, daB die Erbschuld
sich vor allem auszuwirken droht in der Filschung der personlichen Liebe
gerade durch Uberbetonung des rein Biologischen und Erotischen. Sie
haben die Ehe aufgefaBit als eine hehre gemeinsame Aufgabe, durch die
die Eheleute zur Teilnahme an der gottlichen Liebestat berufen werden,
die immer wieder neue Menschen ins Dasein ruft. Die christliche Kultur
hat friiher die iibergrofle Betonung des Erotischen hie und da etwas zu
energisch abgewiesen, aber dafir hat sie immer die gemiBigte, aber tiefe



Van Straelen, Asien und der Westen 25

Prokreationsmystik verstanden, die auch im Evangelium ihren Ausdruck
findet, wenn Christus davon spricht, wie die junge Mutter sich nach allen
Schmerzen doch freut, weil ein neuer Mensch geboren worden ist.

Der heutige westliche Mensch ist in Gefahr, unter dem Einflu von
allerhand nur zum Teile edlen Motiven diesen gesundmystischen Sinn fiir
die Prokreationswerte, samt ihrer tiefen Hochachtung fiir jede neue
menschliche Person, preiszugeben. Dal} in unserer Zeit die Sorge um die
Personwerte in Mutter und Kind mitreden muf}, méchte ich gerne be-
jahen. Die Tatsachen sind aber so, daf} bis zu 75 Prozent der Eheleute
in diesen Lindern ihre Kinderzahl so beschrinken, dal Europa in einer
einzigen Generation 35 Prozent an Lebenskraft einbiiBen wiirde, wenn
nicht die iibrigbleibenden 25 Prozent noch den Mut und den christlichen
Optimismus, gepaart mit christlichem Opfergeist, aufbrichten, um vier
oder mehr Kinder zu erziehen. Ich kenne diese traurigen Tatsachen und
mochte sie keineswegs iibersehen. Nach meiner Meinung beweisen sie nur,
wie sehr wir die Stille der Besinnung und des Gebetes brauchen, denn
obgleich unsere Kultur erhaben ist und ihre Erhabenheit auch erwiesen
hat — und gerade in der Zeit, wo sich diese Erhabenheit auch materiell
vollig entfaltet — sind wir in Gefahr, unsere wesentlichen Kulturwerte
preiszugeben. Ja, wir haben Not an Stille, an Einkehr. Mit einem einfachen
Griff nach Radio- oder Fernsehapparat will man sich von diesen Schrecken
der stillen Einkehr absetzen. Dieses halte ich wohl fiir einen der schwichsten
Punkte der abendlindischen Kultur. Aber setzt man ein gewisses Maf3
von stiller Einkehr, um den bleibenden Kontakt mit der gottlichen Mitte
zu bewahren, voraus, dann ist diese viel geschmihte Aktivitit, dieses
immerwihrende Bauen keineswegs abzuweisen. Auch unsere moderne
Technik soll man keineswegs abweisen. Technik ist gut, ist schén und
sehr legitim als eine Weise der Naturbeherrschung, die uns Menschen
aufgetragen ist. Wir brauchen nur dafiir zu sorgen, dafl die Technik nicht
ihren werkzeuglichen Charakter verleugnet, vom Mittel zum Zweck wird
und so ‘aus dem Zusammenhang der Gesamtkultur herausgelést wird.
Dann wiirde die Technik ihre Humanitit verlieren. Aber dem Geiste
vollig untergeordnet, ist die Technik, ist unser abendlindisches immer-
wihrendes Bauen etwas Erhabenes und keineswegs abzuweisen. Die meisten
brillanten Vertreter der abendlindischen Kultur, die gréfiten Mystiker
haben die groBte Aktivitit entfaltet, haben, jeder auf seinem Gebiet,
die groB3ten Gebidude errichtet: ein Benedikt, ein Bernhard, ein Augustinus,
ein Thomas oder ein Ignatius, um nur einige zu nennen. In diesen Gestalten
mochte ich die abendlindische Kultur in ihrer Sublimation sehen. Sie
sind alle schopferisch gewesen in dem, was wohl das Héchste ist. Aber ich
wiirde einseitig werden, wenn ich Europa darauf beschrinken wollte,
denn wir sind mehr (um mit Jaspers zu sprechen). Europa ist auch Homer
Aristoteles, Plato, Vergil und Horaz. Es ist auch Dante, Shakespeare und
Goethe, Cervantes, Racine, Moliére und Vondel, Leonardo, Fra Angelico,
Raffael, Michelangelo, Rembrandt, Frans Hals und Velasquez, Bach,
Mozart und Beethoven, Anselm, Spinoza und Leibniz. Aber auch das
ist noch nicht alles. Europa ist noch mehr (und hier weiche ich von Jaspers
ab). Es ist auch Solowjew, Dostojewskij, Gorkij, Berdjajew und Pasternak



25 Van Straelen, Asien und der Westen

Tschaikowskij und Strawinskij. Oder, um. es in Stéddten und Orten anzu-
deuten: es ist Jerusalem, Athen, Rom, Paris, Oxford, Cambridge, Sala-
manca, Citeaux, Fulda, Kéln, Salzburg und Wien; ja, auch Zagorsk,
Petersburg und Kiew. Denn die Russen und die slawische Rasse gehoren
auch zum Westen und ihre Nostalgie fiir uns habe ich selbst sehr gut
wahrnehmen kénnen. :

Wihrend meiner Besuche in Ruflland muBlte ich 6fters an die Worte
Dostojewskijs denken: ,,Europa ist unsere zweite Heimat, ich selbst bin
der erste, der es leidenschaftlich bekennt und immer bekannt hat. Fiir
den Russen ist Europa fast ebenso teuer wie Ruflland ; jeder Stein Europas
ist mir lieb und wert. Niemand kann Ruflland glithender lieben, als ich
es liebe, und doch habe ich mir nie einen Vorwurf deshalb gemacht, daf3
Venedig, Rom, Paris, die Schitze ihrer Kunst und Wissenschaft, daf}
ihre ganze Geschichte mir lieber sind als die Rufllands.” Ich bekam den
Eindruck, daf} viele intellektuelle Russen heutzutage noch geradeso denken.
Jedoch diese Nostalgie richtet sich — mirabile dictu — nicht nach dem
vermaterialisierten, sondern dem christlichen Westen. Die russischen
Schriftsteller des letzten Jahrhunderts haben niemals vergessen, dal} sie
Europder sind, das heifit, wirkliche Briider des christlichen Westens.
Mehr als je traf mich diese innere Verbundenheit, als ick mit einem rus-
sischen orthodoxen Priester im bekannten Kloster von Zagorsk — 70 Kilo-
meter aullerhalb Moskaus — ein langes Gesprich fithrte. Wir lebten fast
der eine in des anderen Gedanken. Wenn ich mit buddhistischen Ménchen
oder Shinto-Priestern verkehre, ergibt sich keine seelische Einheit. Unsere
Gedankenwelten liegen meilenweit auseinander; wir haben keinen gemein-
samen kulturellen Boden. ,

Wenn wir zuriickblicken auf die letzten 2000 Jahre europiischer Ge-
schichte, so will es mir vorkommen, dal die europidische Kultur sich
aus vier Elementen gebildet hat, die ihren Unterschied gegeniiber
der Welt des Islams, Indiens, Chinas und Japans ausmachen: das grie-
chische Denken mit seiner Kunst und Literatur, das romische Recht und
die imperiale Idee, das Erbteil der Juden, vor allem der Propheten, und
schliellich als vornehmstes Element das Christentum. Daneben finden wir
wohl die autochthonen Lebensgewohnheiten und Sitten der Ureinwohner
der verschiedenen europaischen Gebiete, aber diese sind von den vier
obengenannten Elementen so iiberspiilt und durchdrungen, dall wir seit
dem 12. Jahrhundert doch wohl von einer einzigen europiischen Kultur
sprechen kénnen. Wenn wir Europa von innen heraus betrachten, besonders
wenn wir zum Beispiel mit den Augen der Kreuzritter nach Byzanz und den
unter seinem kulturellen EinfluB stehenden Gebieten schauen, dann
spricht man gerne von einer byzantinischen und von einer nichtbyzanti-
nischen Kultur. Aber diesen Unterschied einzusehen, will mir nicht recht
gliicken, und das wird auch niemandem gelingen, der lange im Osten gelebt
und versucht hat, einigermaflen mitzuschwimmen in einem vollstindig
verschiedenen Kulturstrom. Wenn wir Europa vom Osten aus sehen, und
noch mehr, wenn wir hinschauen mit den Augen der Inder, Chinesen oder
Japaner, dann erscheinen die Ahnlichkeiten zwischen Byzanz und dem
iibrigen Europa grundlegender als die Unterschiede.



Van Straelen, Asien und der Westen 217

AbschlieBend muB ich bemerken, daB ich in obigen Zeilen vielleicht
ein zu groBes Gebiet beleuchtet habe, wodurch viele Einzelheiten nur
beriihrt werden konnten. Als Resumee wiirde sich sagen lassen, da} die
ganze Welt im Giren ist, besonders der Osten, der sich aus seiner Lethargie
erhebt; denn was ich bis jetzt beschrieben habe, war Asien bis vor 20 bis
30 Jahren, aber die Masse hat sich in Bewegung gesetzt unter dem Antrieb
der westlichen Kultur. Was momentan in China geschieht, ist eine gigan-
tische Verwestlichung. Die ganze Welt steht vor neuen, ganz unerwarteten
Moglichkeiten, vor neuen und gréferén Entdeckungen, ja das Morgen-
grauen einer neuen Zeit fingt an zu dimmern, und davor brauchen wir
keine Angst zu haben. Wir wollen nicht blind sein fiir die Gefahren und
Klippen, die wirklich da sind, zum Beispiel daB eine Spaltung entsteht
zwischen dem Menschen und der ihn umgebenden Welt oder daB der Staub,
den die vorwirtsrasende Technik aufwirbelt, uns die Aussicht auf die
glorreichen und meist realen Erwartungen der zukiinftigen Zeiten nimmt.
Aber diese Spaltung ist zu iiberbriicken, und dieser Staub kann aufge-
sogen werden. Ja, ich bin davon iiberzeugt, dal es geschehen wird. Es

. kann aber nur mittels des Christentums erreicht werden. Hier stehen
Buddhismus, Hinduismus, Tacismus oder Shintoismus machtlos da. Der
Lauf der Geschichte geht weiter, und es scheint mir im Sinne Gottes
allweiser Pline zu sein. Fiden kommen zusammen in einem Punkt, Strah-
len konvergieren langsam in einen christlichen Brennpunkt, wie das Genie
von Pater Teilhard de Chardin es vorhergesehen, beschrieben, ja besungen
hat. In dem unvermeidlichen Zusammenprall der Weltanschauungen, der
vorangehen muf, wird der stirkste Gedanke siegen, und das ist die christ-
liche Lebensvision, die trotz allem aus dem Westen gemacht hat, was er
ist und wodurch allein die abendlindische Kultur mehrwertig ist im Ver-
gleich zu jeder anderen. In dem MafBle wie der christliche Westen seiner
christlichen Lebensvision treu bleibt, in demselben Mafle wird er immer
die ganze Welt inspirieren.

Von meinen vielen Reisen durch fast alle Kontinente der Welt habe
ich die Erkenntnis heimgebracht, da} so gut wie alle Ideen und Krifte,
die seit Jahrhunderten die Volker der Welt im Guten und im Bésen be-
wegen, aus dem Abendland stammen. Ich bin nicht der Meinung, daf dies
daher kommt, daf wir Abendlénder begabter sind, denn das sind wirin Wirk-
lichkeit nicht, sondern das kommt einzig und allein davon, da} der einzige
wahre Gedanke, nimlich der christliche — der so markant kreativ ist —, uns
erzogen und geformt hat. LaBt Afrikaner, laBt Inder, Chinesen oder
Japaner sich fiir lingere Zeit an denselben Brunnen laben, an denen sich
unser intellektueller und geistiger Durst jahrhundertelang erquickt hat,
sie werden Schopfungen von Geist und Herz hervorbringen, die wir viel-
leicht nicht fiir moglich hielten und uns hiéchste Bewunderung abnétigen.
Wenn wir einen Augustinus, einen Anselm, einen Bonaventura und einen
Thomas hervorgebracht haben, verschiedene Philosophien, die zur selben
Wahrheit fiihren, dann bleibt die Méglichkeit doch immer, daf ein durch
die Glut und den Glanz der Offenbarung ergriffener indischer Denker, den
Weg der Vedanta entlang und mit einer Terminologie, die tiefe Resonanzen



28 Van Straelen, Asien und der Westen

in der indischen Seele weckt, ein indisches und christliches Gedankensystem
dem Schatze der philosophischen Méglichkeiten hinzufiigt.

Aber faktisch ist ja diese Offenbarung zuerst nach Europa gekommen,
und wir haben ohne Verdienst unsererseits diese empfangen. Es ist jedoch
diese Offenbarung besonders, zwar in Verbindung mit einigen anderen
Faktoren, die aus der westlichen Kultur gemacht hat, was sie ist, und
solange unsere Kultur dem christlichen Gedankengut treu bleibt, solange
wird es ihr gut gehen. Nochmals, wir brauchen uns nicht zum Osten zu
wenden um eine neue Seelengestalt.

Die Kommunisten Rufllands und Chinas bilden sich ein, sie kénnten
die materiellen Leistungen des Westens bald iibertreffen. Es gibt keinen
Grund, diese Drohungen zu unterschitzen. Die Gefahr liegt nicht darin,
daBl unsere westliche Kultur minderwertig ist (was nicht der Fall ist),
sondern dal3 wir dieser Kultur untreu werden und die Abarten unserer
Kultur in Lander, die der wirklichen Schitze unserer Kultur sehr bediirftig
sind, hineintragen. Und damit ist zu gleicher Zeit gesagt, dafl die Mis-
sionsperiode nicht voriiber ist; sie fingt erst eigentlich an. Die Worte
Arnold Janssens: ,,.Vor dem Lichte des Wortes und dem Geiste der Gnade
mogen weichen die Finsternis der Siinde und die Nacht des Heidentums®
haben noch nichts von ihrer Kraft eingebiilit. Die Linder im Osten brau-
chen mehr als je die Schitze der christlichen Kultur. Wenn auch das
Kolonialzeitalter seine Zeit gehabt hat, wenn auch die einheimischen
Priester im groflen und ganzen die Fiihrung iibernehmen werden, so
werden die auslindischen Missionare — wie die héchsten kirchlichen
Stellen in Rom noch kiirzlich stark betont haben — unentbehrlich sein
fir den Aufbau der Kirche in den aufstrebenden Lindern. Bedeutende
einheimische Bischiofe gestehen ganz offen ein, daB} sie in vielen Fragen
ihren eigenen Landsleuten gegeniiber machtlos dastehen. Die wvoran-
stiirmende Technik, der ganze westliche Wirtschaftsbetrieb, dem sie sich
anpassen wollen und miissen, bringen Probleme, zu deren Losung die ein-
heimische Hierarchie uns unbedingt braucht und dazu sogar dringt.
Gewisse Arbeiten miissen wir iibergeben, aber fiir das Wesentliche braucht
man die auslindischen Missionare noch, ja Rom wiinscht das energisch.
Den Vilkern des Ostens hat die westliche, christliche Kultur noch etwas
zu sagen, ja mufl durch die Missionare mehr von sich reden lassen als je
zuvor . . .

In diesem Artikel habe ich versucht, 6stliche und westliche Kulturen
zu vergleichen, und ich bin dabei nicht an den Schwiichen unserer Kultur
voriibergegangen, aber ich bin davon iiberzeugt, dal wir regenerieren und
wieder frisch werden. Ich habe noch immer Vertrauen zu unserer Genera-
tion und inshesondere zu unserer Jugend. Sie wird sich in dieser Stunde
der Gefahr auf die tiefsten Werte unserer Kultur besinnen und dafiir
Sorge tragen, daf} der christliche Westen auf geistigem und wahrscheinlich
auch sogar auf materiellem Gebiet ein Jungbrunnen von Inspiration fiir
die ganze Welt bleibt. ,,Der stirkste Gedanke wird siegen®, dieses Wort
eines hollindischen Bischofs, einem der hiochsten NS-Fiihrer gegeniiber
gesprochen, kommt mir jetzt in Erinnerung. Tatsédchlich, dieses Wort gilt



Studerus, Aufbau der Apokalypse i 29

hinsichtlich simtlicher Weltanschauungen, besonders auch hinsichtlich
des Kommunismus eines Lenin, Stalin, Mao oder Chruschtschow: ,,Der
stirkste Gedanke wird siegen.*

Zum Aufbau der Apokalypse

Von P. Rafael Studerus O.S. B,, Twasana Mission, Natal (Siidafrika)

Es fehlt nicht an Warnungen, die Kompositionstechnik der Apokalypse
nicht zu iibertreiben. Wozu also ein neuer Versuch ? Aber bei der Heraus-
gabe des Neuen Testamentes in der Zulusprache muBte ich wohl oder
iibel auch nach einer geeigneten Einteilung der Apokalypse Umschau
halten. Welch eine Fiille geistvoller Vorschlige dringt sich da einem ent-
gegen, bei Allo, Sickenberger, Wikenhauser, Lohmeyer, Ketter, Bible de
Jérusalem, Karrer, Hopfl-Gut, Gutzwiller usw. Leider verwirrt aber gerade
diese Mannigfaltigkeit und Gegensitzlichkeit. ,,Hic sapientia est!* Am
meisten sagte mir der konsequente Plan von C. C. Martindale (Catholic
Commentary 1952) zu, der, weiter ausgefiihrt, mich zur Uberzeugung
fithrte, dal das formale Grundschema der Apokalypse die Woche ist.

1

Johannes begann sicherlich absichtlich sein Evangelium mit dem
gleichen Wort wie die Genesis: In principio. So war es auch naheliegend,
daB er im letzten Buch der Heiligen Schrift das ganze christliche Welt-
geschehen unter das gleiche Schema stellte, wie das erste Buch die Welt-
schopfung, nimlich die Woche. Der ganze Inhalt der Geheimen Offen-
barung laBt sich tatsichlich ungezwungen auf 7 Siebenergruppen verteilen,
von denen die erste auf den Sonntag fillt, und die letzte — unausgefiihrt —
den ewigen Sabbat darstellt. Hier folgt der Plan.

Der Aufbau der Apokalypse

Einleitung: Doppelte literarische Einleitung 1 1-3; 48
Hauptteil: Die Visionen iiber das Weltgeschehen
nach dem Schema der Woche aufgebaut.
Dominica 7 Briefe -
- Doppelte Eingangsvision: a. Erscheinung Christi 1 9-16

b. Auftrag Christi 17-20
1. Brief: An Ephesus 2 17
2. Brief: An Smyrna 8-11
3. Brief: An Pergamum 12-17
4. Brief: An Thyatira 18-29
5. Brief: An Sardes 3 als
6. Brief: An Philadelphia 7-13
7. Brief: An Laodicaea 14-22
Feria II 7 Siegel
Doppelte Eingangsvision: a. Der Thronende mit Rolle 4 1-11

b. Offnung durch das Lamm5 1-14



