Literatur ' 69

Der 2. Teil befaBt sich mit der ,,Schule A, Giinthers®. Diese hatte drei Zentren: Wien (Pabst,
Croy, Greif und Veith werden besonders erwiihnt), Bonn (wo Knoodt, Nickes, die Briider Wolter,
Watterich, W, Reinkens u. a. titig waren) und Breslau (wo sich Baltzer, Jos. H. Reinkens und
Elvenich befanden). Von einer ,,Wiener Zentralbehtrde® zu reden, scheint nicht gliicklich.
Mit viel Einfiithlung wird an Hand der Dokumente der duBere und innere Weg der Briider Wolter,
der Griinderidbte von Beuron, geschildert. Weitere Stiitzpunkte des Giintherianismus waren
Bamberg mit den Exegeten und Dogmatikern G. K. Mayer und J. Spérlein, Augsburg mit dem
Benediktiner Th. Gangauf, in dessen Person Giinther einst den ,,Aufgang des Lichtes fiir die
Zukunft“ erblickte, Trier mit Jac. Merten, Braunsherg mit Watterich, Gerkrath und Triitschel,
Tiibingen mit Jac. Zukrigl; in Osterreich ziihlten auBier den schon Genannten noch L. Trebisch,
K. Werner, J. N. Ehrlich und J. H. Loewe mehr oder weniger zu den Anhiingern und Freunden
Giinthers. Als hohe kirchliche Protektoren erscheinen Kardinal Schwarzenberg von Prag, Kar-
dinal Diepenbrock von Breslau, Kardinal J. M. v. Tarnéczy von Salzburg, Fiirstbischof Férster
von Breslau, Bischof Arnoldi von Trier und Bischof Miiller von Miinster. In Rom waren be-
sonders drei Freunde fiir Giinther titig, P. Pappalettere, Gust. Ad. von Hohenlohe und A. Flir,
der Animarektor. Aus den angefiihrten Namen ersieht man, wie weit und tief der Giintherianismus
Wurzel gefaBt hatte. Das Vorgehen Roms in der Giinther-Sache und die Haltung Pius’ IX. waren
im allgemeinen klug, vorsichtiz und maBvoll. Vielleicht hatte man aus der unerquicklichen
Geschichte des Hermesianismus gelernt.

Der 3. Teil handelt vom ,,Lehr- und Kampfsystem A. Giinthers“. Es hat als dynamischen
Ausgangspunkt das Streben nach Frkenntnis des Seins aus der Idee im Gegensatz zum Begriff.
An Hand von einigen Leitideen wird versucht, den auf dem SelbstbewuBtsein aufgebauten
philosophisch-theologischen Dualismus Giinthers zu umreiBlen. Als solche werden genannt:
Der Mensch ist das Maf} aller Dinge; das Sein der Natur strebt zum BewulBtsein, das geistige
Sein zum SelbstbewuBitsein; der Mensch ist die Synthese von Natur und Geist; aus dem gott-
lichen SelbstbewuBtsein 1Bt sich die Trinitdt mit Notwendigkeit entwickeln; die Vernunft ist
das (ein) positive(s) Kriterium fiir das Christentum. Es leuchtet ein, daB bei einer schematischen
Darstellung Simplifikationen unvermeidbar sind. Ebenso konnten viele wertvolle Gedanken
Giinthers nicht zur Sprache kommen. Eg fillt iibrigens auf, daB ,.Der letzte Symboliker* und
die ,,Siid- und Nordlichter* fast gar nicht ausgewertet wurden, ganz zu schweigen von den vielen
oft zum Umfang eines Buches angewachsenen Rezensionen. Der Autor spiirte iibrigens selbst
die Liicken hinsichtlich der Christologie und Erlésungslehre; erst recht miilte man die Ekkle-
siologie nennen. Im Kapitel ,,Das Kampfsystem A. Giinthers* werden die Bedeutung des Wiener
Philosophen in der Bekimpfung des Pantheismus und Semipantheismus, des Materialismus
und Atheismus (Kommunismus) sowie seine Geschichtsiibersicht gewiirdigt. Eine gute Ein-
fithrung in die Schreibweise Giinthers gibt der Abschnitt iiber den Humor als Merkmal des
Giintherianismus, Das wissenschaftliche Anliegen des Giintherianismus umfaflt drei Momente:
1. Das theoretische Ziel der Verstiindigung und ,ideellen Einsicht® in den Offenbarungsinhalt;
2. das praktische Ziel, das Christentum als Wissenschaft zu einer Gedankenmacht zu erheben,
um das Neuheidentum zu besiegen; 3. den Enthusiasmus, Wissensdrang, ja die Gewissenspflicht,
diese beiden Ziele mit allen Kriiften des Geistes und Gemiites zu verfolgen.

Das Werk Wenzels ist hinsichtlich der historischen Durchforschung des Giintherianismus
eine bedeutsame, mit groBer Miihe erarbeitete, die Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts
bereichernde Publikation. Als eine allseitige Darstellung und Gesamtwiirdigung der Lehre
Giinthers kann und will sie nicht angesprochen werden. Eine solche steht leider noch aus, wire
aber vom Standpunkt wissenschaftlicher Gerechtigkeit wiinschenswert. Das Buch kann jedem
historisch, philosophisch und theologisch Interessierten bestens empfohlen werden.

Wien Univ.-Prof. Dr. Joseph Pritz

I Domenicani al Concilio di Trento. Von P. Angelo Walz O.P. (XVI u. 438.) Roma 1961.
Herder. Lire 3500.,—, DM 28.—.

Die Ankiindigung des Vatikanum II hat noch mehr als das mit Recht durch lingere Zeit
hindurch kommemorierte 300jibrige Jubilium des Konzils von Trient das Interesse vieler
Christen auf die schon abgehaltenen allgemeinen Kirchenversammlungen gerichtet. Auch An-
gelus Walz, O. P., Professor der Kirchengeschichte am Pont. Athendum Angelicom in Rom,
liefert mit seiner Zusammenstellung iiber die Dominikaner am Konzil zu Trient einen wert-
vollen Beitrag zu diesem Thema, wobei er sowohl die vor- wie die nachtridentinische Periode
mitberiicksichtigt. Mit besonderer Genugtuung erwiihnt er immer wieder in diesem Zusammen-
hang die Ansichten seines Ordensgenerals und spiiteren Kardinals Thomas de Vio, genannt
Gaétano, iiber den piipstlichen Primat, dem er eine beherrschende Stellung zuerkannte, und
iiber die Konzilien, auf die er nicht viel hielt. Die Sympathie des Verfassers gegeniiber Gaétano



70 : Literatur

ist ebenso verstiindlich wie die fiir Thomas von Aquin. Die Legende jedoch, daBl die Summa
theologiae des heiligen Thomas auf dem Altar der Konzilskirche zu Trient gelegen sei, zerstért
er mit Recht. Walz versteht unter dekadenter Scholastik vor allem den Nominalismus bzw.
die Theologie der via moderna. Deswegen sei ja auch Luther so weit gekommen, weil er ein
Schiiler Ockhams und nicht des Thomas gewesen sei.

Es ist verstindlich, daB sich die Einteilung des Buches an die drei — bzw. vier, wenn man
Bologna mitrechnet — Konzilsperioden anlehnt. Die Predigerbriider waren bei den einzelnen”
Sitzungen entweder als Bischofe oder als Generalmagister des Ordens oder als Prokuratoren
von Bischiéfen und Fiirsten anwesend. Bezeichnenderweise waren es fast ausschlieSlich Italiener
und Spanier. Nicht in allen Fragen hielten sie villig eine Meinung, zum Beispiel gingen schon
in der 1. Periode ihre Ansichten beziiglich der Residenzfrage auseinander. Mit Offenheit schildert
der Verfasser, wie Paul IV., der iibrigens beste Minner, so den spiteren Konzilsvorsitzenden
Kardinal Morone, einfach einsperren lieB, eigentlich gegen die Fortsetzung des Konzils einge-
stellt war. Dies — obwohl u. a. Pelargo O.P. bei der Session in Bologna schon dafiir gesprochen
hatte, daB der Papst nicht jede Bischofswahl anzunehmen brauche (als Begriindung gab er an:
»ut nunc videmus factum®). Am ausfiihrlichsten beschiftigt sich Walz mit der dritten und
wichtigsten Periode. Es ist interessant, zu horen, dal man sich fiir den Unterschied zwischen
Bischéfen, Priestern und Altardienern hauptsichlich auf Pseudo-Dionysius berief; dafl schon .
damals Bestrebungen deutlich erkennbar waren, die bischiofliche Gewalt von der pipstlichen
abzuleiten. Im iibrigen wurde betont, die Bischife sollen ,,pastores®, nicht ,percussores® sein.
Natiirlich war das Seminar-Dekret nicht gegen die theologischen Fakultiten gerichtet. Bei
aller Hochschitzung der Gesellschaft Jesu erwiihnt der Verfasser doch mit der ihm notwendig
erscheinenden Ausfiihrlichkeit, dafl P. Laifiez S.J. vorher fiir eine Behandlung der Reform der
Kurie eingetreten sei, sich aber dann auf dem Konzil von solchen Plinen distanziert habe.
Bemerkenswert erscheint auch, daBl Kardinal Ghislieri, der spiiter als Papst ein so verdienst-
voller Exekutor der Trienter Beschliisse wurde, im Konsistorium gewisse Schwierigkeiten gegen
eine unbedingte Annahme aller Trienter Beschliisse vorgebracht habe.

Das Buch ist vor allem auf Grund der eifrig zitierten Literatur gearbeitet, wobei merkwiir-
digerweise H., Jedin, Geschichte des Konzils von Trient, Band II (erschienen 1957), ebenso
unberiicksichtigt bleibt wie die 2. Auflage des I. Bandes vom gleichen Werk (erschienen 1951).
Natiirlich wird als Quelle u. a. auch die bekannte Tridentinum-Ausgabe der Gorres-Gesellschaft
oft genannt. Fiir die Beurteilung Luthers ist weithin noch Denifle O. P. mafigebend, was wohl
einen gewissen Anachronismus darstellt. Trotz dieser kleinen Miingel gewinnen wir durch die
vorliegende Arbeit wertvollen Einblick in die Konzilsvorginge, wenn auch fiir einen Nicht-
dominikaner die ab und zu etwas liinger geratenen, mit dem Konzil nicht direkt zusammen-
héngenden Berichte iiber die Ordensgeschichte entbehrlich scheinen mogen (zum Beispiel
S. 168 bis 176). Der Verfasser verwendet wohl mit Riicksicht auf seinen internationalen Zu-
horerkreis Italienisch (warum nicht Latein?), aus dem freilich die deutsche Muttersprache
zur eigenen Freude manchmal herausklingt. Nach Lektiire dieser gerade jetzt besonders aktuellen
Schrift werden wir alle gerne in die Anrufung jener Litanei, die Peter de Soto 1558 zu Dillingen
im Druck erscheinen lie}, auch fiir die tagende Kirchenversammlung einstimmen: ,,Ut sacrum
universale Concilium Patrum numero, sanctitate et merito augere et ad perfectum deducere
digneris.*

Linz a.d.D. Josef Lenzenweger

Sentire Ecclesiam. Das Bewufitsein von der Kirche als gestaltende Kraft der Frommigkeit.
Herausgegeben von Jean Daniélou und Herbert Vorgrimler. (228.) Freiburg-Basel-Wien
1961. Herder. Leinen DM 39.80.

Zum 60. Geburtstag des groBen Theologen Hugo Rahner erforschen 25 Theologen der
Gegenwart das Problem der Kirchenfrommigkeit und den Einfluf der Kirche im BewuBtsein
der Christen und verhelfen so zum Verstéindnis des Kirchenmysteriums in den verschiedenen
Epochen der Geschichte. Der Christ steht als eine Wirklichkeit in der Kirche und erlebt sie
innerhalb seines christlichen Daseinsvollzuges. Nicht theologische Aussagen werden gemacht,
sondern wirkliches Leben, das war und ist, wird hervorgehoben. Damit erhalten wir einen Quer-
schnitt durch die verschiedenen Epochen und Gestalten der Kirchengeschichte. Und weil bei
diesen Zeugnissen Viiter, Reformer und viele andere bedeutende Persénlichkeiten zn Wort
kommen, ist das Werk voll Reichtum und Leben. Auch jene Minner, die man zu Lebzeiten
nicht verstand oder als Individualisten stempelte, wurden nicht iibergangen. Man wird ihnen
gerecht und beweist, wie ihre private Seelenfrommigkeit im tiefsten Grund bewuBt kirchlich
war. Auch sie lebten das Leben des mystischen Leibes, dem sie verbunden waren wie die Reben
dem Weinstock.



