70 : Literatur

ist ebenso verstiindlich wie die fiir Thomas von Aquin. Die Legende jedoch, daBl die Summa
theologiae des heiligen Thomas auf dem Altar der Konzilskirche zu Trient gelegen sei, zerstért
er mit Recht. Walz versteht unter dekadenter Scholastik vor allem den Nominalismus bzw.
die Theologie der via moderna. Deswegen sei ja auch Luther so weit gekommen, weil er ein
Schiiler Ockhams und nicht des Thomas gewesen sei.

Es ist verstindlich, daB sich die Einteilung des Buches an die drei — bzw. vier, wenn man
Bologna mitrechnet — Konzilsperioden anlehnt. Die Predigerbriider waren bei den einzelnen”
Sitzungen entweder als Bischofe oder als Generalmagister des Ordens oder als Prokuratoren
von Bischiéfen und Fiirsten anwesend. Bezeichnenderweise waren es fast ausschlieSlich Italiener
und Spanier. Nicht in allen Fragen hielten sie villig eine Meinung, zum Beispiel gingen schon
in der 1. Periode ihre Ansichten beziiglich der Residenzfrage auseinander. Mit Offenheit schildert
der Verfasser, wie Paul IV., der iibrigens beste Minner, so den spiteren Konzilsvorsitzenden
Kardinal Morone, einfach einsperren lieB, eigentlich gegen die Fortsetzung des Konzils einge-
stellt war. Dies — obwohl u. a. Pelargo O.P. bei der Session in Bologna schon dafiir gesprochen
hatte, daB der Papst nicht jede Bischofswahl anzunehmen brauche (als Begriindung gab er an:
»ut nunc videmus factum®). Am ausfiihrlichsten beschiftigt sich Walz mit der dritten und
wichtigsten Periode. Es ist interessant, zu horen, dal man sich fiir den Unterschied zwischen
Bischéfen, Priestern und Altardienern hauptsichlich auf Pseudo-Dionysius berief; dafl schon .
damals Bestrebungen deutlich erkennbar waren, die bischiofliche Gewalt von der pipstlichen
abzuleiten. Im iibrigen wurde betont, die Bischife sollen ,,pastores®, nicht ,percussores® sein.
Natiirlich war das Seminar-Dekret nicht gegen die theologischen Fakultiten gerichtet. Bei
aller Hochschitzung der Gesellschaft Jesu erwiihnt der Verfasser doch mit der ihm notwendig
erscheinenden Ausfiihrlichkeit, dafl P. Laifiez S.J. vorher fiir eine Behandlung der Reform der
Kurie eingetreten sei, sich aber dann auf dem Konzil von solchen Plinen distanziert habe.
Bemerkenswert erscheint auch, daBl Kardinal Ghislieri, der spiiter als Papst ein so verdienst-
voller Exekutor der Trienter Beschliisse wurde, im Konsistorium gewisse Schwierigkeiten gegen
eine unbedingte Annahme aller Trienter Beschliisse vorgebracht habe.

Das Buch ist vor allem auf Grund der eifrig zitierten Literatur gearbeitet, wobei merkwiir-
digerweise H., Jedin, Geschichte des Konzils von Trient, Band II (erschienen 1957), ebenso
unberiicksichtigt bleibt wie die 2. Auflage des I. Bandes vom gleichen Werk (erschienen 1951).
Natiirlich wird als Quelle u. a. auch die bekannte Tridentinum-Ausgabe der Gorres-Gesellschaft
oft genannt. Fiir die Beurteilung Luthers ist weithin noch Denifle O. P. mafigebend, was wohl
einen gewissen Anachronismus darstellt. Trotz dieser kleinen Miingel gewinnen wir durch die
vorliegende Arbeit wertvollen Einblick in die Konzilsvorginge, wenn auch fiir einen Nicht-
dominikaner die ab und zu etwas liinger geratenen, mit dem Konzil nicht direkt zusammen-
héngenden Berichte iiber die Ordensgeschichte entbehrlich scheinen mogen (zum Beispiel
S. 168 bis 176). Der Verfasser verwendet wohl mit Riicksicht auf seinen internationalen Zu-
horerkreis Italienisch (warum nicht Latein?), aus dem freilich die deutsche Muttersprache
zur eigenen Freude manchmal herausklingt. Nach Lektiire dieser gerade jetzt besonders aktuellen
Schrift werden wir alle gerne in die Anrufung jener Litanei, die Peter de Soto 1558 zu Dillingen
im Druck erscheinen lie}, auch fiir die tagende Kirchenversammlung einstimmen: ,,Ut sacrum
universale Concilium Patrum numero, sanctitate et merito augere et ad perfectum deducere
digneris.*

Linz a.d.D. Josef Lenzenweger

Sentire Ecclesiam. Das Bewufitsein von der Kirche als gestaltende Kraft der Frommigkeit.
Herausgegeben von Jean Daniélou und Herbert Vorgrimler. (228.) Freiburg-Basel-Wien
1961. Herder. Leinen DM 39.80.

Zum 60. Geburtstag des groBen Theologen Hugo Rahner erforschen 25 Theologen der
Gegenwart das Problem der Kirchenfrommigkeit und den Einfluf der Kirche im BewuBtsein
der Christen und verhelfen so zum Verstéindnis des Kirchenmysteriums in den verschiedenen
Epochen der Geschichte. Der Christ steht als eine Wirklichkeit in der Kirche und erlebt sie
innerhalb seines christlichen Daseinsvollzuges. Nicht theologische Aussagen werden gemacht,
sondern wirkliches Leben, das war und ist, wird hervorgehoben. Damit erhalten wir einen Quer-
schnitt durch die verschiedenen Epochen und Gestalten der Kirchengeschichte. Und weil bei
diesen Zeugnissen Viiter, Reformer und viele andere bedeutende Persénlichkeiten zn Wort
kommen, ist das Werk voll Reichtum und Leben. Auch jene Minner, die man zu Lebzeiten
nicht verstand oder als Individualisten stempelte, wurden nicht iibergangen. Man wird ihnen
gerecht und beweist, wie ihre private Seelenfrommigkeit im tiefsten Grund bewuBt kirchlich
war. Auch sie lebten das Leben des mystischen Leibes, dem sie verbunden waren wie die Reben
dem Weinstock.



Literatur il

Seelsorger, Katecheten und theologisch interessierte Laien werden immer wieder aus dem
reichen Quell dieses Sammelwerkes schipfen.
Linz-Ebelsberg Walter Hinz
Dogmatik

Katholische Dogmatik. Bd. V. Mariologie. Von Michael Schmaus. 2. erweiterte Auflage.
(XVI u. 504.) Minchen 1961. Max-Hueber-Verlag. Leinen DM 22.80, kart. DM 19.—.

Nun liegt die Mariologie von Prof. Schmaus in 2. Auflage vor. Sie darf wohl als griindlichste
und dienlichste Mariologie im deutschen Sprachraum bezeichnet werden. (Die dreibindige
»Marienkunde®, herausgegeben von Striiter, hat ja andere Zielsetzungen.)

Im einleitenden Kapitel wird der theologische Ort der Mariologie bestimmt; sie wird als
entfaltete Christologie im Zusammenhang mit der Ekklesiologie und theologischen Anthro-
pologie gewiirdigt. Es schlieBen sich die ,,Quellen der katholischen Marienlehre* und die ,,Mario-
logischen Texte der Schrift” an. Die eigentliche Marienlehre wird dann in vier ausfiihrlichen
Kapiteln (in ereignishafter, gestalthafter, geschichtlich-heilshafter und aktuell-heilshafter Sicht),
behandelt. In der Neuauflage ist groler Wert auf die Dogmengeschichte gelegt. Die neueste
Literatur ist gewissenhaft beriicksichtigt und verwertet. Ein Kapitel iiber Marienverchrung
in der Gegenwart und eines iiber Marienerscheinungen sind neu hinzugekommen. Es ist eine
heilsgeschichtliche Mariologie im besten Sinne des Wortes, die uns Schmaus geschenkt hat.
Die lebendige Sprache und anschauliche Darstellung miissen nicht eigens hervorgehoben werden.

Péchlarn (NO.) Dr. Karl Pfaffenbichler

Gnade und Auftrag. KurzgefaBte Einfithrung in die Theologie und Gnadenlehre. Von Piet
Fransen S. J. (172.) Wien-Freiburg-Basel 1961. Herder. Halbleinen S 52.—, DM/sfr 8.50.

Das Buch ist ein guter Versuch, Wesen und Wirksamkeit der Gnade interessierten Laien
zu erschliefen. Das erste Kapitel (Was ist Theologie?) will Verstindnis fiir die theologischen
Aussagen wecken, indem es die Eigenart der Theologie, ihren Wissenschaftscharakter und die
Methodenfrage ercrtert. Dabei verschweigt der Autor keineswegs die Schwierigkeiten, die aus
dem Bedeutungswandel einzelner Worter im Verlaufe der Kulturentwicklung und aus der sinn-
verschiedenen Anwendung gleicher Ausdriicke in verschiedenen Sachgebieten dem theologischen
Verstiindnis erwachsen. Die im ersten Kapitel erarbeiteten Einsichten werden dann genutzt,
um in zwei anschliefenden Abschnitten (Was ist Gnade? Was ist von der Gnade zu erhoffen ?)
das Mysterium der Gnade zu erértern. Der Autor legt groBes Gewicht auf die Darlegung der
Zusammenhinge zwischen Gnade und Seelenleben. Die Gnade hebt die Strukturen dieser Welt
nicht auf. Dic psychische Verfassung des Menschen bleibt auch in der Gnadenordnung grund-
legend unverindert. Es werden die Beriihrungspunkte zwischen Psychologie, Pathologie, Sitt-
lichkeit und Gnadenleben deutlich herausgestellt.

Der deutsche Titel des Buches ist nicht sehr gliicklich, der hollindische Originaltitel (Gods
genade en de mens) besagt besser, was das Buch will; zudem ist der Untertitel nicht gerade
logisch. Das hindert aber keineswegs, diese Einfiihrung in schwierige Gnadenprobleme dem
theologisch aufgeschlossenen Laien, vor allem ob der Klarheit und Anschaulichkeit der Dar-
stellung, zu empfehlen.

Pochlarn (NO.) Dr. Karl Pfaffenbichler

Luther und Thomas im Gespriich. Unser Heil zwischen GewiBheit und Gefihrdung. Von
Stephanus Pfiirtner O.P. (Thomas im Gesprich/5). Heidelberg 1961, F.-H.-Kerle-Verlag.
Leinen DM 8.80, kart. DM 5.80.

Die griindliche Untersuchung des gelehrten Dominikaners beschiftigt sich mit einem deli-
katen Kapitel der katholisch-lutherischen Kontroverstheologie. Thomas v. Aquin und Martin
Luther werden — unter Beriicksichtigung der tridentinischen Lehrentscheidung — iiber die
Frage der HeilsgewiBheit miteinander ins Gespriich gebracht. Die Arbeit hat irenische Tendenz,
wobei aber die Einheit keineswegs auf Kosten der Wahrheit gesucht wird. Die Kontroversen
werden durchaus nicht bagatellisiert, das Wahrheitsethos wird sehr ernst genommen.

Der Autor kommt zu folgendem Ergebnis: Die thomasische Ablehnung der GnadengewiBheit
ist keineswegs gleichzusetzen mit einer Verneinung der HoffnungsgewiBheit. Thomas hat viel-
mehr die personliche HeilsgewiBheit gelehrt, und zwar im Sinne eines unerschiitterlichen Ver-
trauens, daB Gott dem Siinder verzeiht. Es ist die GewiBheit der Zuversicht und nicht' des Be-
sitzes, Die Heilsgewilheits-Kontroverse ist zum guten Teil darauf zuriickzufiihren, dafl Luther
und der Katholizismus unter ,,Gnade und ,,HeilsgewiBheit“ je etwas verschiedenes verstanden
haben. Fiir Luther ist ,,Gnade* nichts anderes als Gott in seiner ,gnidigen Gesinnung¥, die
zugleich wirksamer Heilswille und Heilstat ist; GewiBheit erwiichst durch Glauben an Gottes
Wort und seinen wirksamen Erléserwillen. In der katholischen Debatte dagegen war Gnade



