Philosophie ohne Kommunikation
Zu einem neuen Buch von Karl Jaspers
Von Herbert Vorgrimler

Das groBie Buch ,Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung®® des
sehr einfluBreichen Philosophen Karl Jaspers, des achtzigjdhrigen Gelehrten in
Basel, soll hier dem Seelsorger vorgestellt werden, entsprechend den Zielsetzungen
dieser Zeitschrift. Mit diesem Satz ist auch schon gesagt, was ich hier nicht will
und nicht kann. Jaspers ist unter den Philosophen der Gegenwart, genauer gesagt
unter den Griindern und Tragern einer Existenzphilosophie, jener, der wohl am
meisten zum Gesprach heraus- und auffordert, jener, der formal am wenigsten
monologisch und monomanisch vor sich hin denkt und spricht, jener, fiir den
»Verstehen® und , Kommunikation® Grundforderungen an den Menschen sind.
In seinem Bildungsweg (Jaspers war urspriinglich Professor der Psychologie; seine
»Allgemeine Psychopathologie®* ist noch heute ein Standardwerk) und in seinen
Schriften ist dieser Wille zum Dialog vom ersten bis zum letzten Zug ausgesprochen.
Aber eben diesem kann ich hier nicht gerecht werden. Das Buch, das wir vor Augen
haben, ist so breit angelegt (vielleicht zu breit), mit so betrachtlichem psycholo-
gischem und dialektischem Geschick geschrieben, dall es nur in einem ebenso
umféanglichen Werk gewiirdigt werden konnte. Und ein solches philosophisches
Gespriach wird ja auch den Seelsorger nicht interessieren. Thm kommt es darauf
an, zu wissen, was die Grundthesen eines Buches sind, mit dem sich die Gebildeten
unter seinen Zuhorern beschéaftigen, und zwar speziell jene Thesen, die ihn be-
treffen — leider vielleicht nicht betroffen machen, aber immerhin: ihn in seinem
Amt direkt angehen. Hieriiber soll der Seelsorger, so gut als es moglich ist, in-
formiert werden.

Da es manche gibt, die bei dem Stichwort , Existenzphilosophie® immer noch
schnell ein Klischee bei der Hand haben, etwa: ,atheistischer Existentialismus®,
oder: ,Absurdheit des Daseins® und dergleichen, soll zuerst aus unserem Buch
gezeigt werden, was Jaspers von sich selbst und seiner Position bezeugt.

a) Die Position Jaspers’ selbst.

Jaspers sucht einen ,gemeinsamen Boden fiir die Vielfachheit des Glaubens®, der
in ,Klarheit der Denkungsart, Wahrhaftigkeit und gemeinsamem Grundwissen®
bestehe. ,,Erst diese ermoglichen die grenzenlose Kommunikation, in der die
Glaubensurspriinge vermoge ihres Ernstes einander anziehen® (7). Jaspers versteht
sich also als Glaubenden und sucht seinerseits die anderen Glaubenden, ja noch
mehr: einen ihnen gemeinsamen Boden. Das kann nur unter Abgrenzung geschehen.
Die Grenze wird gezogen gegen ,.das wissenschaftliche Wissen und das technische
Koénnen®, die bewundernswert sind, aber das Wesentliche verdunkeln (8). Kon-
sequent werden in diesem Buch die Stirke und mehr noch die Schwichen der
modernen Naturwissenschaft aufgezeigt (160, 261-274, 283 £.). Wenn der Mensch
Wissenschaft und Technik meistert (die Aufgabe von heute) und ,,im Philosophieren
eigentlich Mensch wird“, vermag er ,,zu seinem ewigen Ursprung zuriickzufinden® (8).
Aber, so bekennt Jaspers: ,Ich glaube nicht an Offenbarung und habe es nie,
soweit  mir bewuBt ist, auch nur der Méglichkeit nach getan® (35). Der Offen-
barungsglaube ist fiir ihn dennoch ernst zu nehmen ,,wegen der Tatsache seiner
machtigen Wirkung in der Geschichte und wegen des hohen sittlichen und geistigen
Ranges mancher offenbarungsglaubiger Menschen® (35), und weil er urspriinglich

1 Piper-Verlag, Miinchen 1962, 540 Seiten.
? Springer-Verlag, Heidelberg und Berlin, 1. -Auflage 1913, 7. Auflage 1959.

1* : >



,»ein denkender Glaube® war (36). Nicht nur an dieser Stelle, sondern immer wieder
‘in diesem Buch nennt Jaspers die von ihm bewunderten glaubenden Denker:
Augustinus, Anselm von Canterbury, Thomas von Aquin, Nikolaus von Kues.
In einem sehr weiten Sinne ist Jaspers im Christentum zu Hause: ,,Niemand und
keine Instanz weiB, wer ein Christ ist; wir sind alle Christen (biblisch glaubende
Menschen), und jedem ist es zuzubilligen, der Christ zu sein behauptet. Wir brauchen
uns nicht hinauswerfen zu lassen aus dem Hause, das seit einem Jahrtausend das
unserer Viter ist. Es kommt darauf an, wie einer die Bibel liest und was dadurch
aus ihm wird®“ (53 f.). Dementsprechend gibt es in diesem Buch auch einige aner-
kennende Sitze iiber die Kirche (zum Beispiel 81, 477). So ist man versucht, Jaspers
einen unkirchlichen anonymen Christen® zu nennen, der auf seine Weise an Gott
glaubt und sich ganz bewufit zu Gott ,,verhalt” in Vertrauen, Unterwerfung und
Dankbarkeit: ,,Vertrauen worauf und wozu? Die Sprache reicht nicht dahin.
,Vertrauen®, das Wort selbst ist schon zuviel. Der verborgene Gott und dies grund-
lose Vertrauen gehoren zusammen — fur ein Wissen nie erreichbar, in keinem
Glaubensinhalt zu bekennen® (367). ,Vertrauen und Unterwerfung gegentber
dem ganz Unbekannten: ,der Herr hat’s gegeben und der Herr hat’s genommen,
der Name des Herrn sei gepriesen® — und Dank. Das ist die Grenze zum philosophi-
schen Glauben® (230). Dem Leser mag eine solche Glaubigkeit recht unbestimmt
und inhaltsleer vorkommen. Doch schon ist das Stichwort gefallen, das Jaspers’
Lebensprogramm enthélt und das er in vielen Schriften entfaltet hat: ,,philosophi-
scher Glaube®. Was heiB3t das?

b) Der ., philosophische Glaube™.

Auf den ersten Seiten zeigt dieses Buch den existenzphilosophischen Ansatz:
Philosophie wird nur dadurch wirklich, ;,,dal3 der Einzelne sich selbst verwirklicht,
den Mut seiner Liebe gewinnt, seine Gemeinschaft findet, seine von ihm nie ge-
wuBte, aber ihn fithrende Bestimmung in der Welt erfiillt, seinen Ort im Meer des
Seins spiirt, seine je einzige Geschichtlichkeit erfihrt in der Geschichtlichkeit der
Erscheinung aller Dinge® (42). Die Existenz des Menschen muf} eine philosophische
Existenz sein; es ist dem Menschen bestimmt, zu sich selbst zu kommen und sein
Dasein bewuBt auszuhalten, nicht dahinzuvegetieren, seine Freiheit zu vollziehen.
Dies aber wird dem Menschen durch eine , Fiithrung™ geschenkt: ,,Sie ist Freiheit
nicht ohne die Transzendenz, durch die sie sich geschenkt weill* . . . , Existenz ist
nicht ohne Transzendenz® (118). Wir selbst wissen uns nicht durch uns, ,sondern-
durch die Transzendenz gesetzt“ (122). Und wir haben die Moglichkeit eines
Sprunges ,,von der Welt zur Transzendenz® (138). ,,Zur Schwebe gelangt in allem
Weltsein, berithren wir den Boden in der Transzendenz. Hier ist die Zuflucht.
Von dorther in die Welt zuriickkehrend, ergreifen wir die Aufgaben, die uns auf
dem Wege durch die Welt in unseren Situationen zuwachsen . . . Wo ich Trans-
zendenz als wirklich erfahre, dort bin ich als ich selbst, als Existenz, wirklich®
(139). Ich denke, daB3 der Seelsorger bis dahin diese Sitze uneingeschriankt bejahen
wird. Bedeuten diese Worte nicht, daB eine fiirsorgliche Vorsehung anerkannt wird?
Ist das nicht die religitse Grundhaltung, wenn der Mensch seinen wahren und
eigentlichen ,,Boden® in der Transzendenz findet? MiiBte sich nicht jeder Seel-
sorger Menschen wiinschen, die bewuBt existieren, sich auf ihr Dasein einlassen,
es tapfer und vertrauend annehmen, von ihrer einmaligen Wiirde als Person (auch
in den schrecklichsten Lebensumstinden) wissen? So weit, so gut. Die heutige
katholische Religionsphilosophie und Fundamentaltheologie miiht sich, sicher auch
durch Jaspers angeregt und betroffen, um das Selbstverstindnis des Menschen
als eines, der immer schon seine Transzendentalitit, wenn auch unthematisch und

8 Vgl. dazu A. Réper, Die anonymen Christen, Matthias-Griinewald-Verlag, Mainz 1963.

4



unreflex, vollzieht, und der erst zu seinem eigentlichen Menschsein kommt, wenn
er den religiosen Grundakt auch ausdriicklich setzt®. Aber: Jaspers verkniipft
immer, und in diesem Buch besonders hart, sein Postulat eines philosophischen
Glaubens mit der Polemik gegen den Offenbarungsglauben.

¢) Der Offenbarungsglaube nach JFaspers.

Jaspers unterscheidet: , Erstens den Offenbarungsglauben, der den Menschen
eignet, die selbst eine Offenbarung empfangen zu haben meinen (eine Erscheinung
iiberall auf der Erde, die auch heute noch vorkommt), zweitens den durch kirch-
liche Autoritat bestitigten und garantierten Offenbarungsglauben (alle Offen-
barung liegt dann in der Vergangenheit), drittens den Glauben, der, gegriindet
auf biblische Uberlieferung, die Offenbarung nicht als Realitat spezifischer Hand-
lungen des leibhaftigen Gottes glaubt, sondern nur in Chiffern aneignet™ (52).
Diese drei Gestalten des Glaubens gibt es nach dem Philosophen in der Geschichte:
..Die erste Form des Glaubens ist ein universales, psychologisches und historisches,
nicht spezifisch christliches Phinomen. Gemeinsam mit institutionellen Religionen
tritt sie unscharf heraus als Moment alles kultischen und priesterlichen Wesens.
Die zweite Form des Glaubens, gegriindet auf die Kirche, hat den christlichen
Offenbarungsgedanken herausgearbeitet und in seiner AusschlieBlichkeit so scharf
bestimmt, dafB es fiir sie nur christliche Offenbarung gibt. Die dritte Form des
Glaubens bedarf der Offenbarung nicht® und kann sich doch geschichtlich auf die
Bibel griinden® (52). :

Danach ist die weitere Frage, was Jaspers selbst von der Offenbarung als solcher
halt. , Keine Vernunftinstanz kann a priori ableiten, dafl Offenbarung sein kann
und daB diese gleichsam einen vorgegebenen Ort unseres Denkens erfiillt. Sie ist
nicht méglich und nicht unméglich. Sie kommt als etwas ganz Anderes gegeniiber
allem Denken und Erfahren von auBlen. Wire sie nicht geschehen, kénnte niemand
auf die Moglichkeit ihres Eintretens kommen® (63). Nun ist aber dieses ganze Buch
durchzogen von der Behauptung, eine Offenbarung Gottes sei nicht greifbar und
nicht erweisbar. Auch nicht in Jesus Christus. ,,Suchen wir aber in historischer
Untersuchung den Anfang und Ursprung der neutestamentlichen Offenbarung
selber, so ist er nicht zu finden. Wo ist der Ursprung? In Jesus als geschichtlicher
Wirklichkeit? Im Glauben der Apostel? In einer Phase, die nach Overbeck als
das Urgeschichtliche der Natur der Sache fiir immer unzuganglich ist? Was
wir historisch finden, ist noch nicht die Offenbarung, sondern die Realitit des
lebenden und hingerichteten Jesus. Dann aber ist es nicht mehr Offenbarung,
sondern schon Auslegung der Offenbarung® (494). Der Angriff Jaspers’ auf unser
Christentum spitzt sich darauf zu: Offenbarung und Inkarnation Gottes sind nicht
denkbar (13). Der entscheidende Punkt ist die Leibhaftigkeit der Offenbarung an
einem Ort in Raum und Zeit, von Jaspers radikal verneint (166 ff.). Was er als
~Offenbarung® bejaht (im Sinne seiner eben wiedergegebenen ,dritten Form®),
sind die Chiffern. Dem Wesen der Chiffern und dem Kampf im Reich der Chiffern
ist das Mittelstiick des Buches gewidmet (153-384). Was ist Chiffer? Chiffer ist
alles, was — sei es auch sprachlos — so zu mir spricht, da3 es ,die Entscheidung
der Existenz im Augenblick erhellt®. Vieles kann so zum Menschen sprechen,
unter anderem auch das, was die Christen als Offenbarung Gottes in Jesus Christus
ausgeben. Diese ,,Offenbarung® im Sinne Jaspers’ ist dann nicht greifbar, nicht
begreifbar, und darum auch nicht in Begriffe zu bringen — sie ist nicht real, sondern

4 Hierzu miiBte man nachlesen, was J. B. Metz in seinem Artikel ,,Religioser Akt im I. Band des
Lexikons fur Theologie und Kirche sagt.

5 Jaspers wiederholt hier nur, was er frither schon oft ausfiihrte; zusammenfassend in: Der philo-
sophische Glaube, Piper-Verlag, Miinchen, 1. Auflage 1948, 4. Auflage 1955.



eine Chiffer neben andern (174). Wir sparen uns hier den knappen Versuch einer
Antwort noch auf und sehen zunichst weiter, was Jaspers von Heilsgeschichte
und Christentum, von Jesus und der Trinitit, von den christlichen Kirchen hélt.

d) Der Fesus von Karl Faspers.

»Jesus als Mensch steht in der Reihe der Propheten: er verkiindigt das Reich
Gottes, das Weltende, das Ethos der Bergpredigt und eine menschliche Grund-
verfassung im Gottesglauben, die nicht so radikal neu ist wie die Verkiindigung
Christi durch die Apostel® (47). ,,Jesus ist als Realitat ein Mensch, historisch der
letzte der jiidischen Propheten, wie diese verkiindigend, Gottes Willen aussprechend,
Unbheil und Gericht voraussagend, BuBle fordernd. Jesus hat weder sich als Messias
erklirt, noch sich selbst zum Sakrament gemacht durch Einsetzung des Abend-
mahls, noch eine Kirche gestiftet* (55). ,Historisch . . . ist Jesus der letzte der
jitdischen Propheten® (81). ,,Als Jude, in der Nachfolge seiner groBen prophetischen
Vorginger, bestand er darauf, das Unheil des Menschen anzuerkennen, nicht
darither hinwegzugehen, es nicht wegzureden durch irgendwelche mildernde
Deutungen. Mit unvergleichlicher Riicksichtslosigkeit enthiillte er und lie die
Welt sich enthiillen. Aber er tat ‘es kraft seiner Liebe aus einem iiberwéltigenden
Gottesglauben, selber schon im Reiche Gottes. Er wandte sich gegen die Zufrie-
denheit der Wohlgeratenen und Erfolgreichen, der Moralischen und der Gliick-
lichen. Er zeigte in der Bergpredigt, deren Verwirklichung in dieser Welt unmoglich
ist, wie in dieser Welt Menschen aus dem Reiche Gottes handeln wiirden. Jesus
wurde vernichtet wie Sokrates, weil solche Wahrheit, die keine Riicksicht nimmt,
unertraglich ist: den Herrschenden, weil er ihr furchtbares Ungliick entlarvt —
den Massen, weil er nicht politisch als weltlicher Kénig durch seine Macht bessere
Zustande und das irdische Gliick zu schaffen bereit ist, weswegen sie dem Ver-
brecher Barabbas, nicht Jesus fiir den rémischen Straferla den Vorzug geben.
Die Wirklichkeit des Menschen Jesus ist eine unvergleichliche, einzige Chiffer der .
Moglichkeit des Menschen vor seinem Gotte” (229). Entsprechend der weitschwei-
figen Gestalt des Buches finden sich genau solche, aber auch ahnliche Sitze an noch
mehreren Stellen (zum Beispiel vor allem 500 f.). Aber der Jesus des Christentums,
unser Jesus? ,,Das historische Werden der Urgemeinde, die Entstehung des christ-
lichen Glaubens, der nicht schon in der Verkiindigung durch Jesus da war, sondern
erst als Verkiindigung des Christus, des Auferstandenen durch die Apostel, hegt
historisch in fast volligem Dunkel. Die Berichte von Erscheinungen des auferstan-
denen Jesus-Christus und seiner Himmelfahrt dokumentieren in Legenden und
Mythen, was der Glaubensinhalt ist“ (80 £.); ,,der menschgewordene Gott Christus
ist philosophisch unméglich, wihrend Jesus als einzigartige Chiffer sprechen kann®
(225); ,,Jesus hat nie gesagt, daB er Gott sei. Das laBt erst Johannes ihn sagen
aus dem Begehren des Glaubens, der nicht der Glaube Jesu war: Gott als Menschen
zu sehen. Dieses Begehren hat im Abendland immer von neuem von Jesus zu
Christus gefithrt, hat in Asien Buddha und Konfuzius im Laufe der Zeit zu in-
karnierten Géttern werden lassen. Diesem Wege miissen wir philosophierend in
den ersten Ansitzen, ohne leise Nachgiebigkeit, widerstehen® (227). ,,Was dem
Menschen moglich ist, der, Jesu Gottesglauben folgend, in dieser vélligen Unbe-
fangenheit und Riickhaltlosigkeit zu leben vermag — dieses Auferste lieB die Kirche
wieder in den Hintergrund treten, erhéhte es zu einer einmaligen Opfertat Gottes,
um durch diese den Menschen fiir die Ewigkeit zu retten, ihn aber von solchem
Opfer zu befreien. Wenn er dem kirchlichen Bekenntnis glaubt und gehorsam
gegen die Kirche ist, darf er beruhigt sein® (229). - Fiigen wir hier gleich noch an,
daB die Trinitit nach Jaspers ebenso ein Gebilde des Menschen ist: ,,Im christ-
lichen Glauben ist die merkwiirdigste und erstaunlich dauerhafte Chiffer die

6



Trinitit: Gott ist einer in drei Personen. Im Neuen Testament ist von Gott, von
Logos (Wort), von Pneuma (Geist) die Rede, aber nicht von der Trinitat als der
Einheit dieser drei. Der Glaube an die Trinitit ist ein spekulatives Gebilde® (254),
das Jaspers ein ,ungemifl antastendes Spiel” nennt (256).

e) Wie sicht Faspers die Kirche?

Zunichst einmal: die Kirche ist fiir ihn nicht glaubwiirdig genug, und damit fallt
auch die Glaubwiirdigkeit ihres Glaubens. ,,Durch bald zwei Jahrtausende hat
der kirchlich geformte christliche Offenbarungsglaube nicht das Ethos der Wahrheit
so zu verwirklichen vermocht, daB er durch Handlungen, Lebenspraxis, Denken,
personliche Gestalten Uberzeugungskraft fiir alle gewonnen hitte“ (7). Besonders
abstoBend wirkt die Gespaltenheit der Christenheit: ,Das Christentum umfaBt
alles, was, gegriindet auf die Bibel, in Ostkirchen und Westkirchen, in vielen Kon-
fessionen, in liebestitigen, undogmatischen Quéakern und in fanatischen Calvinisten,
in Franz von Assisi und in den im Namen Gottes folternden und mordenden Inqui-
sitoren wirklich war . . . Die Menschheit ist Zeuge eines Jahrhunderte wihrenden,
immer unentschiedenen Kampfes um das wahre Christentum, eines oft sehr ,un-
christlichen’ Kampfes. Juden und Christen stoBen sich ab und Christen unter-
einander. Vergeblich nennen sich Kirchen katholisch (griechisch-katholisch,
rémisch-katholisch). Sie bleiben doch nur besondere Erscheinungen. Vergeblich
trennen sich die Protestanten, um allein auf das Bibelwort gegriindet, gemeinschaft-
lich die wahren Christen zu sein. Sie spalten sich schnell in eine Menge von ab-
weichenden Denominationen. Es gibt kein gemeinsames Merkmal wahren Christen-
tums, nicht einmal den Glauben an Jesus als menschgewordenen Gott. Es gibt
das Christentum nur in Sondergruppen® (52 f.). Nach einer Liste der ,,Verirrungen
und Verbrechen® der Kirche heiBt es: ,,All das zeigt: Nichts kann den Kirchen-
glauben wankend machen, kein Unsinn, kein Verbrechen im Bereich der Kirche®
(78). ,,Die den Kirchen in aller Welt und der Philosophie heute gemeinsame Rhe-
torik, manchmal anmutend wie das betdubende Trommeln der Naturvolker zur
Abwehr boser Geister, ist iiberdeckender Larm. Das alles lduft weiter neben der
Wucht des Weltgeschehens und neben der Existenz des einzelnen Menschen.
Der Abgrund zwischen dem Reden und Tun ,als ob* und der Wirklichkeit selber
scheint gespenstisch® (80). ,,Das Grundphianomen ist: Eine Menschengruppe, die
Kirche, macht die Berufung auf Gott zum Mittel ihrer weltlichen Macht und
Selbstbehauptung. Der menschliche Machtanspruch verkleidet sich in den Anspruch
Gottes. Ein weltlicher Anspruch im Kampf wird félschlich geheiligt. Er wird als
Anspruch Gottes absolut. Die Folge ist: durch kirchliche Politik werden Kommuni-
kation, Friede, Treue todlich getroffen. Mit Glaubenskdmpfern kann man nicht
radent (67 £

Was Jaspers gegen das Christentum $o bése zu machen scheint, ist also die Ver-
festigung im Weltlich-Institutionellen und, Hand in Hand damit, die Versicherung
der Glaubigen, der Verzicht auf eigene Entscheidung einerseits (darum kommt
auch der Katholizismus so schlecht weg, 54, 507, 510-512, 520 f., 525, gegeniiber
dem Protestantismus, an dem freilich auch nicht viel Gutes bleibt: 59 f., 508-512)
und die Untaten der siindigen Kirche, die in einem kurzen (allerdings historisch
haarstraubenden) Abrii der Kirchengeschichte aufgezihlt werden (72-75), an-
dererseits. Im einzelnen Argert er sich besonders an: der konstanten Drohung mit
den ewigen Hollenstrafen (85, 168), den Verbrechen der Inquisition (89 f.), dem
christlichen Gangstertum der Kreuzfahrer (311 f.), den stolzen und verhérteten
christlichen Gemeinden (360 f.), der allzu selbstgewissen Theologie (167, 350).
Und damit brechen wir — notgedrungen — diese Ubersicht ab, damit noch ein
wenig Raum zu einer kurzen Entgegnung bleibt.



f) Eimige Vorbemerkungen dazu.

Nichts wire ditmmer und falscher zugleich, als sich in eine innere, unangefochtene
Bastion zurtickzuziehen und billige Apologetik zu treiben. Nichts wére unchrist-
licher. Nicht nur der Fachtheologe, sondern auch der Seelsorger miiBte die Glaub-
wiirdigkeit (der Kirche, reprasentiert in seiner Person) als inneren und dufleren
Antrieb seines Arbeitens annehmen, und dazu helfen (im ernstesten Sinn des
Wortes) ihm Biicher wie das eben besprochene und noch mehrere, minderer Quali-
tat, die in juangster Zeit erschienen sind. Sie zwingen zu FairneB und zu Wahr-
haftigkeit. Bleiben wir einen Augenblick bei dem, woran Jaspers besonderen Anstof3
nimmt. Sind wir verpflichtet, die Verbrechen der Kreuzfahrer, der Inquisition,
der Hexenverbrennungen, der Judenmorde im Namen Christi zu rechtfertigen?
Und da wir nicht dazu verpflichtet sind und es auch niemals sein kénnen, mégen hi-
storisch noch so entschuldigende Griinde ausgegraben werden: diirfen wir dann
anderen gegeniiber, zum Beispiel im Schulunterricht, eine Apologie dieser Ver-
brechen erfinden? Weiter: Kénnen wir leugnen, daB Moraltheologen ebenso wie
viele Prediger bis gestern souverén iiber die Héllenstrafen verfiigt haben? Wo blieb
die alleinige Herrschaft Gottes, des Herrn iiber die endgiiltige Zukunft des Men-
schen? Wie viele Skrupel, Seelenqualen, Glaubensabfille haben diese Héllen-
prediger auf dem Gewissen? Gibt es nicht eine ganz spezifisch christlich-unchrist-
liche Haltung zu diesem Fragenkomplex, fiir die der zutiefst unchristliche Dante,
der Spaziergdnger durch Fegefeuer und Hélle, der Sadist, exemplarisch ist, ndmlich
die Haltung dessen, der (wohlgemerkt: gegen das Dogma von Trient!) sich seines
eigenen Heiles gewiB ist, andere aber (die er im Grunde doch gar nicht kennt)
ohne Gnade und Wimperzucken mit Hilfe eines Syllogismus in die Hélle verbannt.
Was war nicht alles in der vorhergehenden Generation Ursache fiir ewige Ver-
dammung zur Hélle (vom Tanzen und Schminken angefangen bis zum Abusus
matrimonii) — wenn die Herrschaften doch wenigstens ihre Theologie griindlich
genug studiert hitten und iiber den Unterschied zwischen objektiv und subjektiv
schwerer Schuld nachgedacht hitten, der es einfach verbietet, samt und sonders
alle, die unter einen bestimmten ,,Casus® fallen, von der Kanzel aus zur Holle
zu schicken! Dieses alles, und noch vieles, vieles, kommt auf das Konto der siindigen
Kirche. Aber es niitzt dem Vertreter der Kirche, der einem Menschen wie etwa
Jaspers begegnet, nichts, wenn er das leuchtende Beispiel der Heiligen dagegenhalt
und sich auf die heilige Kirche beruft. Vor Gott mégen andere uns entlasten kénnen,
sithnend, fiirbittend — im Bereich der Glaubwiirdigkeit gibt es diese Stellvertretung
nicht. Zur geforderten Wahrhaftigkeit gehort das Bekenntnis der eigenen Schuld
und die Bitte um Vergebung, um so dringlicher, je hoher die Reprisentanz ist.
Am 29. September 1963 hat Papst Paul VI. eine solche Bitte um Verzeihung aus-
gesprochen, gerade im Zusammenhang mit der Glaubwiirdigkeit. Ein unerhérter
Vorgang, nachdem man noch nie vernommen hat, daB sich kirchliche Amter und
Instanzen fiir ihre Schuld verantwortlich bekennen! In der Kirche der Gegenwart
bricht die Erkenntnis durch, daB keine Dialektik mehr zu helfen vermag. Es ist
zum Beispiel Glaubenstatsache, da3 der unwiirdige Priester giiltig die Eucharistie
feiert. Das steht fest, und daran wird nicht geriittelt. Aber diese Glaubenstatsache
reicht eben nicht in jenen Vorraum hinein, der ,,Glaubwiirdigkeit” heiBt und von
dem die Zukunft der Kirche abhingt. Das hat mit ,,Spiritualismus® nichts zu tun,
denn das Zeugnis der Kirche ist hier und jetzt, konkret und leibhaftig, vom Papst
iiber den Dorfpfarrer bis zum Laien an seinem weltlichen Arbeitsplatz gefordert.
Das ist das eine. Wir haben Jaspers und den unzihligen ihm Ahnlichen gegeniiber
nicht zuerst das Dogma, sondern unsere einzelne Existenz — ganz unvertretbar,
unvertauschbar — zu rechtfertigen. Und die Spaltung der Christenheit! Auch sie
wird bei Jaspers nicht primar unter dem Gesichtspunkt des je verschiedenen Glau-

3



bensinhaltes gesehen, sondern unter dem Aspekt der Glaubwiirdigkeit. Was werden
wir den Asiaten, den Afrikanern, den humanistischen Atheisten um uns herum
antworten, wenn sie uns daraufhin befragen?

Vielleicht haben wir uns mit diesen Sitzen noch nicht geniigend subjektiv mit uns
befaBt. Aber wir miissen abbrechen. Nun sollen jene Momente zu Wort kommen,
die wir, immer im Rahmen einer Vorbemerkung, gegen Jaspers personlich anfithren
kénnen und wegen der verlangten Wahrhaftigkeit auch nennen miissen. Seit 1941,
dem Erscheinungsjahr der Erstauflage von ,Hoérer des Wortes® von Karl Rahner,
sind mehrere Werke bedeutender christlicher Autoren erschienen, die sich mit
Religionsphilosophie grundsatzlich, mit der Méglichkeit von Offenbarung Gottes
und deren Erkenntnis im besonderen, mit den Thesen Karl Jaspers’ ganz speziell
befassen®. Jaspers geht in diesem Buch nicht auf eine einzige dieser Arbeiten ein,
und vor allem katholische Autoren sind fiir ihn einer Antwort nicht wert. Das ist
unentschuldbar, zumal bei einem Mann, dessen Philosophie so konsequent nach
Kommunikation und Gespréach ruft. Man wende nicht dagegen ein, das hohe Alter
des Philosophen stehe hier hindernd im Wege. Einmal ist Jaspers noch immer
so sehr auf dem laufenden, daBl er sich bis zu diesem Jahr publizistisch mit der
westdeutschen Innenpolitik befassen konnte, zum anderen wéire es eine selbstver-
stindliche Anstandspflicht, zu einem Thema zu schweigen, tiber das man sich
nicht auf dem laufenden halten kann. Diese Argumentation ist nicht ,,primitiv®,
denke ich. Viele namhafte Philosophen und Theologen haben das von Jaspers
angebotene ,,Gespriach® aufzunehmen versucht, wollten mit ihm in ,,Kommuni-
kation® stehen, aber: wenn sie katholisch sind, hért Jaspers nicht, geht er nicht
darauf ein, spricht er nicht mit ihnen, will er nicht sprechen. Wo bleibt hier die
viel beschworene Vornehmheit? Die wissenschaftliche Redlichkeit? Das muf3te einmal
ausgesprochen werden.” Der einzige bedeutende Theologe der Gegenwart, den
Jaspers in diesem Buch einer gelegentlichen Erwiderung wiirdigt, ist der Protestant
Karl Barth (genannt werden Arbeiten von diesem aus den zwanziger Jahren,
aber auch der 1957 erschienene Teilband seiner ,,Kirchlichen Dogmatik®). — Nach
diesen subjektiven Vorbemerkungen sollen nun noch einige objektive Beobachtungen
ihren Platz haben.

g) Jur Frage nach der O ffenbarung und dem O ffenbarungsglauben.

Jaspers zahlt, wie wir oben gesehen haben, drei Formen des Glaubens auf, wobei
die dritte Form ,der Offenbarung nicht bedarf* und sich die christliche Offen-
barung ,nur in Chiffern” aneignet. Nach der heutigen katholischen Theologie”
(die ja von Jaspers nicht zur Kenntnis genommen wird) muB schon der Denkweg
Jaspers’ in Frage gestellt werden. Denn seine ,.dritte Form® gibt es eindeutig nur
als Gegenposition und Gipfel gegeniiber den beiden anderen schon bestehenden
Glaubensformen. Sein philosophischer Glaube bedarf also offenkundig, um iiber-
haupt realisiert werden zu konnen, des ,,Gegners”, an dem er sich aufrichtet;
er bedarf vorgegebener und von anderen angenommener Glaubensinhalte, um
gerade mit ihrer Hilfe zu der abstrakten Leere werden zu kénnen, die er faktisch

8 K. Rahner, Geist in Welt, 1. Auflage 1939, 2. Auflage Késel-Verlag, Miinchen 1957; ders:, Horer
des Wortes, Késel-Verlag, Miunchen, 1. Auflage 1941, 2. Auflage 1963; Th. Steinbiichel, Die
philosophische Grundlegung der katholischen Sittenlehre, Diisseldorf 1949; B. Welte, Der philo-
sophische Glaube bei Karl Jaspers und die Maglichkeit seiner Deutung durch die thomistische
Philosophie: Symposion 2 (Freiburg 1949) 1-190, (diese grundlegende Arbeit ist auch separat
erschienen) ; W. Lohff, Glaube und Freiheit (Giitersloh 1957) (befaBt sich ausdriicklich mit Jaspers) :
dies sind nur die wichtigsten Titel.

Damit méchte ich sagen, daf3 gerade die Hiiter einer katholischen Orthodoxie dankbar sein miiBten,
daBl die ,,neue Theologie* Moglichkeiten einer denkerischen Auseinandersetzung mit Jaspers ent-
wickelt hat. Mit neuscholastischer Begriffsklauberei ist dem Phinomen Jaspers nicht beizukommen.

-1

2



ist. Die Frage — die hier nicht beantwortet werden kann — ist, ob Jaspers damit
nicht.den Boden einer authentischen Existenzphilosophie verlassen hat, die ja sich
selbst und ihre Methode aus sich selbst begritnden muB, wenn sie wirkliche Philo-
sophie sein will. Demgegeniiber méchten wir sagen, dafi es einen philosophischen
Glauben (wie er sich zu dem philosophischen Glauben Karl Jaspers’ genauer
verhilt, kénnen wir hier nicht diskutieren) als Grundakt eines jeden Menschen
und als Voraussetzung seiner Religiositat (Kirchlichkeit usw.) gibt, vollig unab-
hiingig von Gegnern und Abstraktionen. In vielerlei Gestalten erfahrt der Mensch
seinen Geist in seiner Transzendenz und zugleich in seiner Endlichkeit, und gerade
darum erkennt er auch den unendlichen Grund als das qualitativ génzlich andere,
das fiir ihn geheimnisvoll bleibt. Wenn das Geheimnis vom Menschen als solches
erkannt wird, dann kann man das mit Fug und Recht eine (,,natiirliche) Offen-
barung nennen. Denn der Mensch ist von LNatur® aus Hoérer des Wortes, offen
fiir eine mogliche Kundmachung des ihn tragenden (Jaspers wiirde sagen: ,um-
greifenden®) Geheimnisses, und diese Offenheit selbst ist schon eine Offenbarung,
weil wir die Offenbarung ja gar nicht primir von der Mitteilung verschiedener
Sitze her bestimmen, sondern von der Erkenntnis als solcher. Freilich bleibt fiir
den Menschen das Geheimnis auf diesem ersten und fundamentalen Erkenntnisweg
eben Geheimnis, es wird nicht und niemals® durchschaut, sein Verhiltnis zum
Menschen wird nicht genau offenbar, aber es wird gewubBt als das iiber den Men-
schen Verfiigende, und das ist ein Inhalt, der nicht von der Polemik gegen den
kirchlichen Offenbarungsglauben abgeleitet zu werden braucht. Wenn ich eben
sagte, daB der Jasperssche Denkweg nach der heutigen katholischen Theologie
fraglich sei, so meine ich damit nicht, daf3 er nicht so denken ,diirfe*, weil unser
Dogma ihm das verbietet, sondern ich meine damit das, was unsere Theologie in
den letzten 30 Jahren erarbeitet hat: daB, gegen Jaspers, dic Vernunftinstanz,
nimlich unser eigenes Denken, eben doch a priori ableiten kann, dafl Offenbarung
moglich ist und daB wir von ,,Natur® aus immer schon auf ihr Eintreffen warten.
Mit der Betonung des Geheimnisses habe ich eben schon angedeutet, worauf nun
noch weiter hingewiesen werden soll: Auch wenn wir glauben, dafl Gott sich
nicht nur im geistigen Sein des Menschen offenbart, sondern in geschichtlichem
Dialog mit dem Menschen redet (Hebr 1, 1-2), braucht die ,,Chiffer” doch nicht
aus diesem Geschehen zu verschwinden, wenn auch manche Prediger in ihrem
Reden iiber den Willen Gottes immer noch so tun, um mit Karl Rahner zu reden,
als seien sie ,,Geheimrite des lieben Gottes™ mit einer direkten Telefonverbindung
zu ihm. Die heutige Theologie, der Jaspers keine Aufmerksamkeit schenkt, hebt
nicht nur hervor, daB Gott das Geheimnis schlechthin ist und bleibt, dessen Rat-
schliisse wirklich nicht zu durchforschen sind und dessen Verhalten beim allge-
meinen und beim besonderen Gericht von der Kirche nicht durchschaut werden
kann. Sie weiB auch, daB die Offenbarung Gottes selbst noch einmal eine Geschichte
hat, vom Menschen her in Sitze iibersetzt werden mufite und in diesen Sitzen
noch einmal einer Auslegung bediirftig ist. Eben darin ist auch die ,,Chiffern-
haftigkeit der Offenbarung gegeben; wenn wir die Chiffern bestreiten wollten,
wiirden wir uns gegen unsere eigene Kirche stellen, die schon immer an einer
Dogmenentwicklung festgehalten hat, das heiit, an der stets neuen und nie abge-
schlossenen Auslegung der Offenbarung. Jaspers tut uns also wiederum Unrecht,
wenn er aus der zweiten Form des Glaubens, dem kirchlichen Offenbarungsglauben,
die Chiffern ganz und gar verbannt und seinem philosophischen Glauben vorbehalt.
Und eben diese Chiffern ,erhellen® auch fiir uns ,die Existenz im Augenblick

8 {Jber Gott als das Geheimnis des Menschen, auch noch in der seligen Anschauung Gottes uner-
griindliches Geheimnis, vgl. den Artikel ,,Geheimnis® von K. Rahner im IV. Band des Lexikons
fiir Theologie und Kirche.

10



der Entscheidung®. Diese Entscheidung wird auch dem katholischen Christen in
keinem Augenblick seines Lebens durch die Kirche abgenommen. Gerade die
altbackene Darstellung des Opus operatum bei Jaspers zeigt das exemplarisch.
Nach unserem Verstindnis wirkt das Opus operatum nie apersonal, magisch,
mechanisch: Das géttliche Wort der Vergebung und der Heiligung wird zwar in
den Sakramenten absolut zugesprochen, aber es wirkt doch nur in dem MabB,
als es in wirklich existentieller Anteilnahme angenommen wird. Jeder Seelsorger
miiBte von seiner Theologie her wissen, daBl zum Beispiel das BuBsakrament kein
Ersatz fiir die personale Reue. ist, sondern ohne die wirkliche personale Umkehr
eben ohne Frucht und Wirkung bleibt. Und was charakterisiert zum Beispiel eine
solche personale Umkehr denn anderes als radikales Vertrauen zu Gott und Unter-
werfung unter seinen heiligen Willen? Gerade uns Katholiken mahnt doch das
Konzil von Trient im AnschluB an Paulus, daB es fiir uns keine GewiBheit gibt,
ob wir im Heil sind (auch nicht bei noch so fleiBigem Empfang der Sakramente!) —
uns bleibt nur die ,festeste Hoffnung® (Denzinger 806).

Gerade noch am Rande sei vermerkt, daf} in diesem Licht auch der Satz ,,Aullerhalb
der Kirche kein Heil* zu verstehen ist: Er sagt vieles tber die heilsgeschichtliche
Funktion der Kirche, aber nichts iiber das Heil des einzelnen Menschen, denn der
Satz ,,AuBerhalb der Kirche keine Gnade® ist von unserem Lehramt ausdriicklich
verurteilt (Denzinger 1379). Ebenso ist es einfach falsch, wenn Jaspers behauptet,
fir uns gebe es nur eine christliche Offenbarung (52).

h) Der geschichtliche Fesus.

Am schmerzlichsten machen sich die unfreiwilligen oder bewubten Liicken in der
Bildung Karl Jaspers’ dort bemerkbar, wo er iiber Jesus spricht. Schon allein die
Tatsache, daB er so konstant Jesus in die Reihe der jiidischen Propheten stellt
und als deren letzten bezeichnet, zeugt von schlichter exegetischer Unwissenheit,
zumal dann, wenn zugleich damit die Behauptung verbunden ist, Jesus habe sich
nicht als Messias erkldart. DaB zur Zeit Jesu keine ,Reihe” judischer Propheten
mehr existierte, und daB in Israel die Erwartung des Messias und des Propheten
schlechthin verschmolzen waren, ist eine Tatsache, die demjenigen nicht hitte
entgehen diirfen, der dariiber reden will. DaB in der Sammlung eines Jiingerkreises
und in der Konstituierung der Zwolf — und zwar durch den historischen Jesus! —
schon eine Kirchenbildung im Keim liegt, ist exegetisch ebensosehr anerkannt wie
die Tatsache, daB die ekklesiologischen Auftragsworte des Auferstandenen als
historisch gesichert gelten diirfen®. Das SelbstbewuBtsein Jesu gilt fiir Jaspers
offenkundig nichts; so wenig er die Katholiken hort, so wenig hort er Jesus selbst:
Er nimmt nur das ihm Imponierende heraus, das Riicksichtslose, Revolutionire,
chiffernhaft in das ,,Reich Gottes® Verweisende. Dall Jesus sich selbst als den Sohn
schlechthin und als den absoluten Heilbringer verstand!®, ist zwar exegetisch
gesichertes Faktum, paBt aber nicht in das Klischee eines versimpelt verstandenen
Bultmann. DaB Jesus seinen Tod bewuBt auf sich nahm, im Gehorsam gegeniiber
einem ihm bekannten souverinen Willen, und zwar als Tod ,fiir die Vielen® =
Lfiir die Ungezihlten®™, fiigt sich in das Jesusbild Jaspers’ ebenfalls nicht ein. Es
entgeht ihm gleichfalls, daBl wir uns nicht in erster Linie auf das christologische
Dogma der Kirche verlassen, ‘wenn es fir uns um Leben und Tod geht, sondern
auf eben diese historisch gesicherte Todeshingabe Jesu selbst. Und wenn wir uns
darauf verlassen, dann bedeutet das nicht ,beruhigt sein®, denn wenn wir uns

? A. Vogtle, Ekklesiologische Auftragsworte des Auferstandenen: Sacra Pagina IT (Paris und Gem-
bloux 1959). 280-294 mit Literaturangaben.

10 Hierzu lese man nur einmal die zentralen Artikel ,, Jesus Christus®, ,,Messias* und ,,Menschensohn®
im Lexikon fur Theologie und Kirche.

11



damit beruhigen wiirden, so wiirde eben jenes personale Verhéltnis zu Jesus Christus
fehlen, auf Grund dessen wir uns tiberhaupt nur Christen nennen dirfen. Es durfte
Jaspers auch nicht entgangen sein, dall einerseits kein gewissenhafter Exeget die
Berichte vom leeren Grab und von den Erscheinungen Jesu nach seinem Tod
mehr als Legenden und Mythen abtut, dafl wir andererseits Jesus nach seinem
Tod eine vollig andere Daseinsweise bei uns zusprechen als er sie in seinem irdischen
Leben hattell. Niemand-nimmt im Ernst heute an, Jesus sei nach seinem Tod in
das gewohnliche Erdenleben zuriickgekehrt und habe nur, prosaisch gesprochen,
mit den Aposteln Verstecken gespielt bis zum Drama seiner ,,Himmelfahrt“. Und
schlieBlich: die Gesamtgestalt Jesu bezeugt eine so einmalige und absolute Selbst-
hingabe an Gott, dal} Jesus eben nicht mit Buddha und Konfuzius in eine Reihe
gestellt werden kann, sondern man durchaus auch philosophisch sagen kann:
eine solche Existenz ist nur denkbar, wenn die menschliche Seele Jesu stindig
bewuBtseinsmaBig bei Gott ist?. Eben dies bezeichnet unser Dogma als ,,Gott-
mensch®, und Jaspers hat durchaus unrecht, wenn er meint, dafl je ein anderer
Mensch den Gottesglauben Jesu zu leben vermochte. Die Stellen Jaspers’ iiber
Jesus zeigen ein anderes, das uns ernstlich bezweifeln 1468t, ob er in seinem Alters-
werk der Existenzphilosophie wirklich treu geblieben ist; sie lassen ndmlich ver-
muten, daB er nicht begriffen hat, was Geschichtlichkeit wirklich ist; sonst kame
es nicht zu dieser billigen Parallelisierung Buddha - Konfuzius- Jesus und auch nicht
zu der Abweisung der Trinitat. DaB die Trinitat Gottes in sich eminent etwas
mit der Geschichte des Menschen zu tun hat'®, dall wir nicht Tritheisten sind,
sondern den einen Gott als den reinen Ursprung Vater, denselben Gott als den
historisch mit uns und fiir uns handelnden Sohn, denselben Gott als Gabe in unseren
Geist und in unser Herz Pneuma nennen, das ist Jaspers offenbar verborgen ge-
blieben. Und wenn wir so sprechen, so treiben wir noch immer nicht ein ,,ungemaf3
antastendes Spiel”, weil wir nicht wissen, warum uns Gott in der Heilsbkonomie
in diesen drei Daseinswesen (die auch fiir ihn selbst etwas ,.bedeuten®) begegnet,
ein Mysterium stricte dictum.

1) Faspers und die Rirche.

Eben dieses eigentliche Geschichtsdenken fallt bei Jaspers auch hinsichtlich der
Kirche aus. Er ist nicht imstande, zu sehen, daB die vielen Gestalten des Christen-
tums eine geschichtliche, dialogische Funktion haben. ,,Spaltungen miissen sein®,
obwohl das Gebet immer lauten muf3: .Dal alle eins seien.” Nur im Dialog und
darum in gegenseitiger Korrektur kann die Grundform des Christentums in mensch-
licher Geschichte bewahrt werden (eine Folge der Erbsiinde, miissen wir sagen).
Manche Formen solcher Spaltungen werden im Verlauf der Geschichte iiberholt
— wer weil3, ob nicht noch wir das Ende der Spaltung in Katholiken, Orthodoxe
und Protestanten erleben werden, weil diese heute wirklich tiberholt ist und die
Korrektivifunktion erfiillt wurde —, dafiir werden andere ,,Spaltungen® kommen,
die an uns korrigieren, und der atheistische Humanismus hat sein Haupt wahrlich
schon genug erhoben. DaB dieser Dialog abscheuliche Gesichter hatte, von mil3-
verstandenem Christentum in verbrecherischen Formen gefithrt wurde, brauchen
wir wirklich nicht zu leugnen — aber gibt es in diesem Sektor der menschlichen
Kulturgeschichte nicht auch einen echten Fortschritt, so wie es ithn nach Jaspers
gewiB auch in seiner Psychiatrie gibt? Weiter: DalBl Spaltungen existieren, gefahrdet

11 Vgl, ebd. ,,Auferstchung Christi“ und ,Himmelfahrt Christi®.

12 Vgl. K. Rahner-H. Vorgrimler, Kleines theologisches Wérterbuch (Herder-Verlag, Freiburg,
3. Auflage 1963), s. v. Hypostatische Union.

13 Dazu: K. Rahner, Bemerkungen zum dogmatischen Traktat ,,De Trinitate™: Schriften zur Theo-
logie, IV (Einsiedeln 1960), 103-133.

12



aufs hochste die Glaubwiirdigkeit des Christentums und zwingt uns, stindig an
ihrer Behebung zu arbeiten, aber sie kénnen niemals gegen das Wort Gottes in
Jesus Christus ins Feld gefithrt werden. Was Jaspers fordert (,Uberzeugungskraft
fiir alle®, wirkliche Katholizitit als Verzicht auf ,besondere Erscheinungen®),
ist — soviel miiBte einem Philosophen klar sein — innergeschichtlich niemals zu
verwirklichen. Jaspers verwechselt die endzeitliche Koénigsherrschaft Gottes, wenn
Gott alles in allem sein wird, mit der Kirche, wiederum weil er nicht gentgend
Kenntnisse der exegetischen Erforschungen dieses Problems hat‘. Und iiber die
hochst wichtige, von der Exegese geforderte Unterscheidung zwischen dem Reich
Gottes, das nicht von dieser Welt ist und allein durch Gottes Macht einbrechen
und offenbar werden wird, und der Kirche, die nur Sakrament und Zeichen fir
das Reich Gottes ist, hinaus griindet das Problem philosophisch tiefer darin, daB
Katholizitdt und Pluralitit einander gar nicht ausschlieBen. Die Einsicht, daB
Einheit und Vielfalt nicht Gegensitze sind, sondern in dem Mafle Einheit wichst,
als das Vielfiltige sich als solches in die Einheit einbringt (Grundlage zum Beispiel
auch jeder Toleranz), diirfte man an sich von einem Philosophen erwarten. Man
liest nur ungern bei einem deutschen Philosophen ein , Kirchenideal” heraus, das
fatale Ahnlichkeit mit uniformem Totalitarismus hat.

Hier brechen wir nun mit unserer Entgegnung ab, die notgedrungen nur in Stich-
worten bestehen kann. Als Fazit bleibt, daB8 Jaspers uns trotz aller seiner Unzu-
langlichkeiten zur Gewissenserforschung iiber unsere und der Kirche friithere
Siinden zwingt. Und darum sollte dem Buch — und dhnlichen Biichern — Aufmerk-
samkeit geschenkt werden. Die Kirche ist stets in der Versuchung, und vieles sieht
gefihrlich danach aus, als decke sie mit dem Larm ihrer Trommeln, der Demon-
strationen, der Kongresse, der Lautsprecher, die Frage des ecinzelnen einsamen
Menschen und ganzer Kontinente nach ihrer Glaubwiirdigkeit zu. Nachdem wir
dies offen eingesehen und eingestanden haben, durfen wir aber auch sagen, und
wenn uns Jaspers wiederum vorwirft, wir seien fanatische , ,Glaubenskdmpfer®:
Wo kein Glaube sein kann, da miiBte wenigstens menschliche Liebe sein, auch
gegeniiber Katholiken, und wo weder Glaube noch Liebe sind, da ist auch keine
Hoffnung, keine Hoffnung fiir die Philosophie Karl Jaspers’, die — auch wenn sie
noch abermals und ofter gedruckt wird — in sich selber tot ist.

Kirchengeschichte heute
Von joseph A. Fischer

Unter den klassischen theologischen Disziplinen nimmt die Kirchengeschichte
eine gewisse Sonderstellung ein. Als Tatsachenwissenschaft lebt sie von den Reali-
titen der kirchlichen Vergangenheit. Nur die Bibelwissenschaft kommt ihr dort,
wo sie Geschichte vorlegt, nahe, und die historischen Texte und Inhalte des Neuen
Testamentes bilden unsere Hauptquelle fiir die ersten Anfidnge der Historia eccle-
siastica. Diese hat jedoch nicht in direkter Weise heilswichtige Glaubenslehren und
Normen fiir das sittliche und kirchliche Leben darzubieten, sie zeigt die Kirche
und die Menschen und Gruppen in ihr nicht so auf, wie sie sein sollen, sondern
wie sie in der Vergarigenheit gewesen sind. Der Unterschied zwischen Ideal und
Wirklichkeit erscheint dabei bald kleiner, bald gréBer. Die Geschichte der Kirche
als Ganzes spricht nicht in erster Linie den religidsen und sittlichen Eifer an, sondern
bleibt realistisch. Darum wird sie in threm Wert fiir die Formung der christlichen
und auch der priesterlichen Existenz und in ihrer Brauchbarkeit fiir das seelsorger-
liche Kerygma nicht selten geringgeschitzt.

14 R. Schnackenburg, Gottes Herrschaft und Reich (Herder-Verlag, Freiburg, 2. Auflage 1961).

13



