Einbeziehung in die Formen der Selbstentfaltung und des Wirkens einer hoheren
Seinsstufe, um das Eingehen des Bisherigen in eine um eine neue Dimension be-
reicherte Wirklichkeit handelt. Die Biogenese hob nichts auf vom Chemismus der
kolloidalen Komplexe, aus denen die ersten Lebewesen vermutlich hervorgegangen
sind und die Geistseele nichts von den psychischen Vermégen der Prihominiden.
Sie lassen auch aus der Geschichte des Universums nicht etwa eine Folge unzu-
sammenhdngender und planloser Verwandlungen werden. Sie sind von einer
Ordnung und einem wenigstens im allgemeinen erkennbaren ,Gesetz“ umfaBt,
das es ermoglicht, eine kohirente Gesamtsicht der Wirklichkeit zu gewinnen,
ein Gesetz allerdings, das nicht physische oder dialektische Notwendigkeiten zum
Gegenstand hat, oder das sich, wie das Rekursionsgesetz Teilhards, auf ein mythi-
sches Ringen der Einheit mit der Mengenhaftigkeit und Vielheit zuriickfiihrt,
sondern die titber der Schépfung waltende GroBmut Gottes beschreibt, die das
Geschaffene in dem MaBe vollkommener am Sein teilhaben 14aBt, in dem die
niedrigeren Seinsordnungen geeignet sind, die Funktion tragender und instrumen-
taler Wesensschichten in héheren Seinsstufen zu erfiillen. Nach dieser Gesamtsicht
ist der Kosmos nicht schon von Anfang an virtuell alles, was sich in ihm im Laufe
seiner Entwicklung verwirklicht, aber er bereitet im Hinblick auf jene von Gott
her waltende Ordnung das Emergente und schopferisch Neue aus eigenen Kriften
vor und fiihrt es herbei. Sollte diese Sicht, die nicht genétigt ist, unwahrscheinliche
Extrapolationen aufzustellen oder einen Virtualismus zu postulieren, der entweder
das Aufbrechen von wahrhaft und irreduzibel Neuem ausschlieBt und dem Kosmos
einen eigentlich schépferischen Aufstieg versagt oder das eigene Sein der Dinge -
gefdhrdet, und die vor allem auch der Schau der Natur verwandt ist und nahesteht,
die uns der Herr nach Mt 6, 28-30, lehrt, nicht auch fiir unser heutiges Wirklich-
keitsverstandnis maBgebend sein koénnen?

PASTORALFRAGEN
‘Betriebsseelsorge in Osterreich
Von Walter Suk

Referate und Diskussionen iiber Betrlebsseelsorge im suddeutschen Raum, in
Osterreich und in der Schweiz zeigen in iiberraschender Weise die gleichen Frage-
stellungen, Probleme, Schwierigkeiten, geben aber auch im groBen und ganzen
gleiche, zumindest éhnliche Antworten und Lésungsvorschldge: Das Alphabet,
die Vokabeln des Betriebsapostolates der Betriebsseelsorge scheinen sich vom
Neusiedler See bis zur Nordsee zu gleichen.

Die folgende Ubersicht iiber die Betriebsseelsorge in Osterreich méchte zuerst
einige Erkenntnisse, thesenartig formuliert, vortragen, die bewuBt oder unbewuBt
seit 10 Jahren zum Betriebsapostolat in Chtsiscr hingefiihrt haben; damit wird
auch die Ausgangsposition gezeigt, eine Standortbestimmung versucht und eine
Anzahl grundsitzlicher Schwierigkeiten aufgezeigt; weiters sollen Weg und Ziel
des Betriebsapostolates in Osterreich kurz skizziert und die sich dabei ergebenden
praktischen Schwierigkeiten geschildert werden.

1. Wichiige Erkenntnisse fiir die Beiriebsseelsorge in Osterreich.

l. Langsam erkennt man, ,,daB der Geist des Christentums aus zwei Ursachen
ausgel6scht werden kann: Entweder dadurch, daB ein feindlicher Ungeist ihn ver-
dringt, oder dadurch, daB ... der Raum, in welchem der Geist des Christentums
bisher gelebt hat, auf Grund soziologischer Verinderungen abgebaut wird und

30



dieser Geist nicht mehr imstande ist, die neuen Raume zu durchformen und sich
in ihnen einzugestalten. Die gegenwirtige osterreichische Situation zeigt, daB
beide Gefahren gleich grofB3 sind.

In der modernen Industriegesellschaft wurden Riume eingeschmolzen, in denen
der Geist des Christentums noch stark verwurzelt war: So reduzierte sich die Wohn-
bevolkerung von Land- und Forstwirtschaft vom Jahre 1934 mit 1,842.450 Personen
auf 1,156.024 im Jahre 1961. Das ist innerhalb von 25 Jahren eine Abnahme von
40 Prozent. In der werdenden Industriegesellschaft bilden sich dafiir neue Rdume
aus, die heidnischen Charakter tragen, vor allem die Bereiche der Industriewirt-
schaft und der (GrofB-) Betriebe. Man stellt nun — langsam! —fest: in den Betrieben
entsteht ein -geschlossenes kirchen- oder auch glaubensfeindliches, zumindest
indifferentes Milieu, das das religiose Verhalten sehr beeintrichtigt. Dieses Milieu
ist ungetauft, sdkularisiert. Diese Betriebe der Industriewirtschaft sind Gefahren-
herde der Entchristlichung. Damit ist natiirlich nicht gesagt, daB ein kausaler
Zusammenhang zwischen Industrialisierung und Entchristlichung vorhanden sein
muB. Dies ist zum Beispiel nicht der Fall in Vorarlberg, wo die Verbetrieblichung
nicht Hand in Hand mit der Entchristlichung ging. Die betriebliche Massierung
war dort lange Zeit nicht unproportioniert, sie erstreckte sich iiber gréfiere Zeit-
raume und blieb dadurch tberschaubar.

Bei der Geburt dieser neuen betrieblichen Welt waren nichtchristliche Krifte
und Machte am Werk, die als Erbe der Vergangenheit noch heute tiberaus stark
spiirbar sind: Der Liberalkapitalismus, der den Menschen auf das Wirtschaftliche
reduziert und ihn so degradiert hat, mit seinem ,,Glauben®, dafi die Ordnung von
selbst entstinde, nur gelenkt vom Methanismus von Angebot und Nachfrage
und vom Wetthbewerb; mit seinem Ziel, eine héchstmogliche individuelle Freiheit
ohne einschrankende soziale Ordnung aufzubauen® In dieser Zeit entstanden in
Osterreich (und wohl auch anderswo) die iiberdimensionierten Industriebetriebe,
die das Kapital vor den Menschen gesetzt haben, wo der Betrieb als ,,Gewinn-
maschine® galt.

Auch die Gegenbewegung, der Sozialismus, angetreten unter dem Zeichen der
Kapitalismuskritik, mit seiner staatswirtschaftlichen Planung, mit seinen Ge-
danken der sozialen Ordnung ohne individuelle Freiheit, brachte keine Anderung.
Er suchte und fand seine Anhingerschaft in der Arbeiterschaft, in den groflen
Betrieben wie Osterreichische Bundesbahn, Stahlindustrie, Elektrizititswirtschaft
etc.; er baute dort seine Festungen auf gegen die ,,Biirgerlichen®, gegen die Christ-
lich-Sezialen. Die Arbeiterschaft der Betriebe stand so weithin gegen die Regierung
und gegen den Staat, mit denen die Kirche verbunden war (oder zumindest schien).
Der 12. Februar 1934 brachte den Biirgerkrieg; heute noch erinnern an diesen
Tag viele Fabrikssirenen (der verstaatlichten Industrie), erinnern an die ,,Arbeiter-
morder” von gestern.

Aber trotzdem blieb der Betrieb unmenschlich, damit unchristlich, gegen die Wiirde
des Menschen und der Arbeit gerichtet. Obwohl nach 1945 die Klassenkampf-
situation der dreiBiger Jahre gemildert und teilweise abgebaut worden ist, ent-
stehen auch noch heute Industriebetriebe mit dieser starken erblichen Belastung
der Vergangenheit, die kaum abzuschiitteln ist. Unsere 6sterreichischen Betriebe
leiden an dieser ideologischen Infektion, neue Arbeitsstitten wachsen mit diesem
Bazillus der inneren Lahmung auf. Selbst im innerkirchlichen Raum gelingt es kaum,

1 Lgscht den Geist nicht aus. Probleme und Imperative des Osterreichischen Katholikentages 1962.
Herausgegeben vom Présidium der Katholischen Aktion Osterreichs. Tyrolia-Verlag, Innsbruck
1963, S. 323 (Arbeitskreis 9: Der Christ im Industriebetrieb, Univ.-Prof. P. Johannes Schasching
Sl

2 Mater et magistra bringt in 10-14 eine kurze, treffende Diagnose dieser Ideologie.

31



die kircheneigenen und die kirchlichnahen (Produktions- und Dienstleistungs-)
Betriebe frei von dieser Ansteckung zu halten, bzw. sie nach dem Ordnungshild
der christlichen Soziallehre aufzubauen. Leider fehlen gerade hier auch die not-
wendigen Experimente, die man oft anderen sehr lautstark anpreist. :
Die Kirche hatte im 19. Jahrhundert und bis zum zweiten Weltkrieg eine geringe
gesellschaftsgestaltende Kraft, sie stand in Abwehr gegen Liberalismus und Marxis-
mus, wagte sich spit an die Brennpunkte der sozialen Front, es fehlte die Geschlossen-
heit des Planes und der zielstrebigen Aktion. Viele Katholiken waren in Sozial-
romantik verfangen, mifitrauisch gegen das Neue, das da heranwuchs, sie erkannten
nicht die vox temporis, die ja — nach einem Wort Kardinal Faulhabers — die vox
Dei ist. Sie standen daher fern, bauten an der neuen Zeit nicht mit, formten ihre
Strukturen nicht. Diese neue Welt war (ist?) eine fremde Welt, in der weder der
Priester noch auch katholische Laien in dem notwendigen AusmaB daheim sind.
(So, wie etwa die sozialistischen und kommunistischen Betriebsgruppen im In-
dustriemilieu ,,daheim® sind und den Apostolatsboden dort suchen und ausbauen.)
2. Nach dem zweiten Weltkrieg, etwa um 1950 herum, setzte ein gewisser Schrecken
ein, als man feststellte, daB das Religiose riesige Verluste aufzuweisen hat: Hunderte
und Tausende gehen beim Grenziibertritt aus dem familienhaften, iiberschaubaren,
aufgelockerten, mit der Natur dauernd in Verbindung stehenden Leben und
Arbeiten in das groBbetriebliche Milieu verloren; jahrlich erleiden nicht nur viele
junge Menschen bei diesem Eintritt in den Betrieb schweren Schaden an ihrer
Seele, sondern auch viele Erwachsene, viele in der Vollkraft ihrer Jahre stehende
Maénner (Pendler!). Scheint schon jede soziologische Verinderung die Gefahr der
Entchristlichung mit sich zu bringen, so-ist die damit verbundene Gefahr um so
groBer, wenn das Gefélle negativ ist, ein Gefille also, das vom Christlichen in das
Unchristliche fiihrt. :

So wird (langsam) erkannt, daB sich diese Trennungvon Glaube und Arbeitsleben,
dieser AusschluB des Betriebes aus ‘dem pastorellen und Apostolatshorizont ver-
derblich auswirkt. Nicht nur die Priester, sondern auch nicht wenige Laien schirmen
sich ab vom Leben der Betriebe, sie arbeiten zwar in den Betrieben, sind aber
geistig auBlerhalb der dort lebenden Menschen, werden oft auch Sonderlinge,
bleiben ohne EinfluB, sind nicht Sauerteig.

3. Zégernd setzt sich die Erkenntnis durch, da8 die ,natiirliche Vergesellschaftung
der Menschen als Unterbau der kirchlichen Gemeinschaft in die geschichtlich
greifbare Gestalt der Kirche aufzunehmen?* ist, daB ,neben dem Territorium
immer auch andere soziologische GroBlen die natiirliche Grundlage fiir christliche
Gemeinden, fiir ,Kirche® und deren Apostolat gebildet haben**. Denn: In der
Natur des Menschen liegt es, in seinen verschiedenen Beziehungen, Verbindungen
und Verschmelzungen, in seiner pluralistischen Daseinsweise, daB es neben der
ortlichen Nachbarschaft, der ridumlichen und der auf ihr aufbauenden Pfarre
(Pfarrprinzip! das wohl kirchengeschichtlich wund kirchenrechtlich ,in pos-
sessione™ ist und das auch nicht ersetzt werden kann), auch andere Gemeinschaften
gibt. Aber man wehrt sich noch gegen diese neuen Erkenntnisse, gegen die unge-
miitlichen Folgerungen daraus, man will ,einfach® bleiben, findet diese Kompli-
zierung als nicht notwendig. Man will nicht wahrhaben, da3 die Zeit vorbei ist, wo
auch die Pfarre den Arbeitsplatz und den Ort der Erholung miteingeschlossen hat.
Heute aber ist der Arbeitsplatz ein ,,Raum des Daseins, der weder menschlich noch
christlich einfach wie in alten Zeiten rein von anderen Gemeinschaften her mitbe-
traut werden konnte. Weil sich in ihm die Arbeitsstatte rdumlich und organisa-
torisch verselbstandigt hat, bleibt er christlich entweder ungeformt und so ein

8 Karl Rahner 8. J.: Arbeitsplatz und Pfarrei, in: Anima, X. Jahrgang, Heft 2, 1955, S. 183.
LA A O B2 138

32



dauernder Gefahrenherd fir das christliche Leben, oder er wird als solcher selbst
christlich durchformt, durch eine ihm eigens zukommende Gemeinschaft.“ Diese
Alternative wird erst dumpf geahnt, noch nicht klar gesehen. Mit anderen Worten
heiBt das: Der Arbeitsplatz ist eine echte Gemeinschaft®. Auch die Arbeitsplatz-
gemeinschaft ist . natirliche, schopfungsmiBig gesetzte Grofe, die in ithrer Weise
ebensogut wie die rdumliche Nachbarschaft (wenn auch in anderer Weise und
ohne ausschlieBlich zu werden) natiirliche Voraussetzung einer religiosen Teil-
gemeinschaft in der ganzen Kirche sein kann und soll™. So wird der Betrieb ein
zweiter Ort der Seelsorge. Auch frither gab es schon neben der pfarrlichen Seel-
sorge, die auf der Siedlungs- und Ortsgemeinschaft aufgebaut hat, die Eigenkirche,
die Orts- und Betriebskirche der Grundherrschaft; gab es die mittelalterliche
Zunftseelsorge, gab es und gibt es die nachtridentinische Standesseelsorge: die
Heeres-, die Gefangenen-, die Studenten-, die wvolkische Minderheitenseelsorge,
gibt es also neben den Territorialpfarren auch die Personal-, bzw. Quasi-Personal-
pfarreien.

4. Durch die starke Industrialisierung in den letzten 10 bis 15 Jahren ergab sich
fiir die osterreichische Kirche also die Wahl, ,,entweder auf der bloBen ... Orts-
gemeinschaft allein ihre religiosen Gemeinschaften aufzubauen (und dann recht
utopisch zu hoffen, daB man durch iibernatiirliche, gemeinschaftsbildende Krafte
die Schrumpfung der natiirlichen Grundlagen kirchlicher Gemeinschaft ausgleichen
konne) oder eben den AufspaltungsprozeB der natiirlichen Gemeinschaft mitzu-
machen und die Arbeitsgemeinschaft als auch wichtige Voraussetzung - religidser
Gemeinschaft dort zu suchen, wo sie jetzt ist: auBlerhalb der lokalen Nachbarschaft,
auf dem Arbeitsplatz®“, auf dem ja nicht nur Produktion geschieht, sondern
daneben und mit ihm verbunden gesellschaftliches Geschehen sich vollzieht:
Es wird nicht nur ,der tote Stoff veredelt”, sondern es kénnen auch ,,Menschen
dort an Leib und Seele verdorben® werden?. Die Betriebsseelsorge muf also
das Ziel haben, den Menschen im Betrieb nicht nur vor der seelischen Ver-
wilderung zu schiitzen, sondern ihn in Gemeinschaft mit anderen fdhig zu
machen, den Betrieb mit christlichem Geist zu durchdringen und zu durchformen,
damit es nicht fast unméoglich ist, Mensch und Christ im Betrieb bleiben zu
kénnen.

5. Diese pastorelle Wirklichkeit wird in Osterreich durch das riesige Anwachsen
des Betrieblichen immer starker unterstrichen, einige Zahlen mégen dies kurz
skizzieren: Die Wohnbevélkerung von Industrie und Gewerbe ist von 1934 mit
2,265.678 auf 2,808.916 im Jahre 1961 angewachsen, das ist um 22,7 Prozent.
Die gesamte Wohnbevoélkerung hat in diesen 25 Jahren aber nur um 4,5 Prozent
zugenommen. Die Unselbstindigen in Industrie und Gewerbe sind von 1951
(1,142.500) auf 1961 (1,403.531) um 261.031 d.s. 22,8 Prozent, angewachsen. — Die
Zahl der Industriebetriebe von 51 - 100 Beschaftigten ist um 26,6, die von 101-250
Beschiftigten um 31,6 Prozent, die von 251-500 Beschiaftigten um 38,5 Prozent, die
itber 500 um 35,1 Prozent gestiegen. Die Zunahme der Beschiftigtenzahlen in
diesen Betrieben sind folgende: 27,7, 33,6, 39,1, 45,9 Prozent. In allen Industrie-
betrieben einschlieBlich Bergbau ist eine Zunahme von 36,1 Prozent der Beschif-
tigten zu verzeichnen.

oA 05 S 188,

5 Dies ist auch die Feststellung und Forderung von Mater et magistra, 91.
? K. Rahner, a.a. O., S. 184.

& ANaiO 85185,

? Quadragesimo anno, 135, Mater et magistra, 242,

()

33



1. Weg und Ziel, praktische Schwierigkeiten der Betriebsseelsorge in Oste?'re;ich.
Das Problem des Betriebsapostolates war gestellt. Was ist zu tun?

1. Was tun (taten) die anderen? 1944 entstand in den Niederlanden das Betriebs-
apostolat, und jetzt sind insgesamt 100 Priester aus dem Welt- und Ordensstand,
ganz oder teilweise freigestellt, als Betriebsseelsorger an fast 50 Industrieorten
Hollands titig. Im September 1946 wurde in Stiddeutschland die erste Werks-
gemeinschaft von Pater Prinz S.]. gegriindet. Wir nahmen mit ihm und seinem
Team Verbindung auf, studierten ihre Methoden und Ziele. 1947 entstand dhn-
liches in Kéln, das Betriebsmannerwerk unter Pater Ostermann. — In Westdeutsch-
land soll es etwa 1200 Betriebsgruppen geben. In Norditalien hat Kardinal Siri
30 Priester fiir das Fabriks- und Hafenapostolat freigestellt; die KAB Tirols hat
seit kurzem mit Priestern aus dieser Gruppe in Genua Verbindung aufgenommen.
2. In Osterreich wurde bei der Wallfahrt der KAJ nach Mariazell (1. Mai 1954)
die Notwendigkeit des Einbruches in die Betriebe betont. Die Vereinigten Oster-
reichischen Eisen- und Stahlwerke in Linz bekamen 1948 einen Betriebsseelsorger!®.
Gefordert wird und wurde das Betriebsapostolat durch die Sozialhirtenbriefe der
osterreichischen Bischofe 1956 und 1961, in denen immer wieder auf das Modell
der Sozialpartnerschaft hingewiesen wurde; durch die Katholische Sozialakademie,
die die Teilnehmer auf Betriebsratsreife hin erzieht. Das Anliegen der Betriebs-
seelsorge fordern wesentlich prominente Personlichkeiten, wie Pater Schasching,
Univ.-Professor und Provinzial der Gesellschaft Jesu, Dr. Paul Rusch, Bischof der
Administratur Innsbruck-Feldkirch, und andere, die immer wieder auf die Wich-
tigkeit dieses Apostolates hinweisen. —Seit 1954 haben die Katholische Arbeiterjugend
und die Katholische Arbeiterbewegung sich gerade um das Betriebsapostolat, um
die Errichtung von Betriebszellen, um die Ausbildung von ,,Betriebsmissionaren
(-missionarinnen) angenommen; die Studientagungen dieser beiden Bewegungen
und langsam auch die anderer Gliederungen der Katholischen Aktion greifen
intensiv dieses Thema auf. Es ist zu hoffen, daB innerhalb der Katholischen Aktion
Osterreichs ein Ort der Zusammenarbeit und des Zusammenschlusses der viel-
faltigen Anregungen und Impulse, Ergebnisse und Erfahrungen des Betriebs-
apostolates geschaffen wird. Im 6sterreichischen Seelsorgeinstitut besteht schon
eine Abteilung fiir Betriebs- und Arbeiterseelsorge. Nicht zuletzt sind es die Ar-
beitsgemeinschaften katholischer Unternehmer, die in Osterreich in drei Diézesen
offiziell bestehen und die das Gesprach tiber das soziale Ordnungsbild des Betriebes
und tiber betriebsethische Fragen weiter vorantreiben.

II. Schlagworlarlig seien einige Ergebnisse genannt: Der Imperativ: Griindet katholische
Betriebszellen, denn nur in einer Gemeinschaft wird Kirche gegenwirtig! wird
immer mehr und mehr in die Wirklichkeit umgesetzt. In vielen Betrieben Oster-
reichs entstanden solche Betriebszellen, Betriebs(aktivisten)runden der Katholi-
schen Arbeiterbewegung, der Katholischen Arbeiterjugend. Im Burgenland und
in Oberdsterreich wurde die Pendlerseelsorge aufgebaut als Apostolat am Arbeitsort
(durch Bildungsabende, Pendler- Missionen, Aktivistenrunden-Arbeit .. .) und als
Apostolat am Wohnort durch Pendlersonntage (mit eigener Predigt und anschlie-
Bender Versammlung).

Die katholischen Werks-(Betriebs-)gemeinschaften (vor allem in Linz und Wien) schlieSen
die verschiedenen Betriebszellen in den Betrieben zusammen und sichern die plan-
maBige Zusammenarbeit. Die katholischen Werksgemeinschaften wollen keine
eigene Bewegung aufbauen, es gibt auch keine direkte Mitgliedschaft bei ihr; sie
stehen fiir alle Katholiken offen. — Aktivistenrunden, Monatsveranstaltungen, Dis-

10 Tn Linz sind innerhalb von 30 Jahren die Betriebe mit iiber 20 Beschiftigten von 30 (1930) auf
320 (1963) gestiegen.

34



kussionsabende, Studientagungen greifen die betrieblichen Probleme auf und ver-
suchen, sie im christlichen Geist zu losen. Aktionen wie die Karfreitagsaktion,
der 1. Mai, der ,Neue im Betrieb®, die ,,Sauberkeit im Betrieb®, das jihrliche
Totengedenken (Arbeitsunfille), das Fest des Schutzheiligen (Barbarafest...),
gesellschaftliche Veranstaltungen (Ausflige, Familiensonntage) stellen immer
wieder die Verbindung des Betrieblichen mit dem Menschlichen und Christlichen
her. Zeitungen und Flugblitter nehmen zu wichtigen Problemen, die im Betrieb
diskutiert werden, Stellung. Diese katholischen Werksgemeinschaften wollen bewuBt
ein Werk der Lazen (ihnen ist ja das sakrale Weltamt iibertragen!) und der Priester
sein, deren Téatigkeit aber weithin subsidar geschehen wird. Das Apostolat der
Laien wird entscheidend sein, ihr Arbeiten ist selbstindig und selbstverantwortlich,
der Priester ist echter Assistent, Animateur dieser betrieblichen Apostolatsgruppe.
Die katholischen Werksgemeinschaften beziehen sich aber nicht nur auf die Arbeiter
eines Betriebes, sondern versuchen auch die Akademiker, die mittlere Fithrungs-
schicht, anzusprechen. Zuerst gemeinsam mit den anderen, dann, so lehrt die Er-
fahrung, in ihrer eigenen sozialen Gruppe, wobei die gréBeren Veranstaltungen
wiederum die notwendigen Verkniipfungen der verschiedenen Sozialgruppen in
einem Betrieb herstellen.

Das Verhdltnis zur Gewe?’ksckfyrt wird so gesehen: Die Werksgemeinschaft kann
auf Grund ihres vorrangigen Apostolatszieles nicht alle Aufgaben lésen; so ist eine
Zusammenarbeit mit dem Osterreichischen Gewerkschaftsbund (OGB) und seinen
Fraktionen notwendig, die sich um die wirtschaftlichen und sozialen Belange
kiimmern. Die Werksgemeinschaften kénnen also nicht unmittelbarer Triager
wirtschaftlicher, sozialpolitischer oder anderer letzthin weltlicher Bestrebungen
sein. Eine hohe Aufgabe aber ist es, geeignete Méanner und Frauen fiir die Tétigkeit
innerhalb des Osterreichischen Gewerkschaftsbundes und seiner Fraktionen
zu suchen, darauf hin zu bilden und zu schulen; ein ebenso groBes Ziel ist es,
die geeigneten Personen auf das wichtige Amt des Betriebsrates aufmerksam zu
machen.

Eine nicht geringe Schwierigkeit stellt das Verhaltnis der katholischen Werksgemein-
schaft zu den politischen Parteien dar. Die katholische Werksgemeinschaft ist
Kirche, somit iiberparteilich. Diese tiberparteiliche Stellung hat sich die Kirche
in Osterreich in den letzten 20-30 Jahren mithsam erkampft, ist bereits ihr wert-
voller Besitz geworden. Die betrieblichen Apostolatsgruppen miissen immer wie-
derum versuchen, Mitglieder aller Parteirichtungen anzusprechen, stellen ihre
Mitarbeit allen Kriften im Betrieb zur Verfiigung, soweit diese mit dem Christen-
tum und seinem Sozialprogramm vereinbar sind. So ist Betriebsapostolat, katholi-
sche Werksgemeinschaft bereit, ,,in ehrlicher Zusammenarbeit dort mitzuwirken,
wo es um etwas geht, was seiner Naturnach gut ist oderzum Guten fithrenkann?1%,
Personengleichheit in den Fuhrungsstellen der katholischen Werksgemeinschaft und
in politischen Parteien oder in Gruppen, die mit politischen Parteien stark verbunden
sind oder scheinen, kénnte diese iiberparteiliche Stellung in Frage stellen und wird
daher vermieden.

1V. Das Apostolat im Beirieb, in der Welt der Technik, der Maschine, der Massen-
produktion braucht notwendig die kleine Gruppe. Wir glauben an das ,,Axiom der
Rettung®: ,Die Menschen kénnen vor dem Verfall nur gerettet werden, zugleich
mit der Gemeinschaft, in der sie leben. Innerhalb der Gemeinschaft aber gibt die
kleine Zahl der lebendigen Leute die Entscheidung?®.© Vereinigt zu einer kleinen

11 Mater et magistra, 239.
12 V. Schurr weist auf die Bedeutung dieses Satzes immer wieder hin. Zum Beispiel: Konstruktive
Seelsorge, 1962, S. 74; Der Dienst am Glauben im Alltag (in: Glauben heute, 1962), S. 135,

3% : 35



Gruppe kann auf das oft iiberméchtige Milieu eingewirkt und seine Diktatur ge-
brochen werden. Das Ziel ist also der Aufbau von religiosen Elitegruppen, die
auch den Betrieb nicht von ihrem Apostolat ausschlieBen. Das Betriebsapostolat
braucht Laienaktivisten, die in dieser kleinen Zelle die Ausgangsbasis, die notwendige
Kontrolle und den Riickhalt finden. Negative offentliche Meinungen werden so
gedindert, positive Leitbilder aufgebaut. Es gilt, den Gruppeneffekt'® anzuwenden,
der besagt, daB unsere heutige Zeit von Gruppen bestimmt wird. Frither waren es
die Burgen, die — trotz geringer territorialer Ausdehnung - entscheidende mili-
tarische, wirtschaftliche und soziale Bedeutung besaBen; in der Soziallandschaft
von heute sind es die Gruppen, die — an Zahl gering — entscheidend sind in der
Gestaltung unseres gesellschaftlichen Lebens.

Wir bemiihen uns in Osterreich um einen verstarkten Laien- und Priestereinsatz
in diesem speziellen Apostolat. Wir bemiihen uns auch um den notwendigen Pro-
duktionsfaktor ,,Kapital“ und den Produktionsfaktor ,Boden“ (lies: Sekretariate);
der Ausbau des Apostolates ist sonst nicht moglich. Weithin wird in Osterreich das
Betriebsapostolat noch von denen gemacht, dic freigestellt worden sind fur die
Arbeit in der Katholischen Arbeiterbewegung und -jugend; noch notwendiger
ist es aber, die Aufklirung voranzutreiben, um Priester und Laien von der Not-
wendigkeit dieses speziellen Apostolates zu iiberzeugen. Es wird notwendig sein,
an Stelle einer linearen Seelsorge in den Didzesen die wichtigen Schwerpunkte
zu erkennen und dort geeignete Krafte und Mittel einzusetzen. Wichtig scheint
die Beheimatung des Betriebsapostolates in den Arbeiterbewegungen der
Kirche zu sein und der Aufbau einer gesamtosterreichischen Leitstelle, eines Vor-
ortes fiir Betriebsapostolat, der wiederum Verbindung halten kann mit den ent-
sprechenden Stellen in Deutschland und anderen Landern. Die Betriebsseelsorge
darf auch nicht isoliert gesehen werden, sondern das Betricbsumland (Schasching)
muB miteingebaut werden, der Raum der Familie, der Freizeit . . .

Alles in allem versucht das Betriebsapostolat, versuchen die katholischen Werks-
gemeinschaften, zusammen mit den auf den Betrieb hingerichteten christlichen
Sozialbewegungen, dem Betrieb diese Werte zu geben, die nicht von selbst in der
Wirtschaft, im Betrieb entstehen: ndmlich die ethischen. Diese dritte Dimension
neben der sachlichen und sozialen ist Aufgabe betriebspolitischen Bemiihens'*.
Bei Priestern und Laien muB noch ein langer Weg gegangen werden, damit die
Bedeutung dieses zweiten Ortes der Seelsorge und die Notwendigkeit der Prasenz
der Kirche in dieser Welt der Betriebe und der Industriewirtschaft besser erkannt
und erfaBt werden kann. Aber eine Reise von 1000 Meilen — so sagt ein orienta-
lisches Sprichwort — beginnt mit einem einzigen Schritt. Und dieser erste, diese
ersten Schritte sind sicher schon gegangen worden, aber noch mehr Krifte miissen
aktiviert werden und aktiv erhalten bleiben, um jenes Neuland mit christlichem
Geist zu durchdringen.

Diese Ubersicht iiber die Betriebsseelsorge in Osterreich wurde mit einem Satz
aus dem Katholikentagsbericht 1962 begonnen, sie soll auch mit einem Gedanken
daraus beendet werden'®. Die Seelsorge in Osterreich weil, daBi das Apostolat im
20. Jahrhundert nicht so sein wird kénnen wie in der mittelalterlichen Gotik, wo
alles auf Gott als die Lebensmitte ausgerichtet war, wo sich die Hauser der Stadt
um den Dom gedringt haben und die Kirche in die mittelalterlichen Stuben und
Werkstitten hineingesehen hat. Es wird auch nicht so sein wie im 6sterreichischen
Barock, wo man versucht hat, ,das neu entdeckte Lebensgefiihl und LeibbewuBt-
sein religiés einzufangen und in Farbe, Ton und Plastik christlich zu durchdringen®.

13 Siche: Johann Schasching S. J.: Kirche und industrielle Gesellschaft, 5. 164 f., Herder, Wien 1960
14 Vgl. Schasching, Léscht den Geist nicht aus; Der Christ im Industriebetrieb, S. 322.
15 Schasching, a.a. O., S. 323 f.

36



Priester und Laien wissen immer mehr, dafl diese technische Welt der Betriebe
kaum mehr so gestaltet werden kann. Die neue Priasenz der Kirche kénnte sym-
bolisiert werden mit der Bauhiitte, die etwas Vorldufiges und Provisorisches hat,
die Unruhe erzeugt, die von geruhsamen Biirgern vielleicht nicht gerne gesehen
wird, durch die aber vielleicht am besten das Arbeiten und Wirken der lebendigen
Apostolatsgruppen von Laien und Priestern in dieser neuen Welt charakterisiert
werden koénnte. ¢ :

Sind unsere Pfarren noch echte Gemeinschaften?

Von Ferdinand Klostermann

Im Benziger-Verlag, Einsiedeln, erschien 1962 das Buch des Jesuiten Alex Blochlinger ,,Die heutige
Pfarre als Gemeinschaft”; eine pastoraltheologische Untersuchung iiber Form und Maoglichkeiten
von Lebensgemeinschaften in der Pfarre (339 Seiten, Leinen sfr 19.80). Die Bedeutung und Aktualitit
des Themas rechtfertigt wohl eine ausfiihrlichere Besprechung. Das Thema hingt nicht nur mit
der theoretischen Diskussion um das sogenannte ,,Pfarrprinzip® zusammen, sondern auch mit der
Wirksamkeit des altehrwiirdigen Pfarrinstitutes in der heutigen Gesellschaft und mit der Notwendigkeit
einer Reform dieses Institutes. Damit ist aber auch ein entscheidendes Konzilsthema beriihrt.

I. Die von der Theologischen Fakultit der Katholischen Universitit Freiburg/
Schweiz angenommene Dissertation geht aus von der Entwicklung der Pastoral-
theologie in den letzten Jahrzehnten, die die Pfarre nicht nur als Amt, sondern
auch als Gemeinde und die Gemeinde nicht nur als Objekt, sondern auch als
Subjekt der Seelsorge sieht. Da nun aber das Pfarrinstitut nicht géttlichen Ur-
sprungs, sondern menschlichen Rechtes und darum auch verdnderlich ist, erhebt
sich die wichtige pastoraltheologische Frage, ,inwieweit eine gegebene Struktur
der Pfarrei die kirchliche Tétigkeit der Gemeinde begiinstigt oder diese behindert;
ob gewisse Strukturen der Pfarrei in einer gegebenen Zeitsituation gedndert oder
ersetzt werden miissen, um das kirchliche Gemeindeleben und -apostolat zu be-
gunstigen® (21).

Zundchst wird die Vor frage beantwortet, ob und wieweit iberhaupt ,,die heutige Pfarrei
die Struktur einer kirchlichen Gemeinschaft aufweise™ (21), ,,ob die Struktur der
Gemeinschaft zum Wesen der Pfarrei gehére und folglich in der Seelsorge als Ziel
stets vor Augen zu halten sei; oder ob die Pfarrei eine andere Struktur aufweise
und infolgedessen auch ein anderes Ziel angestrebt werden miisse™; ,,0ob, wieweit,
in welchem Sinn die Struktur der Pfarrei sich deckt mit der Struktur der Gemein-
schaft” (23). Dabei versteht der Verfasser Gemeinschaft im Sinne der modernen
Soziologie als eine ,naturgewachsene oder doch aus der Einheit der Gesinnung
wie von selbst sich ergebende und darum die einzelnen innerlich aneinander bin-
dende Lebens- und Schicksalsverbundenheit™ (27), (nach Brugger, Philosophisches
Wérterbuch. 1957¢). Bei der kirchlichen Gemeinschaft, wie sie die Pfarrei darstellt,
ist auBerdem zu beachten, dafl sie von drei Tiefenschichten durchzogen wird.
Von ihrem innersten Wesen her ist sie eine iibernatiirliche, unsichtbare Wirklich-
keit: die gnadenhafte Einheit der Glieder mit Christus und in ihm untereinander.
Nach dem Willen Gottes sollte aber diese geistliche und iibernatiirliche Gemein-
schaft nach auBen in Erscheinung treten, in der sakramentalen Verbindung mit
Christus und in der Gemeinschaft des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe
sichtbar werden. Dieses ,,Eingehen (der Kirche) in die Welt* vollzieht sich wieder
in zwei Stufen: in sichtbaren Formen, die notwendig aus ihrem iibernatiirlichen
Wesen flieBen und darum nicht gedndert werden kénnen, wie ihre Leib-Christi-
und Volk-Gottes-Struktur, und in kontingenten menschlichen, kulturellen, ge-
schichtlichen Formen, die dem Wechsel der Zeiten unterliegen und zu denen
zweifellos auch die Pfarrei gehort (23/25).

Ein erster Teil bietet die geschichtliche Entwicklung des Begriffes Pfarrei (24 Seiten)
und der Pfarrei selbst (94 Seiten) und zeigt, welch gewaltiger Veranderungen im

37



