Priester und Laien wissen immer mehr, dafl diese technische Welt der Betriebe
kaum mehr so gestaltet werden kann. Die neue Priasenz der Kirche kénnte sym-
bolisiert werden mit der Bauhiitte, die etwas Vorldufiges und Provisorisches hat,
die Unruhe erzeugt, die von geruhsamen Biirgern vielleicht nicht gerne gesehen
wird, durch die aber vielleicht am besten das Arbeiten und Wirken der lebendigen
Apostolatsgruppen von Laien und Priestern in dieser neuen Welt charakterisiert
werden koénnte. ¢ :

Sind unsere Pfarren noch echte Gemeinschaften?

Von Ferdinand Klostermann

Im Benziger-Verlag, Einsiedeln, erschien 1962 das Buch des Jesuiten Alex Blochlinger ,,Die heutige
Pfarre als Gemeinschaft”; eine pastoraltheologische Untersuchung iiber Form und Maoglichkeiten
von Lebensgemeinschaften in der Pfarre (339 Seiten, Leinen sfr 19.80). Die Bedeutung und Aktualitit
des Themas rechtfertigt wohl eine ausfiihrlichere Besprechung. Das Thema hingt nicht nur mit
der theoretischen Diskussion um das sogenannte ,,Pfarrprinzip® zusammen, sondern auch mit der
Wirksamkeit des altehrwiirdigen Pfarrinstitutes in der heutigen Gesellschaft und mit der Notwendigkeit
einer Reform dieses Institutes. Damit ist aber auch ein entscheidendes Konzilsthema beriihrt.

I. Die von der Theologischen Fakultit der Katholischen Universitit Freiburg/
Schweiz angenommene Dissertation geht aus von der Entwicklung der Pastoral-
theologie in den letzten Jahrzehnten, die die Pfarre nicht nur als Amt, sondern
auch als Gemeinde und die Gemeinde nicht nur als Objekt, sondern auch als
Subjekt der Seelsorge sieht. Da nun aber das Pfarrinstitut nicht géttlichen Ur-
sprungs, sondern menschlichen Rechtes und darum auch verdnderlich ist, erhebt
sich die wichtige pastoraltheologische Frage, ,inwieweit eine gegebene Struktur
der Pfarrei die kirchliche Tétigkeit der Gemeinde begiinstigt oder diese behindert;
ob gewisse Strukturen der Pfarrei in einer gegebenen Zeitsituation gedndert oder
ersetzt werden miissen, um das kirchliche Gemeindeleben und -apostolat zu be-
gunstigen® (21).

Zundchst wird die Vor frage beantwortet, ob und wieweit iberhaupt ,,die heutige Pfarrei
die Struktur einer kirchlichen Gemeinschaft aufweise™ (21), ,,ob die Struktur der
Gemeinschaft zum Wesen der Pfarrei gehére und folglich in der Seelsorge als Ziel
stets vor Augen zu halten sei; oder ob die Pfarrei eine andere Struktur aufweise
und infolgedessen auch ein anderes Ziel angestrebt werden miisse™; ,,0ob, wieweit,
in welchem Sinn die Struktur der Pfarrei sich deckt mit der Struktur der Gemein-
schaft” (23). Dabei versteht der Verfasser Gemeinschaft im Sinne der modernen
Soziologie als eine ,naturgewachsene oder doch aus der Einheit der Gesinnung
wie von selbst sich ergebende und darum die einzelnen innerlich aneinander bin-
dende Lebens- und Schicksalsverbundenheit™ (27), (nach Brugger, Philosophisches
Wérterbuch. 1957¢). Bei der kirchlichen Gemeinschaft, wie sie die Pfarrei darstellt,
ist auBerdem zu beachten, dafl sie von drei Tiefenschichten durchzogen wird.
Von ihrem innersten Wesen her ist sie eine iibernatiirliche, unsichtbare Wirklich-
keit: die gnadenhafte Einheit der Glieder mit Christus und in ihm untereinander.
Nach dem Willen Gottes sollte aber diese geistliche und iibernatiirliche Gemein-
schaft nach auBen in Erscheinung treten, in der sakramentalen Verbindung mit
Christus und in der Gemeinschaft des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe
sichtbar werden. Dieses ,,Eingehen (der Kirche) in die Welt* vollzieht sich wieder
in zwei Stufen: in sichtbaren Formen, die notwendig aus ihrem iibernatiirlichen
Wesen flieBen und darum nicht gedndert werden kénnen, wie ihre Leib-Christi-
und Volk-Gottes-Struktur, und in kontingenten menschlichen, kulturellen, ge-
schichtlichen Formen, die dem Wechsel der Zeiten unterliegen und zu denen
zweifellos auch die Pfarrei gehort (23/25).

Ein erster Teil bietet die geschichtliche Entwicklung des Begriffes Pfarrei (24 Seiten)
und der Pfarrei selbst (94 Seiten) und zeigt, welch gewaltiger Veranderungen im

37



guten und boésen Sinn dieses Institut im Laufe der Geschichte fiahig war, welcher
Symbiosen mit der Biirgergemeinde und dann wieder welcher Trennungen - steht
sie doch heute vielfach als , kiinstlich aufgebauschtes Gebilde® isoliert neben der
biirgerlichen Gemeinde; und doch bleibt ihr die Aufgabe, diese biirgerliche Ge-
meinde immer neu zu durchsiduern, also in der Welt zu bleiben, freilich ohne von
der Welt zu werden.

Auf diesem historischen Hintergrund untersucht der zweite Teil (144 Seiten) die
Gemeinschaftsstruktur der heutigen Pfarrei. Er befragt zunichst das geltende
Kirchenrecht, das zum Unterschied von alteren Definitionen bei aller Uneinheitlich-
keit des Wortgebrauchs unseres CIC unter paroecia eigentlich nie Pfarrgemeinde,
Pfarrvolk versteht, sondern mehr minder das offictum, das (normalerweise be-
pfriindete) Pfarramt und an wenigen Stellen das geographische Gebiet, auf das
sich das Pfarramt meist bezieht. Einen Oberbegriff, der beide Elemente: Pfarramt
und Pfarrvolk subsumiert, wie meist das deutsche Wort ,,Pfarrei, kennt der CIC
iberhaupt nicht. Dieses Pfarrvolk, dieser populus determinatus (¢ 216 § 1) selbst
ist nun nach dem geltenden Kirchenrecht keineswegs Rechtssubjekt, sondern dem
Pfarramt zur seelsorglichen Betreuung zugewiesenes Objekt. — Der Ausdruck populus,
der im offiziellen Index des CIC iiberhaupt nicht vorkommt und meist als Gegensatz
zu clerus verwendet wird, mull nun durchaus nicht als solcher schon ,,Gemeinschaft®
in dem vom Verfasser verwendeten Sinn sein, sondern meint einfach das dem
Pfarramt zugewiesene Kirchenvolk, also alle katholisch Getauften, ob sie sich fur
sihre® Pfarrei interessieren, sie zur Kenntnis nehmen oder nicht. Wohl hat der
Pfarrer die Pflicht, sich um jeden einzelnen seiner Pfarrangehorigen seelsorglich
zu kiimmern (cc 464 § 1.465/470), und jeder einzelne dieser Pfarrangehoérigen
hat das strikte Recht, von seinem Pfarrer seelsorgliche Betreuung zu fordern (cc 682.
465.467), aber dem gegeniiber stehen nach der weitgehenden Aufhebung des
Pfarrbannes nur ganz wenige und sehr eingeschrinkte Pflichten der einzelnen
Pfarrangehérigen. Unter diesen Voraussetzungen sind die Bindungen zwischen den
einzelnen Pfarrangehorigen, selbst der sogenannten .,praktizierenden®, meist nicht
sehr eng; sie bestehen vom Kirchenrecht her aulerdem nur von den einzelnen zum
Pfarrer, nicht untereinander, und sie stiften wie auch das Zusammenwohnen im
geographischen Pfarrgebiet ,keine personenverwandtschaftliche Verbindung der
Pfarrangehérigén untereinander® (161), keinesfalls aber jene ,,Gemeinschaft™, nach
der gefragt ist. Gewill kennt der CIC Ausdriicke fiir solche Gemeinschaften wie
etwa coetus, communitas, collegium, aber er verwendet sie kaum einmal fiir die Pfarrei,
nur fiir kleinere Gruppen oder Teile derselben. Am Rande, vielleicht zu sehr am
Rande, hilt es der Verfasser fiir ,,denkbar — wenn nicht sogar sehr wiinschenswert —,
daB im Kirchenrecht die Gemeinschaftsstruktur oder vielmehr die Gemeinde-
struktur auch rechtlich zum Ausdruck gebracht wiirde. Denn tatsiachlich kennt
der CIC Gemeinschaften, deren Struktur rechtlich unterbaut ist (164), wie etwa
die Ordensgemeinschaften und die Vereinigungen der Glaubigen, die sogar mora-
lische Personen (¢ 687) und ,.organische Korperschaften® (cc 693 § 3. 707) werden
konnen. Diese Vereinigungen haben also schon auf Grund ihres kirchenrechtlichen
Status die Voraussetzung zur Bildung echter Gemeinschaften. Dabel sind sie vom
Kirchenrecht aus keineswegs an das Pfarrgebiet gebunden, sondern kénnen quer
durch mehrere Pfarren gehen; sie unterstehen normalerweise auch unmittelbar
dem Bischof. Zudem haben sie die Moglichkeit, bereits bestehende, profane gemein-
schaftsbildende Faktoren (gemeinsame Interessen, gleicher Stand) weit mehr zu
berticksichtigen als eine Pfarre dies gewohnlich kann.

Dann wird die Theologie befragt, ,,ob und wieweit und in welchem Sinn die Pfarrei
von der tbernatiirlichen Wirklichkeit her die Struktur einer Gemeinschaft be-
kommt® (30). Denn das Kirchenrecht bietet ja nur den AduBeren Kanal, der erst
»von der iibernatiirlichen Wirklichkeit der Kirche erfiillt“ werden muB, und ,,die

38



Zugehorigkeit zur kirchenrechtlichen Pfarreiorganisation setzt die Zugehérigkeit
zur ubernatiirlichen Gemeinschaft der Kirche durch die Taufe voraus® (169). Fiir
die theologische Betrachtung reicht nun der formaljuristische Pfarrbegriff im Sinne
von Pfarramt oder Pfarrterritorium nicht mehr aus und muB im Sinne jenes er-
weiterten Oberbegriffes genommen werden, von dem schon die Rede war. Tat-
sachlich ist bei solchen Uberlegungen auch meist von ,,Ortsgemeinde® die Rede,
wiewohl die Orthaftigkeit kein Wesensmerkmal der Pfarre als solcher ist. Der Ver-
fasser beleuchtet kritisch verschiedene ,theologische“ Pfarrkonzepte: die Pfarrei
als juristisch fixierte Form der Urgemeinde, als Kirche im kleinen, als iibernatiirlich-
natiirliche Familiengemeinschaft, als orthaftes Ereigniswerden der Kirche, als Teil
der Di6zese, und versucht die rein kanonistische These P. Nell-Breunings im groBen
und ganzen auch vom Theologischen her zu rechtfertigen. Im iibrigen ,,reden
Kanonisten und Liturgiker aneinander vorbei, weil beide von einem anderen
Pfarreibegriff ausgehen® (202 f.). Das Ergebnis ist nach dem Verfasser: ,,Von der
Theologie her lassen sich keine spezifischen Aussagen aufstellen, die ausschlieBlich
von der Pfarrei gelten, sondern sie beziechen sich auf die verschiedenen Aspekte der
Kirche, welche die Pfarrei mit anderen kirchlichen Wirklichkeiten gemeinsam hat.*
Die wichtigsten sind: ,,Die iibernatiirliche Wirklichkeit der Kirche muB sich in
die menschlichen Strukturen inkarnieren®; ,die allgemeine Kirche in ihrem Er-
eigniswerden in der Eucharistiefeier wird wesentlich in der Ortsgemeinde aktuali-
siert”; die ,Pfarrei als Territorium ist Teil des Bistums, als Amt Verlingerung
der bischoflichen Gewalt™; ,die Pfarrei im streng kirchenrechtlichen Sinn ist eine
menschliche Institution, in ihr ist aber die sie iibersteigende und ihr vorausliegende
ubernatiirliche Wirklichkeit der Kirche und der Diézese lebendig® (205); diese
iibernatiirliche Wirklichkeit tritt also in der Pfarrei in Erscheinung, aber nicht als
Pfarrei, sondern als Kirche so wie Kirche ja auch dort schon erscheint, wo zwei
oder drei auf Seinen Namen hin versammelt sind (Mt 18, 20). Was aber die Ge-
meinschaft anlangt, so schlieBt natiirlich ,,die iibernatiirliche Wirklichkeit, welche
wir in der Pfarrei vorfinden ..., auch iibernatiirliche Gemeinschaft ein ... Aber
diese iibernatiirliche Gemeinschaft 146t sich von sich aus nicht als Pfarreigemein-
schaft charakterisieren® (203): Soweit sie sich in die natiirlichen Strukturen er-
gieft und inkarniert und auch soweit die Kirche in der Eucharistiefeier Ereignis
wird, fithrt das wohl zu Gemeinschaften, die sich aber nicht notwendig mit den
Pfarrgrenzen decken. So ,.fithrt die Theologie einerseits zur Ortsgemeinde und
-gemeinschaft, die nicht mit der Pfarrei als solcher zusammenfallen; anderseits
fiihrt sie zur Gemeinschaft der allgemeinen Kirche und zur Gemeinschaft, die sich
um den Bischof bildet”. Diese ,,Gemeinschaft ist auch in der Pfarre zu finden,
aber nicht primar, und sie fallt nicht zusammen mit der Pfarreigemeinschaft® (206).
Sehr wohl aber lassen Kirchenrecht wie Theologie echte Gemeinschaften, ,,Fami-
lien®“, in der Pfarrei zu, und sie fordern zugleich — eine sehr fruchtbare Bemerkung
schon Nell-Breunings —, daB sich diese Gemeinschaften nicht abkapseln, sondern
zu einem missionarischen Pfarrkern werden, der fur alle Pfarrangehérigen Ver-
antwortung tragt. :

Im besonderen wird dann noch gefragt, ,,ob und inwieweit die Pfarrei kraft der
Liturgie eine Gemeinschaft genannt werden miisse oder kénne® (208), wobei Pfarrei
wieder als Oberbegriff verstanden wird, der Volk und Amt unter sich begreift.
Denn Liturgie vollzieht sich ja wesentlich in der Gemeinschaft und ihr hauptsdch-
licher Ort ist gerade die Bischofs- und Pfarrkirche. Aber auch hier ergeben sich
nach dem Verfasser keine Elemente, die ,,aus der Pfarrei eine lokal begrenzte
Gemeinschaft machen wiirden®. Denn die lokale Kultgemeinde fillt an sich nicht
mit der Pfarrgemeinde zusammen. Anderseits sprengt gerade die Liturgie jegliche
Grenze und, sosehr sie innerhalb irgendwelcher von anderswoher begrenzter
Gruppen gemeinschaftsbildend wirken kann und soll, in der Familie, in der Nach-

39



barschaft, auch ,,in der Pfarrei, insoweit diese ein soziologisch geschlossenes Gebilde
darstellt”, hebt sie diese Gruppen ,,immer iiber sich hinaus und hinein in die gréBere
Gemeinschaft der allumfassenden Kirche® (233).

Zuletzt soll ,,die Soziologie beantworten, ob und inwiefern sich die iibernatiirliche
Gemeinschaft inkarniert in der menschlichen Gesellschaft und im Rahmen der
Pfarrei als natiirliche Gemeinschaft sichtbar wird“ (30). Denn ,,das kirchenrecht-
liche Wesen der Pfarrei (als Oberbegriff) setzt im Grunde genommen stillschweigend
von anderswoher bereits konstituierte Gemeinschaft voraus®: die iibernatiirliche
Gemeinschaft der Kirche, die ,keine spezifische, ausschlieBliche Beziehung zum
Pfarrinstitut hat®, und die ,,echt menschliche, natiirliche Gemeinschaft, die von
der tbernatirlichen ergriffen wird® (234). Nun kann man aber nach den Fest-
stellungen der Pfarrsoziologie, die hiefiir zustindig ist, ,vom heutigen Pfarrinstitut
nicht mehr ohne weiteres sagen, daB8 es eine natiirliche menschliche Gemeinschaft
konstituieren wiirde. Ganz im Gegenteil, es setzt weitgehend bereits bestehende
Gruppen und Gemeinschaften voraus und will auf diesen aufbauen, sie erfiillen
mit dem iibernatiirlichen Leben der Kirche. In der Geschichte der Pfarrei 1Bt
sich deutlich die Tendenz verfolgen, die Ditzesangrenzen und Pfarrsprengel mit
den vorgegebenen profanen Strukturen zur Deckung zu bringen® (235). Der
Pfarrei kommt also eine Art ,,Mittlerrolle zwischen der iibernatiirlichen Gemein-
schaft der Kirche und der natiirlichen Gemeinschaft und Gesellschaft der Kirche“
zu, und ,nur dann kann von Pfarreigemeinschaft im Sinne der Fragestellung ge-
sprochen werden®, wenn die iibernatiirliche Gemeinschaft und ihre Ausfaltung in
einer echt menschlichen Gemeinschaft vereint sind und ,,diese vollkirchliche, lokal
beschrankte Gemeinschaft sachlich zusammenfillt mit der Pfarrei, wenn also
»alle Mitglieder der Pfarrei eine Gemeinschaft im vollkirchlichen Sinn bilden®
(236). Der Verfasser geht hier mit Recht zunéchst von der Soziologie der Gemeinde
aus, die ja soziologisch eine besondere Affinitdt zur Pfarre hat und handelt von
Bedeutung und Begriff der Gemeinde, ihren wichtigsten Elementen, ihrer Inte-
gration und ihrer Typologie, um dann eine von den Elementen der Gemeinde-
soziologie ausgehende Pfarrsoziologie zu befragen. Von vornherein kann man nun
sagen: Wo das kirchenrechtliche Pfarrinstitut und die Pfarrgemeinde im soziologi-
schen Sinn territorial oder auch lebensmiBig nach der religivsen Praxis nicht
zusammenfallen, ist ,,die Pfarrei von der Soziologie aus gesehen keine Gemeinschaft.
Sie kann héchstens eine oder mehrere Gemeinschaften innerhalb ihrer Grenzen
haben. Dort, wo Pfarrei und Pfarrgemeinde sich decken, kann die Pfarrei eine Ge-
meinschaft sein, muf es aber nicht. Sie kann sich aus mehreren integrierten Gruppen
(Gemeinschaften) zusammensetzen® (258), die untereinander soziologisch nichts
miteinander zu tun haben. Der Verfasser untersucht dann die soziologischen Typen
von Pfarrangehorigen: Kernpfarrangehérige, Durchschnittskatholiken, Rand-
katholiken und schlummernde Katholiken, nach ihrem Gemeinschaftscharakter
bzw. nach ihrer ,,gesellschaftlichen Solidaritdt®. Dabei ergibt sich nach den Unter-
suchungen Joseph H. Fichters etwa bei den Durchschnittskatholiken, die doch den
Hauptteil der Pfarrangehorigen ausmachen, daf3 ,fast jeder andere Faktor gesell-
schaftlicher Solidaritidt auf die Qualitit der menschlichen Beziehungen groBere
Wirkungen ausiibt als der religiose Faktor (273). Auch das Aufziehen von Organi-
sationen, besonders von groéBeren, kiinstlichen, formellen Organisationen, geniigt
noch nicht zur Erzielung wirksamer Zusammenarbeit, wie es fiir das Zustande-
kommen echter soziologischer Gemeinschaften erforderlich wire. So verweist auch
die Soziologie auf das Zellensystem. ,,Die informellen kleinen Gruppen bilden sich
gewdhnlich um eine hervorragende Personlichkeit, unter gleichzeitigem EinfluB3
anderer Faktoren, wie Volkstum, Bildung, Geschlecht, Alter, Freundschaft, Ver-
wandtschaft, Nachbarschaft usw.“(277). Zur Bildung einer Pfarrgemeinschaft selbst
tragen aber die Pfarrgruppen nur soweit bei, als sie selbst echte Gemeinschaften

40



sind und ihre Mitglieder fiir die Gruppe VerantwortungsbewuBtsein haben und
die Gruppen fiir das Pfarrganze. Freilich ist nicht zu tbersehen, daB auch die
Pfarrei selbst, etwa der Pfarrer, auf Grund ihrer eigenen integrierenden Kraft zur
Gemeindewerdung beitragen kann. So ist also innerhalb der Pfarrei ,,Gemeinschaft
im soziologischen Sinn méglich und ... meist auch vorhanden. Aber diese Ge-
meinschaft fallt weder mit den kirchenrechtlich zur Pfarrei gehérenden Katholiken
noch mit der soziologischen Pfarrgemeinde zusammen, sondern umfaBt nur einen
kleinen, bescheidenen Teil davon. Man kann nicht einmal sagen, der Kern umfasse
alle aktiven und vollwertigen Katholiken®. Von der Integrationskraft der Pfarrei
halt der Verfasser mit den von ihm zitierten Soziologen nicht allzuviel. Sie ist
nach ihm ,,mit allen Institutionen und Organisationen, mit der Kraft ihres Familien-
symbols, ihrer Werte, der Sakramente und der Liturgie und ihrem Kontakte
geringer als die Integrationskraft, welche mit der natiirlichen menschlichen Gesell-
schaft gegeben ist, wie Beruf, gemeinsame Interessen, Alter, Schulbildung, Familien-
stand, Freundschaft und Familienbande oder natirliche soziale Bediwrfnisse. Die
Pfarrei wirkt im Grunde genommen in jenem Mal integrierend, als sie es versteht,
die natiirlichen Integrationskrifte in ihren Dienst zu stellen. Sonst gleicht sie einer
Seele ohne Leib® (292 f.).

Ein kurzer dritter Teil (24 Seiten) betont zusammenfassend, dall echte kirchliche
Gemeinschaft dort vorhanden ist, wo sich die tibernatiirlich-mystische und kul-
tische Gemeinschaft ,,bis in die natiirlichen Strukturen und Sichtbarkeit der mensch-
lichen Gesellschaft und Gemeinschaft hinein ausdriickt und diese durchformt® (297).
Die heutige Pfarrei ,kann de facto unter ganz bestimmten Umstinden und bei
Erfiillung gewisser Voraussetzungen® solche Gemeinschaft sein, sie ,,mull es aber
nicht und wird es nur in seltenen Fillen tatsichlich sein® (298). Dann werden
einige ,pastoraltheologische SchluBfolgerungen® (295) gezogen, vor allem hin-
sichtlich der Bedeutung der Gemeinschaft fiir die Seelsorge, namentlich innerhalb
der Pfarrei. Wenn auch die Pfarrei an sich noch keine Gemeinschaft sei, so ,wird
echte Seelsorge immer darauf ausgehen miissen, volle kirchliche Gemeinschaften
zu formen und sie zu Tragern des kirchlichen Apostolates heranzubilden. ,,Diese
kleinen Gemeinschaften tragen die Masse, strukturieren sie und durchwirken sie®
* (303 £.). Sie miissen alle zugleich geschlossen und offen sein: geschlossene Gemein-
schaft, die als solche selbst auf dem Weg zu Christus ist, und offene, in der sich
Christus selbst der Welt schenkt. Der Verfasser zitiert einmal Fichter, nach dem
,wirksame Zusammenarbeit in Gruppen von mehr als 12 bis 15 Personen nicht
erzielt werden kann® (276). Dann werden einzelne Gemeinschaften innerhalb der
Pfarrei in ihrer seelsorglichen Bedeutung aufgezeigt: die Familie, die Priester-
gemeinschaft, die Gemeinschaft des Pfarrkerns, der Priester und Laien umfassen
soll, der innerlich fest und nach auBlen strahlend sein soll, die uberpfarrlichen
Milieugruppen und die Gemeinschaft der evangelischen Rite, die ,,am intensivsten
paroikia in dieser Welt“ ist (314). Entscheidend fiir das Wachsen einer Pfarr-
gemeinschaft ist natiirlich die Kooperation und Koordination dieser Gruppen.
Im iibrigen muB die Pfarrei gerade als Pfarrgemeinde auf die groBere Einheit des
Dekanates und der Dibdzese hin offen und zur Zusammenarbeit auf diesen hoheren
Ebenen bereit sein. AuBerdem muB sie ,,die verschiedenen gemeindlichen Gruppen .
— Nachbarschaften, integrierte Interessengruppen, Familien- und Freundschafts-
gruppen usw. — beriicksichtigen und positiv in die Seelsorgeplanung einbauen.
Namentlich ist den kleinsten Einheiten, den Zellen, und den eigentlich integrierten
Gemeinschaften vorwiegend Beachtung zu schenken® (316). Der Verfasser pladiert
mehr fiir eine Vermehrung der Kultstitten innerhalb einer groBeren Pfarre als
fiir eine Vermehrung der Pfarrkirchen, was ,auch eine Vermehrung des ganzen
Verwaltungsapparates mit sich bringt® (317). Einfache, aber ansprechende Kult-
raume sollten als geistige Zentren der jeweiligen Quartiergemeinschaft ausgebaut

41



werden. Auch Ordenskirchen kénnten solche Zentren fiir eine Quartiergemeinde
oder eine iiberpfarrliche Gruppe werden. Die Pfarreinteilung miisse auf die soziolo-
gischen Strukturen Riicksicht nehmen. Innerhalb der Pfarreien und iiberpfarrlich
miiBte freilich mehr gemeinsam beraten und geplant werden. Unter diesen Voraus-
setzungen sei die rechtliche Form des Pfarrinstitutes ,an sich beweglich genug,
um eine Pfarrgemeinde und eine Pfarrgemeinschaft in sich aufzunehmen und trotz-
dem verantwortlich zu bleiben fiir alle jene, die von der Gemeinde noch nicht
beriithrt sind“ (318).

I1. Schon diese Skizzierung des Inhalts zeigt die Aktualitit, ja Brisanz des behan-
delten Stoffes fiir die Pastoraltheologie und noch mehr fiir die seelsorgliche Praxis.
Schon darum seien zum SchlufB einige ergdnzende Bemerkungen gemacht, die mehr
dem Weiterfiithren des Gebotenen, mancher Akzentsetzung als bloBer Kritik dienen
sollen. Denn bei der Fiille der aufgerollten Fragen ist von vornherein nicht zu
erwarten, daB alles mit gleicher Ausgewogenheit behandelt oder gar mit gleicher
Treffsicherheit gelost wird, zumal man bei manchen Dingen erst nach langjihrigen
praktischen Versuchen sagen konnte, ob der konkrete Vorschlag weitergefiihrt
habe oder nicht. Vielleicht sihe mancher deshalb auch da und dort lieber einen
Konjunktiv als einen apodlktlschen Indikativ, zumal die Gegensitze manchma[
gar nicht so stark sind, wie sie sich dem Leser darbieten.

1. Eine gewisse Problematlk ist schon mit dem Gemeinschafisbegriff verbunden, mit
dem gearbeitet werden mufl. Der philosophisch-soziologische Gemeinschaftsbegriff,
den Blochlinger verwendet, ist natiirlich zunéchst von den mit der menschlichen
Natur gegebenen oder auf freie menschliche EntschlieBung zuriickgehenden
Gemeinschaften genommen. Wohl betont der Verfasser, da8 ,kirchliche Gemein-
schaft natiirlich letztlich in der Gnadeneinheit wurzelt (27), muf aber natiirlich
auch zugeben, daB ,,die Solidaritit durch géttliche Gnade mit den Werkzeugen der
* Soziologie nicht untersucht werden kann® (273); diese kommt nur an die duBeren
Erscheinungsweisen heran. Nun tritt aber nicht alles von der iibernatiirlichen
Wirklichkeit sichtbar und meBbar in Erscheinung. Diese Schwierigkeit hat jede
Religionssoziologie zu beachten. Uns scheint nun, daB der Verfasser dieser Gefahr
nicht immer ganz entgangen ist und mitunter zu einseitig das in Erscheinung
tretende Gebilde sieht bzw. dieses soziologische Gebilde zu sehr von der iibernatiir-
lichen Wirklichkeit getrennt sieht. Diesen Eindruck erhalten wir gerade bei man-
chen Aussagen des Verfassers iiber die Pfarrei, von denen nun die Rede sein soll.
2. GewiB ist die Pfarrei nicht géttlichen, sondern nur menschlichen Rechtes, ist
»im streng kirchenrechtlichen Sinn eine menschliche Institution® (205), und ,,die
itbernatiirliche Wirklichkeit hat die Pfarrei nicht aus sich selber, sondern von
Christus durch die Kirche® (201), was iibrigens auch kein ,Liturgiker® leugnen
wird. Trotzdem scheint es uns problematisch, auch in der theologischen Betrachtung
die ithernatiirliche Wirklichkeit nur als der Pfarre vorausliegende oder sie iibersteigende
Wirklichkeit zu sehen, die zwar in der Pfarrei in Erscheinung tritt, aber ,,nicht
als Pfarrei, sondern als Kirche, so wie Kirche als Kirche in jeder kirchlichen Ge-
meinschaft erscheint: sit tibi in tribus ecclesia!“ (201). Wohl ist die Pfarrei ein
kiinstliches Gebilde, aber doch eigens gesetzt von der durch Christus gestifteten
Kirche im Rahmen und in Ausiibung ihrer géttlichen Sendung und gerade zu
einer spezifischen Ausiibung ihrer Sendung; ist die Pfarrei.doch, wenn wir Karl
Rahners Gedanken (in Hugo Rahner: Die Pfarre. Freiburg im Breisgau 1956. 34 f.)-
aufnehmen und etwas modifizieren diirfen, de facto und de iure die kleinste Ge-
meinde, in der als einer dauernden kirchlichen Einrichtung die Kirche fiir den
einzelnen normalerweise zuerst Ereignis wird, in der dieser ihr normalerweise
zuerst begegnet, auch der Ditzese, auch dem Bischof. DaB die Pfarrei
als Einrichtung mit einer gewissen Dauer gestiftet ist, unterscheidet sie
von anderen Einrichtungen und Vereinigungen, in denen mehr zufillig, akzi-

42



dentell die Kirche, etwa anldBlich einer eucharistischen Feier, Ereignis werden
kann. Ubrigens scheint uns die eucharistische Feier nicht das einzige gemeinde-
bildende Element der Pfarrei zu sein. Ferner ist zu beachten, daB sich die Kirche
heute fur den einzelnen Christen weit mehr und weit intensiver in der Pfarre ak-
tualisiert als im Bistum und daB viele Funktionen des Bischofs fiir den einzelnen
heute der Pfarrer ausiibt, unbeschadet freilich der grundsitzlichen und inneren
wesentlichen Abhangigkeit der Pfarrei vom Bischof. Auch sollte man nicht ver-
gessen, daB die Schrift nicht selten dasselbe Wort ecclesia fiir die Gesamtkirche
und fir die Ortsgemeinde verwendet, ja selbst fiir die kleinen Hausgemeinden,
die man doch nicht einfach mit der bischéflichen Gemeinde oder gar mit unserer
Ditzese in Parallele setzen kann, die eher manche Ziige unserer Pfarre an sich
tragen. .

Wenn wir nun auf das Problem der Gemeinschaft zuriickkommen, kann man doch
fragen, ob man einem solchen Gebilde, wie es die Pfarrei (als Oberbegriff mit Amt
und Volk) ist, das von der Kirche geschaffen ist, damit in ithm ganz bestimmte
tibernatiirliche Handlungen ex officio geschehen, in dem die eucharistische Feier
far ein bestimmtes Volk regelmaBig dargebracht werden muf, diesem bestimmten
Volk gewisse iibernatiirliche Gaben regelmiflig angeboten werden miissen von
einem eigens dafiir bestimmten priesterlichen Hirten, ob man einem solchen Ge-
bilde mit einem rein soziologischen Gemeinschaftsbegriff gerecht werden kann.
Denn manches, was an Ubernatiirlichem in diesem Gebilde spezifisch geschieht,
tritt ja sogar duberlich in Erscheinung, wenigstens als Angebot, auch wenn viele
es nicht zur Kenntnis nehmen, und manches davon wird seine Wirkung tun, wenn
man auch nicht sagen kann, wann. Die Tatsache des Bestehens der Pfarrei, wie sie
konkret von der Kirche eingerichtet ist, hat wohl allein schon gewisse, selbst sozio-
logisch feststellbare Wirkungen, wenn auch mitunter etwas langfristiger Art. Die
Pfarrei stellt aber zweifellos auch eine Wirklichkeit dar, von deren iibernatiirlicher
gemeinschaftsbildender Kraft man wohl nicht ganz absehen darf, auch wenn man
ihre Wirkungen nicht exakt feststellen kann; sicher aber sind sie da und erreichen
selbst die, die von ihrer Pfarrei nichts mehr wissen wollen, und weben ein unsicht-
bares, aber reales Band um das ganze Pfarrvolk — selbst wenn man nur das im
Pfarrinstitut kirchenrechtlich Festgelegte gelten 148t und von all dem absieht, was
vom Kirchenrecht her wohl gewiinscht und angeregt wird, dessen AusmaB und
Vollkommenheit aber vom Willen der Amtstrager und des Volkes abhangt. Es
gibt also allem Anschein nach doch einige iibernatiirliche Wirklichkeiten, die
wan die kirchenrechtliche Institution als solche gebunden® sind (200), nadmlich
von der Kirche selbst an sie gebunden wurden.

3. Uberhaupt scheint die integrierende Kraft der Pfarrei zu kurz bemessen, wenn es
heiBt: ,,Die Pfarrei wirkt im Grunde genommen in jenem Mal integrierend, als
sie es versteht, die natiirlichen Integrationskrifte in ihren Dienst zu stellen. Sonst
gleicht sie einer Seele ohne Leib®™ (293). Unter diesen natiirlichen Kriften meint
der Verfasser ,Beruf, gemeinsame Interessen, Alter, Schulbildung, Familienstand,
Freundschaft und Familienbande oder natiirliche soziale Bediirfnisse” (293). Alle
diese Dinge sind gewiB von nicht geringer Bedeutung, und im katholischen Raum
ist man versucht, diese Bedeutung zu unterschiatzen. Aber auch abgesehen vom
beschrankten Material, auf das der Verfasser selbst hinweist und das ,nur einige
bescheidene Einblicke erméglicht, die weitgehend den Charakter des Vorlaufigen
oder Partikuldren tragen® (271), halten wir dieses Urteil fiir itbertrieben. Héren
wir nicht einerseits dauernd Klagen, daBl auch die gerithmten ,nattirlichen Inte-
grationskrafte heute immer weniger integrierend wirken, wie wenig Beruf und
Familie und gemeinsame Interessen und Alter die Menschen wirklich aneinander-
binden, daf es keine echte Freundschaft mehr gebe und dall also offenkundig
doch andere, vielleicht hintergriindige Dinge locker geworden sind, die den Aus-

43



einanderfall jener vordergriindigen Dinge bewirken. Liegt nicht die tiefste Ursache
der mangelnden Integrationskraft unserer Pfarreien vielmehr in der mangelnden
Glaubenskraft, im Schwund der Glaubenssubstanz vieler ihrer Mitglieder? Hat
nicht umgekehrt die vorhandene Glaubenssubstanz oft genug schon und in den
schwierigsten Verhiltnissen, etwa einer Verfolgungssituation, ihreintegrierende Kraft
bewiesen? Man verweist nicht selten darauf, daf die, die sich in solchen Situationen
bewihren, etwa wahrend unserer nationalsozialistischen Ara bewihrt haben, meist
aus den verschiedenen vorher bestandenen katholischen Organisationen hervor-
gingen. Bei niherer Untersuchung zeigt sich meist, daf sich auch daraus nur die
bewédhrten, in denen jene Glaubenssubstanz eben vorhanden war, die zu vertiefen
mindestens eines der Ziele katholischer Organisationen immer sein sollte.
Auffallend ist, daB der Verfasser das mandatierte Aposiolat der Laien, also die ,,actio
catholica® in ihren verschiedenen Organisationsformen, kaum erwahnt, auch nicht
am Schluf3 des ersten Teiles, wo wenigstens die Bedeutung des Laienapostolates
und eine ,,actio catholicorum® erwahnt wird. Das ist vor allem deshalb bedauerlich,
weil gerade dieses von der Kirche in den letzten Jahrzehnten so geférderte Apostolat
der Laien zufolge seiner engen Verbindung mit der kirchlichen Hierarchie und
zugleich mit den verschiedenen Strukturen der Welt besonders geeignet wére, die
integrierende Kraft der Pfarre zu steigern und, wo es richtig gesehen wird, auch
tatsdchlich steigert.

4. In den kirchenrechtlichen Uberlegungen des Verfassers fallt die Neigung auf, den
status quo fast als unabidnderlich oder kaum einer Verbesserung bediirftig hinzu-
stellen, obwohl das ganze Kirchenrecht in seiner konkreten Form (abgesehen
von den wenigen canones, die ius divinum enthalten) ein menschliches Gebilde
ist wie das Pfarreiinstitut. Die spirlichen Ansdtze von Reformmoglichkeiten
werden nicht durchgehalten, wodurch ein unklares Bild entsteht. So wird auf
Seite 164 angedeutet, daB es ,,denkbar wire — wenn nicht sogar wiinschenswert —,
daB im Kirchenrecht die Gemeinschaftsstruktur auch rechtlich zum Ausdruck
gebracht wiirde®, also daB das Pfarrvolk als solches Triager von Rechten und
Pflichten, mithin Rechtssubjekt wiirde. Auf Seite 204 wird mit Recht ,hinter
dieser Schau (des CIC) eine klerikale Auffassung von der Kirche® vermutet.
Gleich wird aber alles wieder zuriickgenommen mit der Bemerkung, dafB ,das
Kirchenrecht auch theologische Griinde fiir sich hat, wenn es die Pfarrangeho-
rigen nicht zu einer juristischen Kérperschaft zusammenfaBt. Es wiirde dadurch
der Pfarrei eine ungebiihrliche Selbstindigkeit verleihen, die einer dogmatischen
Betrachtung nicht standhielte”. Die ,ungebiihrliche Selbstandigkeit® liefie sich
itbrigens durch die Art der VerfaBtheit dieser Kérperschaft unschwer vermei-
den (vgl. auch Seite 166-168, 234 und 317 f.).

Die Polemik gegen Hagen (Seite 162 f.) scheint uns nicht stichhaltig, da Hagen
seinen Uberlegungen einen anderen Gemeinschaftsbegriff zugrundelegt, nicht den
der neueren Soziologie. Dies aber ist wohl sein gutes Recht. DaBl das Pfarrvolk
»irgendein Band miteinander verkniipft“ (August Hagen. Pfarrei und Pfarrer nach
dem CIC. Rottenburg am Neckar 1935. Seite 13) und daB es nicht weniges ,,zu
gesamter Hand gemeinsam® hat (René Kénig. Grundformen der Gesellschaft.
Die Gemeinde. Hamburg 1958. Seite 18), wird man wohl nicht leugnen kénnen.
Wenn gesagt wird, dieser Gemeinschaftsbegriff ,halte soziologisch nicht stand®
(163), so kénnte man auch fragen, ob ein rein soziologischer Gemeinschaftsbegriff
hier standhalt.

Auch die Verteidigungskampagne fiir ,die kanonistische These” (Seite 202 f.)
kann uns nicht recht iiberzeugen. Daraus, daBl die Pfarre nicht gottlichen Rechtes
ist, folgt unserer Meinung nach noch nicht, daB sie keine iibernatiirliche Wirklich-
keit ist; die Kirche kann auch iibernatiirliche Wirklichkeiten schaffen, zwar nicht
aus eigener Kraft, aber in Kraft ihrer Sendung. Die Pfarrei als Amt erscheint schon,

44



wie sie das Kirchenrecht selbst beschreibt (cc 145.216 § 1. 451 § 1. 453 § 1. 456.462.
464/469), als tibernatiirliche GréBe, nicht nur als duBere Hiilse, in die erst von
aubllen her die iibernatiirliche Wirklichkeit eindringt. Solche Trennungen des vom
Kirchenrecht selbst festgelegten Inhalts vom ,reinen Rechtsgebilde® (man miiBte
sagen: von der Rechtshiilse) scheinen uns problematisch. Es geht also wohl nicht
nur um ein Aneinander-Vorbeireden von ,Kanonisten und Liturgikern®, , weil
beide von einem anderen Pfarreibegriff ausgehen® (202 f.), sondern um eine ver-
schiedene Auffassung vom kanonistischen Pfarreibegrift selbst.

5. Hat nicht, um noch auf einiges hinzuweisen, das Territorialprinzip doch mehr
Bedeutung als ihm der Verfasser mitunter zuzubilligen scheint? Zeigen nicht
Erfahrungen in der Arbeiter- und Jungarbeiterseelsorge, dafl die wachsende Freizeit,
wohl auch die wachsende Wohnkultur oder wenigstens der Wohnkomfort, die
Menschen wieder mehr Zeit am Wohnort verbringen 1Bt als frither und daB sie
darum, wenn iiberhaupt, noch am ehesten am Wohnort zu erreichen sind? Auch
die gemeinschaftsbildende Kraft groBerer Organisationen scheint uns mitunter
etwas unterschitzt. In gewissen Altersstufen und bei gewissen Volksschichten
spielt das BewuBtsein, sich in einer groBeren Gemeinschaft zu wissen, immer noch
eine groBe Rolle, wenn auch zugegebenermalen nicht mehr die, die es frither hatte.
Damit ist natiirlich nichts gegen das Zellensystem gesagt, dessen Bedeutung man
gar nicht hoch genug einschitzen kann und das gerade auch dazu nétig ist, gréBeren
Gemeinschaften integrierende Kraft zu geben oder zu erhalten.

Mit Recht weist der Verfasser auf die Bedeutung der Familie fiir das pfarreigemein-
schaftliche Leben hin. Trotzdem muB vor der Gefahr gewarnt werden, die ,,Familien-
seelsorge” gegen die ,, Vereinsseelsorge auszuspielen. Beides ist notwendig, beides hat
auch seine Grenzen. Die Organisationen diirfen den Sektor, fiir den sie da sind,
nicht zum Ganzen machen wollen und miissen ihre Dienstfunktion gegeniiber dem
Ganzen und gegeniiber den anderen Teilen sehen. Das muB aber in einem gewissen
MaB auch die Familie. Sie eignet sich auBerdem nur sehr beschrankt als Organi-
sationsprinzip, wie sich immer wieder herausstellt, schon gar nicht als einziges
Organisationsprinzip. Thre Mitglieder koénnen aufBlerfamilidre Veranstaltungen
weithin gar nicht gemeinsam besuchen; die Kinder streben in einem gewissen
Alter vollig legitim von der Familie weg, suchen den Kreis der Altersgenossen und
brauchen das geradezu zu ihrem Reifen. Die Kirche mufl das in ihrem Apostolat
berticksichtigen.

Die Milieugruppen werden fast nur iiberpfarrlich gesehen. Sie kénnen aber auch
pfarrlich existieren; ja dies stellt sogar ein gewisses Ideal dar, weil es die Vorteile
des Milieuprinzips und des Pfarreiprinzips vereint. Die Pfarreien miissen sich dabei
freilich hiiten, die Milieugruppen pfarrlich zu sehr auszuniitzen, sie dem Milieu
praktisch zu entziehen, ja zu entfremden.

Diese Anmerkungen sollen die Bedeutung dieser Untersuchung in keiner Weise
verdunkeln, zumal die Versuchungen und Siindenfille im katholischen Raum ja
gerade auf den Sektoren nicht gering sind, die der Verfasser — vielleicht etwas
einseitig — herausstellt, und zumal die positiven Thesen, die er aufstellt, von diesen
Bemerkungen kaum beriihrt werden. Es geht vor allem um die Uberwindung der
bedauerlichen Trennung unserer Pfarrei von der natiirlichen Gesellschaft und ihren
Gemeinschaften und Strukturen. Dazu muB man diese Strukturen kennen und,
wenn man sie kennt, ernstnehmen. Vielleicht mufl die Pfarrei schon rein auBerlich
ihre Grenzen mit den vorgegebenen profanen Strukturen wieder mehr in Deckung
bringen; vor allem aber muB sie sich bemiihen, ihre iibernatirliche Kraft in diese
Strukturen einstromen zu lassen und mit deren Hilfe eine Kernpfarrei und damit
eine Pfarreigemeinschaft auch im soziologischen Sinn aufzubauen. Gerade hier
hatten die Pfarrausschiisse einer Katholischen Aktion oder dhnliche Gremien eine
nicht geringe koordinierende Funktion. So wird das Buch zu einer ernsten Ge-

45



wissenserforschung. Es warnt davor, die Pfarrei als eine Gemeinschaft vorauszu-
setzen, die sie weithin erst allmihlich wieder werden muB. Die Not dieses Werdens
aber fordert eine ,wesentlich missionarische ' Struktur® der Pfarrei: »Um den
integrierten Pfarrkern, der eine vollkirchliche Gemeinschaft bildet, gruppiert sich
die Pfarrgemeinde, welche vom Kern zusammengehalten wird und von ihm her
die Struktur einer Gemeinde bekommt. Das Leben der Pfarrgemeinde héngt
zwangsldufig ab von der Strahlungskraft und Vitalitit des Pfarrkerns, Er trigt also
die Verantwortung fiir das Leben der Pfarrgemeinde. Aber um die Pfarrgemeinde
legt sich ein unter Umstinden sehr weiter Kreis von Pfarreiangehorigen, fiir welche
Pfarrklerus, Pfarrkern und Pfarrgemeinde eine christliche Verantwortung tragen
und die vom Rand wieder ins Herz der Kirche zuriickgefiihrt werden sollten® (302).

MITTEILUNGEN
Gott ISt tot
Von fohann Fischl

Kaum ein Wort hat in die religitse Krise unserer Zeit so wie ein greller
Blitz hereingeleuchtet, als der scheinbar so niichterne Satz: ,Gott ist tot.“
Nietzsche hat es allerdings verstanden, unserem Zeitalter den ganzen Ernst dieser
Feststellung ins BewuBtsein zu rufen: ,Wir haben ihn getdtet — 1hr und ich! Wir
alle sind seine Morder! Aber wie haben wir das gemacht? Wie vermochten wir
das Meer auszutrinken? Wer gab uns den Schwamm, den ganzen Horizont wegzu-
wischen!?* Nietzsche verstand es auch, wie ein Prophet auf die ungeheuerlichen
Folgen hinzuweisen, die sich aus dieser Feststellung ergeben: ,,Du wirst niemals
mehr beten, niemals mehr anbeten, niemals mehr im unendlichen Vertrauen
ausruhen — du versagst es dir, vor einer letzten Weisheit, letzten Gite, letzten
Macht stehenzubleiben und deine Gedanken abzuschirren — du hast keinen fort-
wéhrenden Wichter und Freund fiir deine sieben Einsamkeiten — es gibt keine
Vernunft mehr in dem, was geschieht, keine Liebe in dem, was geschehen wird —
deinem Herzen steht keine Ruhestatt mehr offen — du wehrst dich gegen einen
letzten Frieden: Mensch der Entsagung, in alledem willst du entsagen? Wer wird
dir die Kraft dazu geben? Noch hatte niemand diese Kraft®,“ Es ist geradezu un-
méglich, dall ein Theologe an einer so wuchtigen Botschaft einfach vorbeigehen
kann. ;

Die Art aber, wie die Theologen und Philosophen zu dem Satz ,,Gott ist tot® Stellung
genommen haben, war sehr verschieden, Solowjew, der sich sehr eingehend mit
Nietzsche beschiftigt hatte, sah in ihm den Vorboten des Antichrist. Viele sahen
in ihm den radikalen Atheisten, der selbst den Schatten Gottes noch aus dieser
Welt austilgen méchte. Heidegger, der sich in seinen ,,Holzwegen® (1950) eingehend
mit diesem Satz auseinandersetzte, sah in Nietzsche einen Gottsucher wider Willen
und einen Gotteslisterer, der noch unter Fliichen betet. Martin Buber meint in
seinem Buch ,,Gottesfinsternis* (1952), Nietzsche habe mit dem Gedanken von
der ,,Abwesenheit Gottes” die Krise unseres Zeitalters ausgezeichnet getroffen.
Franz Overbeck, der Freund Nietzsches in Basel, ist wieder der Ansicht, Nietzsche
habe im Sinne des Protestantismus gegeniiber der siiBlichen Verzeichnung des
Jesusbildes wieder das kernige Christusbild des Urchristentums herstellen. wollen,
ahnlich auch E. Benz (Nietzsches Ideen zur Geschichte des Christentums und
der Kirche, 1956). Hans Pfeil (Nietzsche und die Religion, 1949) glaubt im Lebens-
schicksal Nietzsches jene Tragik schen zu konnen, die sich notwendig aus der

! Die frohliche Wissenschaft, § 125: Der tolle Mensch. Werke (Kroner-Ausgabe) VI, 189.
? A.a. O, § 285, Excelsior! VI, 242,

46



