Das Konzil des Volkes Gottes

Von Winfried Gruber

Die pastorale Zielsetzung des Konzils hat mit groGer Entschiedenheit die Kirche
als das ,,Volk Gottes* in den Blick gebracht. Schon die Ankiindigung des geplanten
»aggiornamento® konnte als ein Zeichen fiir ein auf unsere Zeit zu gesprochenes
Bekenntnis gewertet werden. Kirche angesichts der Geschichte und in Verbindung
mit der geschichtlichen Gegenwart ist der Aspekt, unter dem alle Erérterungen am
Konzil stehen. Vielleicht wurde noch nie so viel Riicksicht auf die Umwelt genommen
wie jetzt. Dabei wird diese Welt nicht einfach als vorfindliche Gréfie bestimmt,
sondern als das, was sie ist: Frucht der Zusammenarbeit aller, Summe unzéahliger
Einzelentscheidungen, die tiber das private AusmaB zur Welt, zum Raum, der uns
alle angeht, fithren. Die Kirche weill heute mehr denn je, daB sie in der Vielfalt
der Weltfaktoren zwar ein gewichtiger, aber nicht der einzige ist; daB ihr der Auf-
bau der Welt nicht allein zukommt, sondern sie hierin im Wettstreit mit anderen
Michten steht, die es ebenso ernst und gut meinen, im praktischen Handeln sogar
noch wirksamere Methoden beherrschen. Wélt ist nicht die einzige Aufgabe der
Kirche, aber sie ist eine wichtige Aufgabe, fiir die sie zur Sammlung einer lebens-
tichtigen, weltoffenen Gemeinschaft werden muB, die von der Sinnhaftigkeit des
Weltgeschehens iiberzeugt und vom Glauben an die Zukunft der Menschheit
durchdrungen sein muBl. Thre Gemeinschaft muB3 inmitten der aufstrebenden Volker
eine Konzentration von Menschlichkeit besitzen, dazu jenes MaB an Erfahrung,
das sie zur geistigen Fithrung tauglich macht. Nach jeder Hinsicht tiichtig kann sie
dann den Anspruch erheben, das Folk Gottes zu sein. Als solches darf es seine Aufgabe
nicht in Weltdingen allein erfiillt sehen, sondern reprasentiert Gottes Oberhoheit
itber alle Giiter dieser Erde, weist ihnen ihre Richtung, ihr Woher und Wohin.
»Volk Gottes™ ist ein Ordnungsprinzip und bezeichnet die Mitte der Menschen,
den Sammlungsort, an dem die Vielen eins werden.

Aus dieser Einfithrung des Begriffes geht hervor, wie er im folgenden verwendet
wird: nicht so sehr als biblischer Fachbegriff, sondern als Sammelname fiir das
Volk der Jukunft; fiir ein Volk, das iiberdauert in eine Zukunft hinein, auf die es
ankommt, weil sie von Gott heraufgefuhrt wird, also nicht nur Ergebms der Ge-
schichte ist. Dieses Volk ist fiir die Geschichte Goites da, ob sie nun schon zurtickliegt
oder erst im Kommen ist. Es ist ein geschichtsglaubiges Volk, darum kann ihm
auch die Bedeutung der Gegenwart nicht entgehen.

Die Lage beim Konzil

Beim AbschluB der zweiten Sitzungsperiode des Konzils war die I'rage nach dem
rechten Ausdruck fiir das vielschichtige Wesen der Kirche durchaus offen geblieben.
Die Kirche wiachst in ihre Welt-Aufgabe erst hinein, konnte man sagen, und mul}
darum ihre Selbstfindung fiir weitere Aspekte offen halten. In der Ansprache zur
Wiedererofinung des Konzils hat Papst Paul VI. darauf hingewiesen, daf} seit dem
ersten Vatikanischen Konzil eine Reihe von duBeren Umstinden AnlaB war,
auf eine Begriffsbestimmung der Kirche hinzuarbeiten: ., . . . die gesellschaftliche
Verdichtung der Kultur unserer Zeit, die Zunahme der wechselseitigen Beziehungen
zwischen den Menschen, die Notwendigkeit, die verschiedenen christlichen Bekennt-
nisse nach einer zutreffenden und einheitlichen, in der gottlichen Offenbarung
enthaltenen Begriffsbestimmung zu beurteilen, und dhnliche Umstidnde mehr®.*
In diesen Worten klingt das Moment der welthaften Existenz der Kirche unmiB-

1 Herder-Korrespondenz (abgek. HK) 18 (1963) 2, S. 79.

3 89



verstandlich an: Um sich selbst zu verstehen, ist sie an Entwicklungen gewiesen,
um diese Entwicklungen aber messen zu koénnen, muB sie sich selbst immer besser
verstehen. Soweit ich sehe, ist die Abhingigkeit der Sinndeutung der Kirche von
den in der Geschichte objektivierten Vorgdngen noch nie so klar ausgesprochen
worden. Man hat gesagt, daB fir das Zustandekommen dieses Konzils keine kon-
kreten duBleren Griinde anzugeben seien. Dies mag so weit stimmen, als es nie einen
isolierten duBeren Grund geben kann. Immer bestand fiir die konkrete Existenz
der Kirche eine Wechselwirkung von innen und auBen, von innerkirchlichen
Zielen und auBerkirchlichen Wirkungen und umgekehrt. Das Faktum der Ein-
weltlichung — bei Gefahr einer schuldbaren Identifizierung mit der Welt iiber-
haupt — ist mit der gnadenhaften Inkarnation gegeben. Da fragt sich in zunehmendem
MaBe: Was ist iiberhaupt innen und auBlen? Wo verlaufen die Grenzen zwischen
Kirche und Nicht-Kirche, zwischen Menschen und Menschen? Diirfen wir nicht
sagen, daB der ProzeB der Einverleibung des Alls — gemaB der in Eph. I, 10 ver-
heiBenen Anakephalaiosis — eben der der fortgesetzten Menschwerdung ist, durch
die immer mehr Bereiche in eine immer wandlungsreichere Bezogenheit zu Christus
gebracht werden? Kommen wir hier mit unseren herkommlichen MaBstiben
noch aus?

War einst die Kirche einer zu einem GroBteil unorganisierten Menschheit gegen-
itbergestellt, so ist sie heute eine Organisation unter vielen. Wir sollten darum nicht
darauf verzichten, die Kirche als feste Organisation zu betonen, miissen aber
verstehen, dafB3 die Kirche als Ordnungsmacht weder bewundert noch allgemein
zugegeben wird. Sie kann sich hier mit der gegenwartigen Menschheit nur auf eine
Ebene stellen: als Volk unter Vélkern, in einen Sinnzusammenhang gebracht,
den sie aber nicht allein bestimmt, sondern mit allen mitzutragen hat. Die Kirche
kennt nicht nur das Faktum des Pluralismus, sondern auch die daraus entspringende
Aufgabe: Aus den Vielen soll Einheit werden. Es ist klar, daf} die eigene Auffassung
von Vielheit und Einheit dadurch sehr stark gepragt wird. So vollzieht sie ihre
sammelnde Funktion und vermittelt die Teilnahme am gesammelten Gottesvolk,
die nicht gleich formale Zugehorigkeit bedeuten muB, vor allem so lange nicht,
als die Bedingungen der formalen Zugehorigkeit noch zu abstrakt und geschichts-
fremd angesetzt werden. Auch das Volk Gottes bestand nicht von Anfang an,
sondern es entstand aus Berufung und Antwort, die sich beide durch die Geschichte
hinzogen und an diese gebunden blieben. Auch heute darf es sichnichtals gegebene,
zur menschlichen Verfiigung iiberlassene, rein soziologische Wirklichkeit verstehen,
die aus eigener Macht Bedingungen zur Teilnahme aufstellen kann. Das Volk
Gottes mul3 geschichtshorig bleiben, als Volk inmitten anderer Vélker, als Er-
eignis des Gnadenwillens Gottes. Die Grundhaltung dieses Volkes ist seine Glaubigkeit.
Gerade die Einbettung in den geschichtlichen Zusammenhang mit allen Vélkern
1aBt die Kirche als Volk Gottes erscheinen — in Abhebung und Solidaritit zugleich —,

Religionspidagogische Ferienkurse in Donauwirth

Vom 27. bis 31. Juli wird ein religionspiddagogischer Kurs abgehalten fiir sdmtliche Lehrkrifte aller
Schulgattungen. Das Thema ,,Eucharistickatechese und MeBopfererziechung® wird theologisch,
padagogisch und schulpraktisch vertieft von Weihbischof Dr. J. Zimmermann (Augsburg), Prilat
Dr. H. Fischer (Miinchen), Prilat Dr. W. Haerten (Aachen), Domkapitular F. Bauer (Miinchen),
Rektor G. Weber (Jiilich), Prof. H. Hilger (Aachen), Prof. Dr. A. Arens (Trier), J. Quadflieg
(Waldrach), Katechetin G. Wimmer (Miinchen).

Vom 3. bis 7. August liuft ein padagogischer Weiterbildungskurs fiir Lehrerinnen und Lehrer an
Volksschulen. Beide Kurse leitet Oberstudienrat Ferdinand Kopp (Miinchen). Anmeldungen sind
zu richten an Direktor Max Auer, Cassianeum, 885 Donauworth.

90



wobei wir so weit gehen kénnen, diesen Zusammenhang auch in der urspriinglichen
Bedeutung des Begriffes enthalten zu sehen, dort zwar in der Gegeniiberstellung
zum ,,Nicht-Volk“ der Heiden, von dem es in seiner Bestimmung aber nicht end-
gultig getrennt bleiben, sondern sich zur Einsammlung aller Vélker 6ffnen sollte.
Volk, das potentiell alle Vélker enthalt, das ist das Volk Gottes. So 148t sich auch
die Diskussion am Konzil iiber die verschiedenen Bilder der Kirche verstehen,
die zum Ausdruck brachte, daB die Bezeichnung ,Volk Gottes* deutlicher die
Einwurzelung der Kirche in dieser Welt sichtbar macht als irgendein anderer
Begrift?.

Volk Gottes fiir das Reich Gottes

In diesem Volk ist Gott am Werk. Es begriindet sich nicht in einer eigenen Ge-
schichte, die aus seinen autochthonen, rassisch bedingten Wurzeln aufsteigt, sondern
in diesem Volk spiegelt sich die Freiheit des géttlichen Handelns. So ist Israel Volk
Gottes durch einen besonderen BeschluB3 Gottes, der auf das Heil der ganzen Welt
abzielt: ,Wenn ihr nun auf meine Stimme heharrlich hért und meinen Bund
haltet, so werdet ihr unter allen Vélkern mein besonderes Eigentum sein; denn
mein ist die ganze Erde! Ihr sollt mir ein Koénigreich von Priestern und ein heiliges
Volk sein!* (Ex. 19, 5 f.) Warum Gott gerade dieses Volk erwihlt, weil3 niemand,
weil Gottes Gnadenwahl dem Menschen nie einsichtig werden kann. Hierin fithlt
sich der Mensch stets vor einen absoluten Anfang gestellt, der sich jeder Erklarung
entzieht. Gottes eigene Unerklédrlichkeit spiegelt sich in seinem Gnadenwerk,
die Unerforschlichkeit seiner Offenbarung (Deut. 7, 6 f.). Der Name ,,Gottes Volk*
ist Ausdruck der Souverinitit, seiner unabhingigen Michtigkeit in Sein und Ge-
schichte®. Ohne Verkiirzung und Abschwichung wird die Erhabenheit Gottes
und sein Besitzverhdltnis zum Volk der Erwihlung ausgesprochen. Der Ausdruck
eignet sich wie kein anderer, um die Absichten Gottes, seinen unbedingten Anspruch
auf den Menschen wiederzugeben. Dabei geht es nicht um politische Machtan-
spriiche, sondern um die Hinwendung des Volkes zum einen Gott. Das L.eben des
Volkes wird Gottesdienst, Erfullung des Bundes. Hier feiert Gott seine Gegenwart
unter den Menschen, sein Volk aber lebt aus dieser Gegenwart und steht vor dem
Angesichte Gottes. Die Geschichte des Gottesvolkes wird dadurch bestimmt, daB
es in dieser Gegenwart bleiben soll, um sich so seiner einzigartigen Zukunft gegen-
iiber bereit zu halten. Die Heilszeit ist ihm von Gott zugesagt, auf sie ist das Volk
verpflichtet. Da es seine kultische Existenz verfehlt, wird als neuer Triger und Erbe
der ‘Berufung die ganze Menschheit sichtbar: ,,Sie sollen mein Volk sein und ich
werde ihr Gott sein . . . Ich werde einen ewigen Bund mit ihnen schlieBen und
nie von ihnen ablassen, ihnen Gutes zu tun® (Jer. 32, 38 ff.).

Der ewige Bund soll dem Anbruch des eschatologisch Endgiiltigen Raum geben,
das wiederum als ein von Gott verfiigtes geschichtliches Ereignis ankommen soll.
In Jesus Christus nimmt es Gestalt an, der damit aller Geschichte Anfang und Ziel
ist. Alle Berufung erfolgt im voraus durch Jesus Christus, d. h. um seinetwillen und
nach seinem Vorbild (Eph. 1, 4). Er ist Reprasentant der Geschichte des Heiles,
Haupt der berufenen Menschheit. Uber ihn hinaus gibt es keine neue Berufung.
Der Neue Bund mit dem neuen Volk ist kein neuer BeschluB3 Gottes, sondern eine
neue Verdeutlichung des einen und desselben Heilsratschlusses, der auch schon im
Gottesvolk Israel sichtbar wurde. Der BerufungsprozeB hat aber nunmehr seine
hochste Stufe erlangt, die Volk-Gottes-Idee ist in eine fiir diese Weltzeit hichsie Ver-
wirklichung getreten.

® Ebda., S. 97.
% Vgl. zur Bedeutung im Licht des AT: N. A. Dahl, Das Volk Gottes, Oslo 1941, S. 2-50.

6* 91



Wenn wir von Erben und Nachkommen des alten Gottesvolkes sprechen, so darf
dies nicht den Anschein erwecken, als ob es sich dabei nur um eine qualitativ mindere
Ableitung handle. Die Struktur der Heilsgeschichte ist so angelegt, dal3 es nicht
,hinunter®, sondern nur ,hinauf® gehen kann, nicht im Sinn einer deterministisch
festgelegten Entwicklung oder eines mechanischen Weltvorganges, sondern im
Sinne immer deutlicherer Kundgebungen Gottes. ,Zu vielen Malen und auf
vielerlei Weise hat Gott frither zu den Vatern durch die Propheten gesprochen,
jetzt am Ende dieser Tage hat er zu uns gesprochen durch seinen Sohn . . .*
(Hebr. 1, 1 £). Es kann sich darum das neue Volk mit noch gréBerem Recht ,,Volk
Gottes” nennen als Israel. Wie es falsch ist, die Siinde Adams zur eigentlichen Ur-
asche des Heilswerkes zu machen — in einer verderblichen Harmatiozentrik —, so
darfman ebensowenig allein im Abfall und in der Stinde des alten Volkes den Grund
fiir das Eingreifen Gottes im Neuen Bund suchen. Nicht die Siinde, sondern Christus
steht im Mittelpunkt. Darum ist auch der Alte Bund nicht abgetan oder verworfen,
sondern erfillt, wobei diese Erfullung nicht nur ideeller Natur ist, sondern sich im
Bereich der menschlichen Geschichte ihren Ausdruck schafft. Aus den Wenigen
werden viele, ja alle. Zwar gibt es immer noch das eine Volk Gottes, aber wirksam
zusammengefaBt sind alle Vilker im Sinne eines Geschichtsfortschrittes, der allein
im Gnadenwillen Gottes begriindet ist. Der Ausdruck ,,Volk Gottes® darf nicht
als Analogiebildung zum alten Bundesvolk verstanden werden, sondern als dessen
Uberhdhung und fiir diese Weltzeit letzte Ausdeutung.

Aus diesen Bemerkungen wird auch ersichtlich, daB es iiber diese Weltzeit hinaus
noch eine weitere ,, Ausdeutung® gibt, was freilich voraussetzt, daBl wir Zeit und Ge-
schichte zum Jenseits nicht wie unversohnliche Bereiche in Beziehung setzen,
sondern das eine im anderen enthalten sehen. Dies gilt ebenso fiir die diesen Be-
reichen zugeordneten Begriffe wie Volk, Reich, Herrschaft u. a. — Vom biblischen -
Standpunkt der fortschreitenden und sich darin immer mehr auffiillenden Zeit ist
in diesem Zusammenhang zu sagen: Christi sichtbare Erscheinung ist die ver-
bindende Briicke zwischen Zeit und Ewigkeit. Alles Gottliche wird von der Offen-
barung aus gesehen, die in Christus an uns ergangen ist, d. h. von einem bestimmten
Zeitpunkt aus®. In Christus erfiillt sich nicht nur alles Vorangehende, sondern es
wird auch alles Zukiinftige entschieden. — Das Zentrum der Zeit, der Zeitpol,
nach dem hin alles gravitiert, war nach jidischer Auffassung ausschlieBlich die
Parusie, also etwas rein Zukiinftiges. Dagegen ist nach neutestamentlicher Auf-
fassung das Hauptereignis inmitten der Zeit bereits eingetreten. IThr Zentrum ist
gegenwirtig gesetzt, Die Geschichte erhalt an diesem Wendepunkt der erfiillten
Zeit eine neue, endgiiltige Richtung. So ist auch der in diese Geschichte einge-
bettete Begriff ,,Volk Gottes* endgiiltig und eindeutig bestimmt: Es ist das Volk,
das durch Christus in ein unwiderrufliches Verhdltnis zum Reich Gottes gebracht ist.
Die Korrelation von Volk und Reich macht die Dynamik der Heilsgeschichte aus.
Mit dem Sieg Christi hat die Endzeit angefangen, das Eschaton, jene Zeitspanne,
in der jeder Augenblick im Zeichen der bevorstehenden Wiederkehr Christi steht.
So ist das Volk Gottes durch Christus bestimmt, vorausgesetzt, daB es im Glauben
fir die heilsméchtige Gegenwart der Zukunft da isi, daB es im Glauben die Zeit
auf ihren Grund hin durchschaut und daran festhilt, daB das Himmelreich mitten
unter uns ist. !
Die Bedeutung, der wahre Sinngehalt von ,,Volk Gottes® ist demnach nicht von der
Vergangenheit, sondern wvon der Jukunft abzulesen. Die einzelnen Stadien in der
geschichtlichen Verwirklichung des Gottesvolkes sind Schritte in die Zukunft.
Im Neuen Testament wird zwar nirgends vom ,neuen“ Volk gesprochen, wohl

4 Vgl. O. Cullmann, Christus und die Zeit, Zirich? 1948, S. 57.

92



aber-vom Neuen Bund (Lk. 22; 20; 1. Kor. 11, 25; 2. Kor. 3, 6; Hebr. 8, 6-13;
9, 15; 12, 24), mit dem das neue Gottesvolk unlésbar verbunden ist ( Jer. 31, 31-34).
Neu und alt diirfen nicht vom Standpunkt des jeweils lebenden Menschen aus
beurteilt werden, das wire eine einseitige anthropozentrische Einstellung, sondern
von ihrem Verhéltnis und ihrer Nahe bzw. Ferne zur letzten, jiingsten Zeit, die
zugleich Aufhebung, weil Erfiillung aller Zeit bedeutet. Dort ist das Reich, das sein.
Komplementum im Folk findet, und dies von Anfang an (Mt. 25, 34). - Das Ver-
héltnis des neuen Volkes zum alten wird an einigen Stellen der Schrift angegeben?,
besonders Rém. 9-11. Gott hat sein Volk nicht verworfen, sondern einen ,,Rest
aus Gnadenwahl® (11, 3) aufbewahrt. Das Heil kommt von den Juden zu den
Heiden, bis auch die Bekehrung Israels erfolgt. Die alte Gemeinschaft ist nicht in
der aus ihr hervorgegangenen Kirche aufgegangen®. Das neue Volk aber ist fortan
Triager der VerheiBung, ,,Tempel des lebendigen Gottes, wie es Gott gesagt hat:
Ich will bei ihnen wohnen und unter ihnen wandeln, ich werde ihr Gott und sie
werden mein Volk sein® (2. Kor. 6, 16; Hebr. 8, 10). Andere Stellen heben aus-
driicklich hervor, daBl sich Gottes Erbarmen aus den Heiden ein Volk bereitet
(Apg. 15, 14) durch Jesus Christus, ,,der sich fiir uns hingegeben hat, damit er uns
erlose von jeder Gesetzlosigkeit und sich ein Volk reinige, das ihm gehért und guten
Werken nacheifert” (Tit. 2,14). Wir, ,,die Gldubigen — das Volk Gottes” (Hebr. 4,3.9),
sind die Horer des Wortes: ,,. . . Sie werden sein Volk sein und er wird ihr Gott sein®
(Geh. Offbg. 21, 3). Am deutlichsten aber steht es 1. Petr. 2, 9 f. zu lesen: ,,Ihr aber
seid ein auserwahltes Geschlecht, eine konigliche Priesterschaft, ein heiliges
Volk, ein Volk, bestimmt zu Gottes Figentum, damit es die Ruhmestaten
dessen- verkiinde, der euch aus der Finsternis in sein wunderbares Licht
berufen hat. Die einst Nicht-Volk waren, sind jetzt Volk Gottes, die kein Erbarmen
fanden, haben jetzt Erbarmen gefunden.”® Die besondere Betonung der Berufung
hebt hervor, daB es sich um keinen blof innergeschichtlichen Zusammenhang
mit dem alten Gottesvolk handelt, weder um vélkische noch um blutsméBige
Bande. Die Berufung fithrt unmittelbar vom Nicht-Volk zum Volk. Hier gibt es
keine Entwicklung oder Herkunft aus Abstammung, das Einigende ist vielmehr
allein das Erbarmen Gottes und der Glaube des Volkes. So kann es dennoch eine
wahre Abrahams-Nachkommenschaft bilden. Durch den Glauben wird die Ver-
bindung hergestellt, die in die Fiille der Zeit EinlaB gewéhrt und fiir die Einheit
mit Christus Voraussetzung ist. Der Glaube ist das angenommene Leben, die Ant-
wort auf Gottes Bcrufung

Der Galaterbrief sucht in den Kapiteln 3 und 4 den Nachweis zu erbringen, dal
die Gldubigen, die Christus angenommen haben, die wahren Nachkommen
Abrahams sind. Auch Rém. 4, 11 heif3t es: ,,Das Siegel der Beschneidung empfing
er (Abraham) als Zeichen der Gerechtigkeit aus Glauben, die dem Unbeschnittenen
zuteil ward, damit er Vater aller Glaubigen werde . . .“. Der Glaube ist das tragende
Element des Volkes. Durch den Glauben haben wir Anschlufl an Christus und bilden
so das christliche Volk Gottes. Dem neuen Volk muf} die Bindung an Christus aus-
driicklich zuerkannt werden, lebt es doch nur in Einheit mit ihm oder — im Bilde —
unter ihm als dem Haupt, als sein Leih, ein Ganzes nur in Einheit mit dem Menschen
Christus Jesus?. Wir diirfen die Macht des Glaubens, die alle Kraft des Blutes weit
itberragt, nicht tibersehen. In ihm zeigt sich bereits die Machtigkeit einer Welt,
die nicht mehr durch das biologische Zusammenleben der Menschen, sondern durch

5 Vgl. zur Frage: G. Baum, Die Juden und das Evangelium. Einsiedeln 1963, bes, S. 337 ff,

6 K. Thieme, Das Mysterium der Kirche in der christlichen Sicht des Alten Bundesvolkes. In: F.
Holbéck-Th. Sartory, Mysterium Kirche, 2 Bde., Salzburg 1962, I, S. 37.

” Eine vor allem in bibliographischer Hinsicht sehr umfassende Erérterung zu allen Fragen gibt
U, Valeske, Votum Ecclesiae, Miinchen 1962, Zum Corpus Christi mysticum S, 196 ff,

93



das Zusammengerufensein von Gott erbaut ist. Die Vollendung des irdischen Welt-
prozesses durch den Eintritt des Reiches Gottes geht hier schon unaufhaltsam vor sich.

Das ,,Volk Gottes™ in der Lehroerkiindigung

Bei dem innigen Zusammenhang von Volk Gottes und Reich Gottes ist es nicht
verwunderlich, daB mit dem Schwinden des Verstindnisses fiir die eschatologische
Dimension der Kirche auch die Aufmerksamkeit fiir das Volk Gottes erlischt.
Offenbar stehen wir dieser Wechselbeziehung gegeniiber, wenn wir erst in unseren
Tagen wieder den Begriff ,,Volk Gottes* einbiirgern miissen. In der groBen Kirchen-
enzyklika ,,Mystici Corporis® wird der Name nicht einmal genannt!

Kurz vor dem Erscheinen der Enzyklika suchte M. D. Koster O. P. mit besonderer
Vehemenz den Sachbegriff ,,Volk Gottes™ gegen das Bild vom ,,Leib Christi zu
verteidigen®. In Schrift, Tradition und aktueller Glaubensverkiindigung werde
die bildlose Sachbezeichnung der Kirche vorgelegt, hier finde sich der methodische
Ausgangspunkt der Ekklesiologie®. Das ganze Interesse gilt bei Koster dem heils-
geschichtlichen Verstandnis des ,,Volkes Gottes®. L. Cerfaux'® kam véllig unab-
hingig zu demselben Ergebnis, dennoch wurde der Volk-Gottes-Ekklesiologie
noch schirfster Widerspruch von katholischer Seite zuteil, wogegen die Thesen
in der evangelischen Theologie leichter Eingang finden konnten. Auch die 1943
erschienene Enzyklika ,,Mystici Corporis® konnte und wollte die Bewegung nicht
zum Stillstand bringen. Vor allem war es wieder P. Koster, der den Primat des
Sachbegriffes ,,Volk Gottes™ weiterhin und mit wachsendem Erfolg vertrat!l. In
liturgischen!2, patristischen?, kirchenrechtlichen!* Arbeiten fand er Unterstiitzung*°.
Der grundsitzliche Wert der Volk-Gottes-Ekklesiologie ist darin gegeben, dafl die
heilsgeschichtliche Bedeutung, der nach allen Seiten hin offene Horizont der Kirche -
in Erscheinung treten kann. Zur Vergangenheit hin hilt sie die Verbindung mit
dem alttestamentlichen Volk aufrecht, zur Zukunft hin weist sie auf das Reich Gottes,
das von den Glaubenden bevoélkert werden soll, fiir die Gegenwart stellt sie den
Zustand des Uberganges heraus, der Pilgerschaft, der Entfaltung. Katholische
Theologie miifite sich von dem Gedanken der , Kirche auf Wanderschaft* noch viel
starker inspirieren lassen, von der Uberzeugung: Wiederkunft Christi ist Ankunft
bei ihm. Dorthin sind wir unterwegs.

Im Zusammenhang mit dem Aonzil kann mit Genugtuung festgestellt werden, daf
die heilsgeschichtliche Betrachiung wieder starken Anklang findet und die Wertschitzung
der Volk-Gottes-Idee zunimmt. GewiB darf dies nicht auf Kosten des Leib-Christi-
Bildes gehen, da die Glieder des Volkes allein in Christus eingesammelt sind. Es
geht hier auch nicht um Benennungen oder gar Definitionen der Kirche, sondern

8 Ekklesiologic im Werden. Paderborn 1940. — Zur Diskussion vgl.: I. Backes, die Kirche ist das Volk
Gottes im Neuen Bund, in TrThZ 69 (1960) 2, 111 ff.; U. Valeske, op. cit., S. 237 ff.; J.! Beumer,
Die Kirche, Leib Christi oder Volk Gottes? In: Theol. u. Glaube 53 (1963) 4,255-268; A. Winklhofer,
Uber die Kirche. Frankfurt a. M. 1963, S. 68 ff.

o Koster, op. cit., S. 144 f, !

10 Theologie de I’Eglise suivant saint Paul. Paris 1942.

11 Volk Gottes im Wachstum des Glaubens. Heidelberg 1950.

2 A, Schaut, Die Kirche als Volk Gottes. Selbstaussagen der Kirche im rémischen MeBbuch. Benedikt.
Monatsschrift 25 (1949) 187 ff.

18 J. Eger, Salus gentium. Eine patristische Studie zur Volkstheologie des Ambrosius von Mailand.
Diss. Miinchen 1947.

14 F. Eichmann — Kl. Moérsdorf, Lehrbuch des Kirchenrechtes auf Grund des Codex iuris canonici.
3 Bde., Paderborn® 1949.

1% Der Volk-Gottes-Ekklesiologie schloB8 sich vor allem auch M. Schmaus in seiner ,,Katholischen
Dogmatik® an: Die Lehre von der Kirche, II1/1, Miinchen 3-5 1958.

B. Hanssler, Das Gottesvolk der Kirche, Diisseldorf 1960, hat dem Gedanken breiten Eingang
im KirchenbewuBtsein verschafft.

94



um zeitgemaBe Akzentuierung des vollen Kirchenbildes. In der Er6ffnungsansprache
zur zweiten Sitzungsperiode trat das Bild von der ,,pilgernden® Kirche an mehreren
Stellen hervor, obwohl das Bild vom ,,Leib Christi gleichfalls hdufige Verwendung
fand. So sagte der Papst in der Einleitung, wo er darstellt, ,,was bei der feierlichen
Begehung dieses Konzils an Géttlichem und Menschlichem sich anzeigt: . . . Hier-
her kommt mit sicherem Schritt die Kirche nach fast 2000jahriger Pilgerschaft
auf dieser Erde . . . und von hier nimmt das Apostelkollegium neu den Pilgerweg
durch die Welt und die Zeit auf, dem Ziel entgegen, das iiber diese Erde und diese
Weltzeit hinausweist!®“. An anderer Stelle weist der Papst darauf hin, daBi nach
der Verabschiedung der Lehre vom Episkopat das Kapitel folgen muB, ,,das den
Aufbau des sichtbaren und mystischen Leibes Christi betrifft, die kimpfende und
pilgernde Kirche auf Erden'?. Auch der Grund fiir die viatorische Sicht der Kirche 1aBt
sich der Rede entnehmen: Christus. ,,Christus ist unser Ausgangspunkt. Christus
ist unser Fithrer und Weg, Christus ist unsere Hoffnung und unser Ziel*#“. Wir sehen,
wie sich gerade in der rechten Betonung der P11gerschaftsex1stenz auch die rechte
Beziehung zu Christus herausstellen laBt Nur eine statische, ungeniigend heils-
geschichtliche Betrachtung kénnte die Christusverbindung iibersehen. Dal3 diese
Verbindung mit dem Bild vom ,,Lieib Christi® am besten wiederzugeben ist, leuchtet
ein, weil es kein innigeres Verhiltnis geben kann als das zwischen Haupt und
Gliedern. Das enge Christusverhaltnis gehort zur Struktur des Gottesvolkes, fiir die
kennzeichnende Glaubenshaltung wird Christus selbst als ,, Fithrer und Vollender des
Glaubens® (Hebr. 12, 2) hingestellt. Als der Hohepriester bestimmt er die kultische
Existenz des Volkes, die Hingabe an den Vater. Mit seinem Geist durchseelt er
alle Formen des Volkes und macht sie seinem erhabenen Werk gleichférmig. Diesem
Zusammenhang galten schon die wichtigen pneumatologischen Abschnitte in der
Enzyklika ,,Mystici Corporis!®®.

Letztlich aber geht alles auf das Verhdgitnis Kirche—Gottesreich hinaus, das ein Verhéltnis
von Weg und Ziel, von Kampfund Sieg ist. Fiir die Kennzeichnung dieser spannungs-
reichen Verhaltnisse ist der Begriff ,, Volk Gottes™ geeignet wie keiner. Alle Aussagen
innerhalb dieser Thematik stehen notwendig unter dem ,,eschatologischen Vorbehalt*,
gelten nur fir das ,,Volk unterwegs®, weil rein jenseitige Aussagen noch gar nicht
moglich sind. Die Kirche steht hier noch unter dem Rufe Gottes, wird aber in das
volle Leben im Worte iibergehen. Die Kirche ist nicht das Letzte, das Letzte ist
das Reich Gottes (1. Kor. 15, 28). Das bestimmte Eigentumsverhiltnis, das in dem
Namen ,,Volk Gottes* uniiberhérbar zum Ausdruck kommt??, zeigt einen End-
zustand an in dem mehrfachen Sinn, daf hier Unwiderrufliches und endgultig
Letztes ausgesprochen wird. Kann man dasselbe auch vom ,,Leib Christi* aussagen?
In gewissem Sinne ja, denn der wahre, Christus eigene Leib ist in der Auferstehung
bereits hineingenommen in das Letzte und so in seine Endbestimmung eingegangen.
In dem MaBe, in dem die ihm durch Glaube und Taufe Angegliederten noch auf
dieser Erde leben, im ,,Unterwegs®, spricht auch dieses Bild die Doppelsituation
aus. Der Interimscharakter der Kirche, zugleich aber auch deren endgiiltige Be-
stimmung, das Noch-nicht im Doch-schon muf} unverkiirzt in jeder Bezeichnung
mitschwingen. Im Glauben wird die Spannweite des noch in dieser Weltzeit lebenden,
dem Endgiiltigen aber bereits gewonnenen Volkes offen gehalten. Volk Gottes gibt es nur

16 HK 18 (1963) 2, S. 77.

17 Ebd., 8. 80.

18 Ebd., S. 78.

19 Auf chc pneumatologische Bedeutung der Enzyklika weist hin F. Malmberg, Ein Leib — ein Geist.
Vom Mysterium der Kirche. Freiburg 1960. S. 117.

20. Ayuch die zahlreichen Hinweise auf die ,,Kirche Gottes” im NT sind hier zu sehen. Vgl. 1.Kor. 10, 32;
159 Gal.21::182 1+ Tim: 3,315 w &,

95



un Glauben und gibt es nur als ein Volk Glaubender. So wei3 es um den Weg, um das
Vorldufige seiner Situation, aber auch um die endgiiltige VerheiBung des Zieles.

Der folgende Abschnitt sucht nun zu zeigen, wie der Glaube des Volkes, der Glaube
einer. wandernden Gemeinschaft, zu seiner eigenen Situation Stellung nimmt,
diese aber doch immer vor dem Hintergrund der noch ausstehenden Vollendung
sieht. In den vier klassischen Eigenschaften der Kirche: Einheit, Heiligkeit, Katholi-
zitdt und Apostolizitit soll diese dem Volke Gottes eigene Selbsterkenntnis dargestellt
werden. Die Anregungen zum neuen Durchdenken dieser konstitutiven Elemente
ergeben sich zwanglos aus dem Konzil.

Glaube an die eine Kirche

Wir betrachten hier nicht die Einheit als Eigenschaft der Kirche um ihrer selbst
willen. Die Arbeiten hiezu sind nach Zahl und Qualitit unschitzbar geworden
und haben das gute geistige Klima mitauferbaut, das heute fiir ékumenische Fragen
besteht. Zwar diirfen wir nicht dariiber hinwegsehen, daB echte ,,Antworten®
nur selten moglich sind, da sie entweder ein Teil nicht geben kann oder ein anderer
Teil nicht immer horen will, aber ein gewisser Fortschritt zumindest in der Technik
der gegenseitigen Verstindigung, im Aufbau eines gemeinsamen Vokabulars ist
doch wohl gegeben. — Hier soll die Einheit als wirksamer Auftrag an die Kirche,
als Friedensprogramm des sehr unterschiedlichen Gottesvolkes gesehen werden.
Das Volk Gottes auf seiner Wanderschaft ist von der endgiiltigen Einheit noch weit
entfernt. Wieweitweill esnun mit dem Auftrag, in Einheit zu sein, etwas anzufangen?
Das heilt zugleich: Wie weit meistert es sein Schicksal? Wiegt es sich in einem
Triumphgefiihl, das den Endsieg vorwegnimmt und das Reich der endgiiltigen
Sammlung auf die Erde zwingen méchte? Verrechnet es Einheit auf bestimmte
historisch gewachsene Formen oder 148t es sich dazu vom Geist Christi inspirieren?

Wir wissen es nicht, wie weit Unternehmungen wie ein Konzil der Einheit dienen,
weil wir Gottes MaB der Einheit nicht kennen. Wir glauben an die Einheit, was be-
deuten will, daBB wir hier die Entscheidung Gott iiberlassen. Formelle Aussagen,
die sich leicht mit der gezahlten Zahl und der darin begriindeten ,,Einzigkeit der
Kirche verwechseln lassen, miiBten hier mit groBter Vorsicht gebraucht werden.
Man konnte Uniformitit, das Fehlen jedes gesunden Eigenseins darin sehen und
damit verfechten wollen. Das Konzil hat aber mit aller Deutlichkeit eines an den
Tag gebracht: Einheit ist die Aufgabe auch im innerkatholischen Bereich. Auch hier ist
sie nicht nur ein historisches Faktum, das sich beweisen und anweisen 148t, sondern
ein Glaubenssatz, dem wir nur in gliubiger Erwartung entsprechen kénnen, in
der Hoffnung auf Erfiillung von oben. Was sich beim Konzil unter den versammelten
Bischofen tut, ist schon mehr als Redefreiheit oder theologische Offenheit. Hier
kommen oft Widerspriiche zum Austrag, die den starren Einheitsbegriff doch etwas
erschiittern. Das Volk zeigt sich mit seinen Fithrern unterwegs. Einheit als ,, Auftrag
an die katholische Kirche, nicht nur als stolzer Ruhmestitel besagt: Der Geist der
Einigkeit aus Vater und Sohn, die ,,Seele der Kirche®, wie ihn rithmend Augustinus
nennt, ist die Garantie fiir die Vollendung der Kirche. Er ist die einzige, weil
bleibende und immer gegenwirtige Lebenskraft des Ganzen. Der Herr der Kirche
selbst gibt die MaBstébe fiir die Einheit an: Gebet und Heiligung der Jiinger
(Joh. 17). Einheit ist Frucht der Hingabe an den Willen des Vaters, ist Gnade.
Das alles bedeutet sicher ein Umdenken zu dem wir in der harten Schule der Tat-
sachen erzogen werden. Wir miissen die iibernatiirlichen Gaben vor Hierarchie und Geselz
stellen, und zwar mit weit groBerer Ausdriicklichkeit als dies bisher geschehen ist.
Nur dann wird die katholische Kirche etwas Neues beizutragen haben, um der
allgemeinen Ratlosigkeit abzuhelfen, die sich aller Christen beziiglich der Einheit

96



bemaichtigt hat. Fiir die im ,,Weltrat der Kirchen® vereinigten Christen bekennt
der Abschnitt 3 des Dokumentes iiber die ,,Einheit demiitic den Notstand: ,,Wir
sind noch nicht dariiber einig, wie das eben beschriebene Ziel (der Einheit) auf-
zufassen und mit welchen Mitteln es zu erreichen ist.“ Wir miissenr unsaber dariiber
einig sein, daB diese Unsicherheit bei den Nichtkatholiken kein Anreiz sein darf,
ihnen die hierarchische Praxis der disziplingeiibten katholischen Kirche als All-
heilmittel aufzwingen zu wollen. Es kann niemand unter eine historisch gewordene
Form der Gesetzlichkeit gezwungen werden, wenn er furchtet, sich damit dem
spontanen Antrieb des Heiligen Geistes zu verschlieBen. Hielte es etwa ein Katholik
in seiner Kirche aus, wenn diese eine reine Gesetzeskirche ware? So sieht sie aber noch
der GroBteil der Nichtkatholiken und vermutet in den Strukturen der Kirche
die starre Architektur eines gesetzgebundenen, engen Geistes. Wir miissen alles tun,
um unsere getrennten Briider die katholische Kirche anders sehen zu lassen: um-
fassender, gedffnet zur wahren Freiheit der Gotteskinder, die Herrlichkeit und Armut
zugleich verbindet. Wir miissen uns einigen nicht um der Kirche willen, sondern
um des Reiches willen, das auf die Kirche nach dieser Weltzeit folgen wird. Dorthin
soll eine im Wort Gottes und im Sakrament neu geschaffene und geeinte Menschheit
gelangen. Einheit um der Zukunft willen, ein Volk um des einen Reiches willen, das —
freilich zeichenhaft — jetzt schon wirklich ist. Einigungsbemiihen ist nicht nur eine
Frage der konfessionellen Werbemethoden und einiger programmatischer An-
kiindigungen von Dezentralisierung, Aufwertung des Bischofsamtes usw., sondern
ein Bemiithen um die rechte Erkenntnis der gemeinsamen Wegsituation, in der
alle vom Ziele noch entfernt sind. Der Katholik empfindet sehr stark die Notwendig-
keit, das historisch Bedingte auszuscheiden zugunsten der ,reinen Linien des
Anfanges”, wie Johannes XXIII. in seinen Konzilsaufrufen immer wieder erklirte.
Damit soll nicht gesagt sein, daB der Anfang dem Ende naher war als unsere Gegen-
wart, aber doch, daB der Anfang noch deutlicher um das Eschaton wuBte, um das
Pilgerdasein der Kirche.

Wir miissen auch die Bedenken der reformatorischen Christen ernst nehmen und
sie als stindige Frage an uns gerichtet sehen. Sie weisen den Ruf Roms zur Riick-
kehr nicht aus dem Grund zuriick, weil sie Individualisten und Liberale sind,
ssondern weil sie die Apostolizitit der Botschaft in der rémischen Kirche nach wie
vor durch auBerchristliche Philosophie, durch romisches Recht und durch heidnische
Volksfrommigkeit verfilscht sehen . . .21%

Einheit als Auftrag gefaPt, dem wir im Gehorsam und Glauben nachkommen, ergehl aus der
Sammlung des wandernden Gottesvolkes. An die Einheit glauben heift, sie im Blick auf die
Lukunyft ibernehmen.

Glaube an die heilige Kirche

Vielleicht liegt hier die gréBte Versuchung zu einer triumphalistischen MiB3-
deutung der Kirche; die Versuchung, aus dem Empfangen der Heiligkeit ein Haben,
aus threm Werden ein statisches Sein zu machen. Was heilit es, daBl das Volk Gottes
an seine Heiligkeit glaubt? Es heilt, daB3 es sich dabei weggibt an die Heiligkeit
Gottes, nicht Volk fiir sich — autonom und selbstherrlich —, sondern Volk fiir Gott,
weil es von Goti ist. Ursprung und Ziel dieses Volkes spiegeln sich in der Wegsituation
seiner ,,Heiligkeit“. Glauben heit gehorchen, dienen. An die heilige Kirche
glauben kann nur, wer sie im heiligen Dienst ,begehen® will. Gottes Heiligkeit,
durch Christus, den Heiligen Gottes, und den Heiligen Geist beider uns mitgeteilt,
erfiillt uns schon von driitben her, zunichst als Lebenskraft und Vorausgabe, aber
noch nicht als Endgabe. Wir miussen eingedenk bleiben, dafl es eine Heilsgeschichte

21 Valeske, op. cit., 8. 104, Anm. 309.

97



gibt, die sich nicht nur an den sukzessiv in das Weltgeschehen eintretenden Menschen
abspielt, sondern die Gemeinschaft der Menschen als ganze betrifft: Von Adam bis
zum letzten Menschen gibt es eine einzige Geschichte der Heiligung, ein stetes
»unterwegs zum Heil®, zu dem der einzelne freilich in einem sehr verschiedenen
Verhiltnis stehen kann. Doch ist die Heiligkeit des einzelnen nie gréBer als die
des Ganzen. Wir sind immer nur Teilhaber, nie im vollen Sinn Besitzende, solange
wir unterwegs sind. ,,Die Kirche steht zwischen Pneuma und Sarx. Darum ist die
Situation die zwischen Synagoge und Reich, das die vollendete Realitit sein wird 22«
Immer noch verbindet uns mehr mit der siindigen Welt als mit der schattenlosen
Herrlichkeit.

Dem Glauben an die heilige Kirche entspricht der heiligende Dienst. Das Vorwort
zum Kapitel ,,Das Volk Gottes und die Laien* im Schema iiber die Kirche spricht
von der fundamentalen Gleichheit der Glieder in ihrer christlichen Wiirde bei aller
Verschiedenheit ihrer Dienste. Das allgemeine Priestertum, der Glaubenssinn des
ganzen Volkes und die verschiedenen Gnadengaben der Glaubigen sind die tragenden
Lebenskrifte der Kirche. Im heiligen Dienst wichst die Christusformigkeit des
Volkes. Wie zu erwarten, gab es eine Reihe besorgter Hierarchen, die bei der
Diskussion iiber das Laienvolk vor dessen Uberschitzung warnten. Erst die fort-
schrittlichen ,, Transalpini®, vor allem Bischéfe deutscher Zunge, erzwangen hier
die rechtgldubige Darstellung des Laientums. — Die Betonung des Dienstes in der
Kirche, zu dem Klerus wie Laien gleicherweise verpflichtet sind, bezog auch jene
Weihestufe ausdriicklich in die Beratungen mit ein, die schon dem Namen nach
den Auftrag zum Dienst enhélt: den Diakon. Ob verheiratet oder unverheiratet,
ist der Diakon die groBe Hoffnung der Kirche. Seit langem nur noch Durchgangs-
stufe, eine Angelegenheit fiir das Priesterseminar, wird er als selbstindige Weihe-
stufe wieder in Kraft treten und das kirchliche Leben vor allem in der Diaspora,
Mission, in der verfolgten Kirche und in den GrofBstidten erhalten und verbreiten
helfen.

Die heilige Kirche ist ein Verweisungszeichen auf das Reich der endgiiltigen Sammlung. Fiir
die Gegenwart ist Ort der Sammlung vor allem die Liturgiefeier, in der aber
doch die eschatologische Bedeutung noch starker unterstrichen werden sollte. Dies
gilt fiir die Auffassung vom allgemeinen Priestertum, fiir die Sakramente, fiir den
gesamten Kult. Vor allem das Wort hat hier 6ffnenden Charakter, prophetische
Kraft, die in die Zukunft zu weisen vermag. Predigt sollte nicht in dem iiblichen
»zeitkritischen® Sinn Stellungnahme zur Gegenwart als vielmehr Ankiindigung der
Zukunft sein. Wegweisend wird sie nur, wenn sie das Ziel des Weges im Auge
behidlt. Das ganze Symbolum als das Bekenntnis zum heilschaffenden Gott muf3
eschatologische Verkiindigung, Lobpreis auf den das Ende der Zeiten herauf-
filhrenden Gott sein??. Dem Worte Gottes nur den schmalen Raum der vergehenden
Weltzeit zuzumessen, ist — gelinde gesagt — eine Schmailerung gottlicher Rechte.

Glaube an die katholische Kirche

Katholizitit ist das hervorragendste Kennzeichen der Offnung ins Unendliche. Wer und
was immer kommen mag, es soll Aufnahme finden im Raum der Kirche. Gegen-
uber einer rein duBlerlich verstandenen Katholizitit wird die innere, qualitative
betont. Auch die Enzyklika ,,Mystici Corporis® kommt darauf an mehreren Stellen

*2 Th. Sartory, Die ckumenische Bewegung und die Einheit der Kirche. Ein Beitrag im Dienst einer
6kumenischen Ekklesiologie. Meitingen 1955, S. 130.

*3 In zwei Aufsdtzen hat der Verf. dazu naher Stellung genommen: Die Erwartung der Parusie, in:
Bibel und Liturgie .36 (1962) 2, 58-61; Die Dogmatik vor neuen Aufgaben, in: Der Seelsorger 33
(1963) 4, 176-183.

98



zu sprechen: ,,Uberdies muBl Christus deshalb als Haupt der Kirche gelten, weil sein
mystischer Leib aus der Fiille und Vollkommenheit der iibernatiirlichen Gaben
schopft, die Er ihm spendet . . .“. ,Es war Gottes Wille, in ihm die ganze Fiille
wohnen zu lassen® (Kol. 1, 19)24. _ Dieselbe Mitteilung des Geistes Christi . . . hat
auch zur Folge, daB die Kirche gleichsam die Fulle und Ergéanzung des Erlésersist und
Christus in jeder Beziehung in der Kirche gleichsam Erfiullung findet?®*. Aus
diesen Stellen geht hervor, wie die Fiille Christi das innerste Wesen der Katholizitdit aus-
macht. Unbegriindet erscheint darum die Kritik der evangelischen Theologie, der
zufolge ,,die geographische und geschichtliche Ausbreitung der romischen Kirche
zum Ma@Bstab nicht nur, sondern zur Begriindung ihres Wahrheits- und Heils-
anspruchs® gesetzt wird?®®. Freilich ist zuzugeben, daf3 auf die geographische und
geschichtliche Ausbreitung Wert gelegt wird, ja gelegt werden muB, da die Wirk-
samkeit des Weltauftrages sich in der Wirklichkeit der weltlichen Eingriindung
zeigen muB. Dem Volk Gottes muB fir das Wachstum des Glaubens auch ein
sichtbarer Raum zur Verfiigung stehen.

Im Zusammenhang mit dem Konzil lassen sich aber auch noch einige andere
Aspekte herausheben, die fiir ein vertieftes Verstandnis des Katholischen sprechen.
In ihrer ersten Botschaft sprachen die Konzilsviter ihren Willen aus, sich mit der
gesamten Menschheit solidarisch zu erweisen und so dem Volke Gottes seine Recht-
fertigung angesichts der Note der Zeit zu geben: ,,Aus allen Vélkern unter der Sonne
vereint, tragen wir in unseren Herzen die Néte der uns anvertrauten Volker, die
Angste des Leibes und der Seele, die Schmerzen, die Sehnsiichte und Hoffnungen.
Alle Lebensangst, die die Menschen quaélt, brennt uns auf der Seele . . . Wir fiithlen
uns mit allen jenen solidarisch, die noch kein menschenwiirdiges Leben fithren
koénnen, weil es ihnen an der rechten Liebe fehlt. Deswegen legen wir bei unseren
Arbeiten besonderes Gewicht auf jene Probleme, die mit der Wiirde des Menschen
und mit einer wahren Vélkergemeinschatt zusammenhédngen?™.

Die Solidaritit mit der Not der Menschen ist die erste Einsatzstelle der Briiderlichkeit.
Das VolksbewuBtsein erlebt auch sein mit der gesamten Menschheit verwobenes
Schicksal. Es spannt sich ein Horizont des Verstehens tiber die Vielheit der Valker,
die fortan nicht mehr vereinzelt, sondern in titiger Gemeinschaft mit allen den
geschichtlichen Auftrag erfillen sollen. Im Lichte der Katholizitit zeigt sich,
wie der eigentliche Sinn des Volkes Gottes in der geschichtsméchtigen Bestimmung
fiir alle Volker liegt. Je mehr sich die Menschheit bemiiht, ‘auf dem Wege der
Einigung voranzukommen, desto aktueller wird die Sendung der Kirche. Ohne
Zweifel prigt auch beim Konzil das Bewulitsein der ,,Verantwortung fiir alle® die
Form der Entscheidungen, den Stil des Weltkonzils. Das Schema {iber die Massen-
medien (Presse, Funk, Film, Fernsehen) ist Ausdruck dieser weltweiten Verant-
wortung, wenn es auch hinter den theologischen Méglichkeiten noch zuriickstehen
mag. — Das Volk Gottes birgt eine Fille schr zeitgemaBer Inhalte, die in den Be-
mithungen des Konzils bisher immer wieder in Erscheinung traten: Da ist die
Fruchtbarkeit des Volkes, die ihm in seinen Familien gegeben ist. Die Einschétzung
des Laien hidngt damit zusammen, da er es ist, der die Kirche in einem sehr exi-
stentiellen Sinn am Leben erhilt. Man darf das nicht allein im biologischen Sinn
verstehen, sondern muB es aus der Realitit des Volkes Gottes, das sich ausbreiten
und behaupten soll, erfassen. Jedes Volk hat ferner seine Tradition und Kultur,
Ergebnisse seines Weges durch die Geschichte. Die Kirche ist darum far eine welt-

24 Ausgabe Rex-Verlag Luzern’ 1958, Nr. 46.

Ebd., Nr. 78. An dieser zweiten Stelle wird Bezug genommen auf Eph. 1, 23: Kirche als Pleroma
. Christi. :

26 K. G. Steck, Was der Papst iiber seine Kirche lehrt. In: Die Stimme der Gemeinde 2 (1950) 9, S. 9 £.
" HK 17 (1962) 2, S. 102.

53
@

3

99

7#



weite Vielfalt aufgeschlossen, weil sie Volk aus allen Vélkern ist. — Vor allem kommt
ihr eine unvergleichliche Friedensaufgabe zu. Zwar geht es letztlich um den Frieden,
den die Welt nicht geben kann, aber es geht nicht ohne die Verkiindigung des
Friedens fiir diese Welt®®. Als Volk unter Vélkern ist die Kirche keine geschlossene Ge-
sellschaft, sondern offen missionarisch, gesandt zu allen, nicht zu erobern, sondern
zu gewinnen. Dafiir muf sie ohne Zweifel in vielen Einzelheiten noch einladender
erscheinen. Es ist noch lange nicht deutlich genug, wie weitsie die Kirche der Armen,
der Hungernden, der Wohnungssuchenden ist. Solange hier noch alles so sehr vom
Nebel iiber den Weg verhiillt ist, darf kein Funke eines itberheblichen Triumphalis-
mus aufkommen, sondern in Demut miissen wir uns der bescheidensten Zeichen
befleiBigen, um der Welt vom pilgernden Gottesvolk Zeugnis zu geben. — Mit dem
Volk Gottes stellt sich in diesem Zusammenhang auch neu die Frage nach dem
Verhdltnis zu den Juden. Hat dieses Volk nicht auch heute und noch fiir alle Zukunft
die Wegbereitung des Reiches Gottes mitzuverantworten? ,,Das Heil aus den Juden®,
wie weit gilt dies fiir unsere christliche Existenz?2?

Der Glaube an die katholische Kirche ist die wesensgemiBe Haltung des Volkes,
das mit aller BewuBtheit seinen universalen geschichtlichen Auftrag erlebt. Hier
erfahrt es sich als ,,ein Zeichen, das aufgerichtet ist unter den Volkern® (Is. 11, 3).
Es hat reprisentativ fiir alle einen Weg ,,zu Ende“ zu gehen und dadurch die
Richtung fir die Menschheit auf ihrer Wanderschaft anzugeben. Zugleich ist es -
— vom Heiligen Geist erfiillt — fruchtbar genug, um auch die Vollendung des ein-
zelnen zu gewihrleisten. Ohne Zweifel kommt vom Volksdenken her ein starker
existentieller Zug in die Kirchenfrommigkeit. Man muB unter diesem Aspekt
einmal die Enzyklika ,,Pacem in terris“ Johannes® XXIII. lesen. Eine wahrhaft
»dialogische Theologie bricht sich Bahn, Ausstrahlung der Bundestheologie des
Volkes Gottes: Existenz ist Antwort auf den Anruf Gottes??, Sie vollzieht sich aber
auch nur im Gespriach mit den Gerufenen insgesamt.

Glaube an die apostolische Kirche

Das erstarkende VolksbewuGBtsein 148t verstehen, daB sich das Volk Gottes in zu-
nehmendem MaBe auf seine Wiirde besinnt. Zum Volk gehoren die Fiikrer auf dem
Weg, das sind die Bischife, die mit der ganzen Fiille der priesterlichen Gewalt aus-
gestattet sind. Darum erwartet das christliche Volk gerade in diesem Punkt eine
notwendige Ergianzung des I. Vatikanischen Konzils. Nicht Petrus allein hat der
Herr die Kirche anvertraut, sondern dem Kollegium der Apostel. Jeder Bischof
ist gesetzt vom Heiligen Geist als Nachfolger der Apostel®! und gehért in die Reihe
der von Christus unmittelbar beauftragten Fithrer des Gottesvolkes.

Diese Tatsache verlangt von uns ein Umdenken. Wir sehen den Bischof meist nur
an der Spitze seiner Diozese, halten ihn-dort vielleicht fiir den Vertreter des Papstes
oder dessen Befehlsempfanger. Nun ist der Bischof aber alles eher als blof ein Funktio-
nir des Vatikans. Er ist mitverantwortlich fiir die ganze Kirche, wenn er auch
diese Verantwortung konkret gegeniiber einem kleinen Teil, nimlich in seiner
Didzese austibt. Die Gewalt des Bischofsist keine Abspaltung von der Primatialgewalt
des Papstes, sondern geht auf Christus zuriick und ist nach ihrem wesentlichen Inhalt
vom Herrn der Kirche fest umschrieben. Die Mitverantwortung fir die Gesamt-
kirche kommt darin zum Ausdruck, daB gemif3 dem kirchlichen Rechtsbuch das
Konzil die oberste Gewalt in der Kirche hat (can. 228). — Weil das Bischofsamt

8 Vgl. das tiberzeugende Werk von J. Comblin, Theologie des Friedens. Graz 1963.
29 H. U. v. Balthasar, Einsame Zwiesprache. Gespriach mit Martin Buber. Olten 1958.
30 Ders., Sponsa Verbi. Skizzen zur Theologie II. Einsiedeln 1961, S. 65 f.

#1 Nach der Formulierung beim I. Vatikanischen Konzil, Denz. 1828.

100



nicht nur einer vereinzelten Ortskirche dient, sondern der gesamten Weltkirche,
trdgt der Bischof mit seiner Ditézese mit an dem Auftrag zur Missionierung der
ganzen Welt. Rationaler Einsatz der Priester und Ordensleute, der kirchlichen
Geldmittel, in allem weitrdumige Planung gehéren zur Missionsaufgabe der Welt-
kirche. — Viel stiarker als je zuvor wird das Bischofamt als Garant der Einheit in
Aktion treten miissen. Da geht es nicht um akademische Religionsgespréache, sondern
um den Zusammenhalt der Kirche, die mit aller Anspannung und Dynamik der
sich einigenden Welt zu Diensten sein muB.

So miissen auch in dieser Sicht die Zukunftsaspekte besonders herausgestellt werden.
Ist das Volk Gottes die Gemeinschaft der Zukunft, dann darf es darin keinen Teil
geben, der nicht als Baustein der Zukunft gewertet werden kann. Nach prote-
stantischer Auffassung erweist sich die apostolische Sukzession ,in der getreuen
Tradierung, schriftgemidBen Interpretation und gegenwartsmichtigen Bezeugung
des apostolischen Zeugnisses®2“. Keine Kirche kann umhin, ihre Herkunft aus einem
gemeinsamen Anfang zu bekennen. Wie weit a8t sich nun fir das Apostolische
in der Kirche auch noch die Zukunft in den Blick bringen? Darf diese ,,Eigenschaft*
nur von der Vergangenheit reden? Hier dirfte der Begriff der ,, Traditio* weiter-
helfen. Sie bezieht den Inhalt aus der Vergangenheit und formt ihn fir die Zukunft,
um weiterzugeben, was iiberliefert ist. In einem bestimmten Sinn meint sie eine
in Korrespondenz mit der Geschichte wirkende Dynamik, die die Kirche vorwirts
bringt. Apostolische Tradition ist Herleitung aus einem ersten Ursprung und Hin-
fithrung zum letzten Ziel, zugleich auch - da vom Heiligen Geist geleitet — dessen
Garantie. Christus selbst ist der Urapostal“:" dessen Sendung und Auftrag zu Ende
gefithrt wird durch die apostolische und in den Mafen seiner Sendung lebende
Kirche. Die Bereitung des Volkes fiir das Reich Gottes ist innerster Sinn seines
Urapostolates. Hieraus erwichst der konkrete Universalismus der Kirche: Das Aus-
gesendetsein zu jeder Stunde und zu jedem Raum. Zwar la6t sich mit dem Volk
schon im vorhinein der Amtsbegriff sinngemafl verbinden, in einer aprioristischen
Konstruktion gleichsam, fiir das Volk Gottes darf diese Verbindung aber nicht
nur in der Analogie zu den menschlichen Gesellschaftsverbianden gesucht werden.
Das Amt ist Abbild der vaterlichen Autoritit, des Vaters in der Machtigkeit seines
Willens. Man darf nicht vergessen, da8 die Macht Christi eine verlichene, das Ur-
spriingliche aber die Allmacht des Vaters ist. So muf8 auch im Apostolischen der
Kirche das Abbildhafte zu erkennen sein, das dann zur Autoritidt des Vaters fiihrt,
dessen Volk Adressat apostolischer Sendung ist. Als Trager der VerheiBungen,
die ihm wirksam von Anfang an durch alle Sendungen der Viter und Propheten
hindurch gegeben waren, trigt es den Messias, den Gesandten Gottes, mitten in
seinen Reihen. Einig, heilig, katholisch, apostolisch durch ihn und im Hinblick auf
seine Endgestalt ist es unterwegs zum Ziel seiner eigenen Sendung. Apostolisch
heiBt zutiefst: Zu einem Ziel ausgesandt.

Ergebnis

Wenn es uns gelingt, die ,, Eigenschaften® der Kirche nicht nur zum Anla8 retro-
spektiver Bctrachtungcn zu machen, sondern sie als Offnung in die Zukunft zu nehmen,
werden wir der heilsgeschichtlichen Dynamik des Gottesvolkes gerecht. Das Volk
Gottes ist unterwegs zum Reich Gottes. Der Weg fiihrt von der Weltschopfung iiber
den Alten Bund in die Zeit der Kirche, die durch Christus bereits eschatologische
Heilszeit ist, in einem unaufhaltsam sich intensivierenden Fortschritt. Auch die

22 Valeske, op. cit., S. 108.
33 Nach der Darstellung im Werk von F. Klostermann, Das christliche Apostolat, Innsbruck 1962,
822191

101



Vorgénge in der ,,Welt” sind davon erfaBt, weil das Volk Gottes unter den Volkern
dieser Welt lebt und sie zur Sammlung um eine heilige Mitte fiihrt: Einigungs-
bestrebungen, Anstrengungen zur: Besserung der menschlichen Existenzbedin-
gungen, die Verfeinerung eines universalen Weltgewissens, VerantwortungsbewuBt-
sein gegeniiber der Zukunft sind wesentliche Kennzeichen der gegenwirtigen
Menschheit. Man kann nicht sagen, daB sich darin die — existentiell verstandenen -
Eigenschaften der Kirche nur profaniert zeigen, vor allem dann nicht, wenn wir
die allen gemeinsame Wegsituation beachten.

Dem Volk Gottes ist es aus seiner Zukunftsbestlmmung aufgegeben, in allem gegen-
wirtig zu sein, was einer gemeinsamen Zukunft dient. Wenn das Konzil sich in diesem
Sinn als ,,pastoral® versieht, als Fiihrer auf dem Wege, dann kann die Kirche sich demiitig-
gliicklich fiihlen, das Volk Gottes zu sein, dem die Jukunft gehort.

Zur gegenwartigen Diskussion iiber das Bischofsamt
Von Fritz Hoffmann

Die katholische Theologie hat sich in den letzten Jahren in besonderer Weise dem
Bischofsamt zugewandt. Wie die theologische Literatur zeigt, geht es dabei nicht
‘nur um die rechtliche Stellung des Bischofs in der Hierarchie, sondern um viel mehr:
um den biblischen Ursprung des Amtes, seine Ausbildung und Entwicklung in
der nachapostolischen Zeit und im Verlauf der Kirchengeschichte, um die theo-
logische ErschlieBung des Episkopates in der dogmatischen Spekulation, vor allem
in der Dogmatik der Sakramente. An dieser Untersuchung waren alle theologischen
Disziplinen beteiligt, was ein Blick in die Literatur beweist, von der hier nur einige
Werke genannt werden sollen:

1. Episcopus. Studien iiber das Bischofsamt. Seiner Emmenz M. Kardinal Faulhaber zum 80. Ge-
burtstag dargebracht von der Theologischen Fakultit der Universitdt Miinchen. Regensburg 1949,
Darin enthalten: R. Egenter, Bischofsamt und bischéfliches Ethos nach dem hl. Thomas von

Aquin. M. Schmaus, Der Episkopat als Ordnungsgewalt in der Kirche nach der Lehre des hl.
Bonaventura. J. Pascher, Die Hierarchie in sakramentaler Symbolik.

A.-G. Martimort, De I’évéque. Paris 1946.

. Y. Congar O. P. et B.-D. Dupuy O. P., L’épiscopat et I’église universelle. Paris 1962.
. Y. Congar O.P., Saint Eglise. Paris 1963, 201-349

. L’évéque dans I'église du Christ. Desclée de Brouwer 1963 (zitiert: L’évéque).

6. Rahner - Ratzinger, Primat und Episkopat. Freiburg 1961. ;

[ S

Das unter 5. genannte Werk ist ein Bericht iiber ein Symposion, das vom 4. bis
8. September 1960 in Eveux-L’Arbreste i{iber das Bischofsamt gehalten wurde.
Er zeigt, in welcher Breite die Theologie des Bischofsamtes entwickelt werden mul,
soll sie fir eine Theologie der Kirche fruchtbar werden. Beide hdngen aufs innigste
miteinander zusammen. Das ,,Zeitalter der Kirche® wird ein ,,Zeitalter des Bischofs*
sein oder es wird bald vergehen.

Jenes Symposion begann mit einer Erérterung der apostolischen Urspriinge des
Episkopates nach den Aussagen des Neuen Testaments. In den weiteren Beitrdgen
und Diskussionen wurde offenbar, wie alle Vorgédnge des christlichen Lebens durch
ein notwendiges Band mit dem Bischof verkniipft sind: die Verkiindigung der Froh-
botschaft, die Sakramente, die Missionierung der ganzen Welt, die Theologie und
die Arbeit der theologischen Lehrer. Der Bischof'stellt so in einer ganz urspriinglichen
Weise den ,,Stand der Vollkommenheit” dar, nicht nur im Sinne der Forderung
personlicher Heiligkeit (Thomas von Aquin), sondern auch als Verwalter und
Ausspender der Geheimnisse Gottes (Paulus) und als Theophorus und Myste Jesu
Christi (Ignatius von Antiochien). Er ist im Vollbesitz der von Christus ausgehenden
Sendung fiir die Heiligung, Belehrung und Leitung des Gottesvolkes und steht

102



