juristischen wesentlich unterscheidet, und sie gewinnen nochmals eine eigene Farbe
in den einzelnen theologischen Disziplinen. Nur wenn diese Tatsache in der theo-
logischen Kleinarbeit, an der alle Disziplinen der Theologie beteiligt sein miissen,
beriicksichtigt wird, wird es eine Losung in der bis jetzt noch nicht geklarten Frage
iiber Bedeutung und Aufgabe des Bischofsamtes in der heutigen Zeit geben, von der
Bazatole am Anfang seines Beitrages mit Recht sagt: ,La méconnaissance du
role propre de ’évéque da la vie chrétienne est aujourdhui un fait largement réconnu,
mais peu analysé??.*

27 B, Bazatole, a. a. O. (vgl. Anm, 22) 329,

Das stindige Anliegen der begliickten und
verantwortungsbewufSten Ehe

Moraltheologische und pastorale Uberlegungen
Von Georg Teichtweier

Die 6sterliche Zeit mahnt den Seelsorger, den Ehen seiner Gemeindeglieder jene
liebevolle, sachkundige und besorgte Aufmerksamkeit zuzuwenden, die ihnen wegen
ihrer Bedeutung fiir die Glieder der jeweiligen Familien, aber auch fiir das Wachsen
des Reiches Gottes (Ecclesia corporaliter per matrimonium augetur) und fiir die
lebensstarke und aktiv-missionarische Religiositit der Getauften gebiithrt. Denn
es ist eine Erkenntnis, die sich durch alle Religionen und religiésen Erfahrungen
zieht, daB die tiefe Liebeseinheit der Geschlechter und die Nahe zur Gottheit eng
miteinander verkniipft sein kénnen.

Gerade im Bereich der Ehe zeigt es sich auch, daBl die Nachfolge- und Vorbild-
ethik ihre Grenzen hat. Wir kénnen die Josefsehe, die unter dem besonderen
Heilsanruf Gottes stehende jungfrauliche Liebe Josephs zur Mutter des Herrn,
nicht zum Leitbild fiir unsere Normalehen erheben. Unter der ehelichen Keuschheit
verstand die Kirche niemals die Virginitit, sondern den rechten und gottgewollten
Gebrauch der zuletzt in der leiblichen Einigung sich erfiillenden, die Ehepartner
beschenkenden und Leben zeugenden Geschlechtlichkeit. Wir kénnen auch nicht
die Heilige Familie von Nazareth einfach als Vorbild hinstellen, wenn wir nicht
riskieren wollen, daB geistreiche oder frivole Spotter uns augenzwinkernd ent-
gegenhalten: ,,Nun also, die bewuBt gewollte Einkindfamilie ist doch ein biblisches
Ideal!* :

Wie in so vielen anderen Bereichen unseres Lebens sind auch auf dem Sektor der
menschlichen Geschlechtlichkeit und Ehe die Fragen, Sorgen, Uberlegungen und
Lésungsversuche neu in Gang gekommen. Unter den quaestiones disputatae, den frag-
wiirdigen Problemen heutiger Religiositit, hat neuestens der als Fachmann bestens
ausgewiesene Solothurner Regens und Dozent fur drztliche Berufsethik an der
Universitit Fribourg/Schweiz, Leonhard M. Weber, die schwierigen und noch gar
nicht endgiiltig zu klirenden Fragen um die Natur der Ehe und des ehelichen
Aktes neu zur Debatte gestellt?,

Die folgenden Ausfithrungen wollen dieses schwierige Feld moraltheologischer
und naturgesetzlicher Erérterungen nicht neu bestellen, sosehr wir Weber recht

1 Weber Leonhard M., Mysterium Magnum. Quaestiones disputatae 19. Freiburg/Basel/Wien 1963.

108



geben miissen, wenn er sagt: ,Wer aber aus priesterlicher und mitmenschlicher
~ Verantwortung der Not (der Ehen) ins Antlitz schaut, bedarf unbedingt einer
festen Stiitze. Sonst verféllt er in die gleiche Unsicherheit wie die Eheleute selbst.
Darum ist von der konkreten Situation der Glaubigen wie vom Gesamt der Heils-
sorge aus ein ehrliches und aufbauendes Gesprich iiber die Natur der Ehe sehr
notwendig?.“ Unbedingt richtig und unbedingt zuzustimmen ist L. Weber, wenn
er die Natur des Menschen in der Ehe nicht blo8 statisch aus aristotelischen und
stoischen, sicher richtigen, aber nicht alle Wirklichkeiten beriicksichtigenden Aus-
sagen bestimmt scin 1aBt, sondern dynamisch aus dem Heilsanruf und Heilswirken
Gottes in der ,,Neuschépfung® des erlésten Menschen und aus den ,Modalitidten
der ehelichen Gemeinschaft® versteht. In einem solchen Naturverstindnis der Ehe
bleibt auch fiir die Individualitit der Partner Platz und fir dieso vielfach gewandelten
biologischen, medizinischen, soziologischen wund wirtschaftlichen Verhiltnisse
mindestens in Europa, die alle gestaltend oder gefidhrdend auf den Bestand und die
Wirklichkeit der heutigen Ehe einwirken, dall man sie einfach mit einigen pathe-
tischen und intransigenten Forderungen nicht mehr wegwischen kann. ,,So hat
sich in der abendlindischen Weltéffentlichkeit das Verstandnis der Ehe und ihrer
Aufgaben grundlegend verdndert. Der katholische Theologe wird dariber nach-
denken miissen, ob diese Verinderung nur ein Unheilsgeschehen darstellt oder
ob in ihr auch Gottes Heilswirken in der Geschichte Ausdruck erhilt. Da die
partnerschaftliche Ehe dem Christus-Kirche-Mysterium starker zu entsprechen
scheint als eine bloB naturale Eheauffassung — so einer das Geschlechtliche nicht
nur grundsitzlich abwertet und nur im Opfer und in der Last der Treue das Christ-
liche sieht —, ist unbedingt anzunehmen, daB Gott auch einen gangbaren Weg
offnet fiir die das Individuelle iibersteigende Fiille einer fruchtbaren Liebe?.

Das ist in der Tat der Wandel im Verstandnis und Erlebnis der Ehe: Sie wird nicht
bloB3, wenn selbstverstindlich immer auch, von ihren Zwecken her gesehen und
damit vor allem Verstdndnis fiir ihr Sein vorneweg gleich mit vielen Pflichten und
Verboten beladen dem zu Ehe berufenen Christen angeboten ; man bedenkt vielmehr
die Ehe in ihrem tiefsten Wesen, erfragt ihre Giiter und ihren eigenstindigen Wert
und dann erst zeigt man nach der alten Regel agere sequitur esse (das Handeln
folgt auf das Sein) die GréBe ihrer Bindung an Gottes Schépferwillen und an
Christi Heilswerk auf und leitet so die christliche Lebensordnung in der Ehe nicht
mehr als ein Fremdgebot, sondern als seinsgerechte Folgerungen fiir jeden ab, dem
es wirklich ernst um das Gliick seiner Ehe und somit um seine Verantwortung fur
die Ehe zu tun ist. Das Recht zu einer ganzheitlichen Wesensschau der Ehe gibt
uns kein geringerer als Pius XI., wenn er in Casti connubii neben der Ehegiiter-
lehre des hl. Augustinus (fides, proles, sacramentum) und neben der Ehezweck-
lehre des CIC can 1013 § 1 als Moglichkeit, die Ehe aus glaubiger Sicht zu wiirdigen,
zusitzlich aufzeigt: ,Diese gegenseitige innere Ubereinstimmung der Gatten,
dieser bestdndige Eifer, sich gegenseitig zu vollenden, kann mit einer hochst wahr-
haftigen Begriindung, wie der Catechismus Romanus lehrt, auch als die vorrangige
Grundlegung und Rechtfertigung der Ehe genannt werden; freilich darf man dann
die Ehe nicht allzuenge (pressius) als Einrichtung zur rechtmiBigen Zeugung und
Erziehung der Nachkommenschaft, sondern muB sie in weiterem Sinne (latius) als
Vereinigung, Zusammengehérigkeit und Verbindung, die das ganze Leben umfaS8t,
annehmen.“ Damit ist der Weg frei nicht nur fiir eine biologische und physische

¢ Ebda 20.
3 Ebda 42,
4 (Casti connubii. AAS 22, 1930, 548 f. Catechismus Romanus II cap 8 q 13.

109



Wiirdigung des Geschlechtlichen, sondern fiir eine Metaphysik der Geschlechter?
sowie fiir eine Theologie der Ehe und Familie®. ;

All diese ,,Aufwertung® der Ehe, der sie tragenden Liebeskrifte und ihrer fir das
individuelle und soziale Leben gleicherweise unentbehrlichen Funktionen darf
allerdings nicht zu der Vermutung verleiten, als sei das ehelose oder gar das jung-
frauliche Leben eine Kitmmerform menschlicher Selbstverwirklichung und als wiére
der Mensch erst vollendet in der ganzheitlichen ehelichen Partnerschaft mit einem
geliebten Du. Sehr wohl gilt das aber fiir den zur Ehe berufenen, von ihrer Gréie
und Wiirde ergriffenen und in der fortwirkenden Gnade des Ehesakramentes seinen
Heilsauftrag wirkenden Christen.

Wie versteht sich die Ehe als umfassende Lebensgemeinschaft?

Sie muB wohl iiber dem Auf und Ab von unabwilzbarer Eigenverantwortung und
Gemeinschaftsbindung, von kérperlicher Einswerdung und entsagender Distanz,
von offener Rede und schonendem Schweigen, von jauchzendem Gliick und
bohrender Sorge, von bestindiger Treue und ihren sich wandelnden Ausdrucks-
formen, die allseitige, alle Bereiche des Lebens durchziehende Liebe der beiden
Partner zur Darstellung bringen. Dann geniigt es aber nicht, unter ehelicher Ge-
meinschaft nur die Wachheit und Virulenz des Sexus zu sehen. Thm voran muf} die
Eros-Liebe stehen?. Sie umfiangt den geliebten Menschen als Gesamtpersonlichkeit,
in seiner Leiblichkeit, die den Geist transparent werden 148t, in seiner Geistigkeit,
die sich im herzlichen Gutsein, in Wort und Tat verleiblicht. Die Erosliebe weil3
sich gliicklich, wenn sie dem geliebten Gatten Freude schenken darf. Sie ist eine
Ausformung des amor complacentiae, der Liebe des Wohlgefallens. So wie Platon
im Mythos den vom Eros ergriffenen Menschen in groBer Sehnsucht zu immer
leuchtenderen Hohen aufsteigen 148t, schenkt die eheliche Erosliebe dem Partner
auch im Falle eines menschlichen Versagens das immer neue Vertrauen, dafl er
in seinem Leben und durch seine eheliche Gemeinschaft zu immer groBerer Reife
gelangen werde. Man mége in solchen Erwagungen keine falsche Romantik vermuten,
'sondern den Lebenswillen vieler bewufit ihre Ehe fithrenden Menschen darin
erkennen! Die Ausdrucksformen des Eros sind die Zartlichkeit und das Gesprich,
das Zeithaben fiireinander und das lebendige Interesse aneinander, das taktvolie
gegenseitige Sichaufinerksammachen auf Fehlhaltungen, Fehlleistungen und Ver-
saumnisse, vor allem das Vertrauen in den Wert und Lebensernst des Geliebten,
und daraus entspringt die gegenseitige Geduld.

DaB die sogenannten ,Aufklarungsbiicher” (ber eheliches Glick und eheliche
Liebeserfiillung die erotische Liebe kaum erwihnen, ist die groBe Liige und die
verkehrte Wegweisung, deren sie sich schuldig machen. Wer darum ihnen aus-
schlieBlich sich anvertraut, sieht in der Sexus-Liebe, in der Urmacht des geschlecht-
lichen Angezogen- und Einswerdens allein und ausschlieBlich die Lebensmitte der
Ehe. Nichts aber ist falscher als das. Der isolierte, ohne Erosbindung rauschhaft
den Partner genieBende Sexus kennt nicht die Dauerbindung der Treue, speziell

5 GroBartig war schon der Versuch von Bernhart J., Der eheliche Mensch in De profundis. Leipzig
19392, 75-139. Ferner Arnold Frz. X., Sinnlichkeit und Sexualitdt im Lichte der Theologie und
Seelsorge, in Beitrige zur Sexualforschung, herausg. v. Biirger-Prinz H. und Giese H., Heft 1,
1-12. Stuttgart 1952. Auer A., Art. Geschlechtlichkeit in Handbuch theologischer Grundbegriffe,
herausg. von Fries H., Bd. I 498-506, Miinchen 1962, dort weitere Literatur. Aus der Angli-
kanischen Theologie neuestens Bailey D. S., Mann und Frau im christlichen Denken. Stuttgart 1963,
mit einem Abschnitt ,,Auf dem Wege zu einer Theologie der Sexualitat®!

8 Auer A., Zur Theologie der Familie, in Arzt und Christ 3—4. Salzburg 1963, 186-198; vertiefend
dazu sei hingewiesen auf das Buch des gleichen Autors, Weltoffener Christ. Diisseldorf 19632,
212-265.

7 Falschlicherweise werden in der Alltagssprache Eros und Sexus einander gleichgesetzt.

110



beim Mann. Wo nicht der ganze Mensch, sondern nur sein Geschlecht bejaht und
gesucht wird, sinkt der Partner zu einem Exemplar in der Gattung herab, dessen
man oft schon nach kurzer Zeit iiberdriissig geworden ist, wihrend die nun voll
erwachte und nie zu befriedigende Geschlechtslust nach dem neuen Erlebnis
verlangt. Die Tragédie vieler Ehen, die sich in der begehrenden Liebe, dem amor
concupiscentiae, nur genossen haben und dann zerbrochen sind, ist eine Bestitigung
des Gesagten. Joachim Bodamer® wirft speziell dem innerlich der Technik aus-
gelieferten Mann vor, daB er nur noch des kurzfristigen Sexualgenusses fahig,
jedoch zur wahren geschlechtlichen Liebe untauglich sei. In bitteren Worten klagt
er die jeder Scham bare Herausstellung der sexuellen Reize und Geschehnisse in
Film, Reklame und Fotografie an, die speziell junge Menschen glauben macht,
die Auslésung der Sexualspannung sei gleichbedeutend mit Liebe: ,,Die Sexualitat
der Jugendlichen, die Eros werden soll, indem sie durch Seele und Geist sich pragt,
wird so auf der tieferen Ebene der Funktion, der Versachlichung und Anti-Intimitat
festgehalten, fixiert und bleibt personlichkeitsfern®.*

Freilich ist zu fragen, wie es zu dieser exzessiven Hemmungslosigkeit gekommen ist.
Ob hier nicht die kontrare Antwort gegen eine einseitige biologistische Bewertung
des Geschlechtlichen laut wird, das ausschlieBlich nur der Zeugung zu dienen hatte,
losgeldst von seiner personalen Zuordnung? J. Bernhart schrieb schon vor 25 Jahren
die mahnenden Worte'?: ,Die theoretische LosreiBung des Geschlechtslebens
vom Personlich-Sittlichen wird am ehesten dort geschehen, wo dieses selbst nichts
mehr halten kann, weil es selbst auch von nichts mehr gehalten wird. Die prak-
tische Folge ... . wird sein, daB die Biologie ausschlieBlich tiber Sinn und Gesetz
des Geschlechtlichen verfiigt . . . und daB sie den Menschen entwoéhnt, sich selbst,
die Lust, die Zeugung, die sinnliche Liebe und endlich den Zug der Herzen zu-
einander auch nur in ihrer menschlichen Bedeutungsfiille zu betrachten, geschweige
als Gleichnisse des bonum effusivum sui, des Gottes, der sein Sein und Seligsein
abbildlich in der Welt der Kreatur ausbreitet oder gar als Angebote aus dem
Reiche Gottes zur Verwirklichung dieses Reiches . . . Dann geht das Denken auf-
dringlich nur von Leib zu Leib, es geht in der Horizontale der Geschlechterfolge,
der phallischen Linie, der Zeugungskette, des Erbstroms, und sie weill der Gene-
ration keinen anderen Sinn, als daB sie der Schof3 der nachsten ist.“ Unsere Lehre
und Verkiundigung muBl sich sehr ernstlich priifen, ob wir nicht manchmal mit
unserer Meinung, die Betdtigung der Geschlechtlichkeit in der Ehe sei nur im
Zusammenhang mit der Zeugung von Nachkommenschaft sittlich vertretbar,
auch den hedonistischen Gegenschlag in den nackten, 1m tiefsten nur egoistischen
und liebeleeren Geschlechtsgenul3 mitverschuldet haben!

Gespeist war diese Auffassung durch die subjektiv ehrliche, weil der noétigen bio-
logischen FErkenntnisse noch ermangelnde Meinung, die Geschlechtlichkeit des
Menschen sei im wesentlichen der des Tieres vergleichbar. Nichts aber ist verkehrter
als dies. Die Sexualitat des Tieres ist ausschlieBilich trieb- und instinktgelenkt, sie
ist nur wach in der Zeit der Brunst und dient ausschlieSlich der Erhaltung der
Art, also dem Zeugungszweck. Die Geschlechtlichkeit des Menschen aber ist im
Normalfall von der Pubertit an immer wach, der menschliche Instinkt aber ist
bei weitem unsicherer. Damit ist die rechte Ordnung und der sinnvolle Gebrauch
der Geschlechtsmacht in die hohere menschliche Veranlagung der sittlichen Ver-
antwortung gegeben. Auch und gerade im Geschlechtlichen wird die Personwiirde
des Menschen deutlich. Schon von der natiirlichen Anlage her ist die menschliche
Geschlechtskraft nicht ausschlieBlich dem Zeugungszweck zugeordnet. Wir kennen

§ Der Mann von heute. Seine Gestalt und Psychologie. Stuttgart 19613,
® Ebda 121.
10 De profundis 113 f.

LT



doch nicht nur die exokrine Sekretion in den Keimzellen des méannlichen Samens
und des weiblichen Eies, sondern auch die endokrine; in den Geschlechtshormonen,
die zusammen mit dem iibrigen hormonalen Haushalt einen wichtigen Faktor fir
das Gesamtbefinden des Menschen darstellen. Und selbst wenn man die Funktion
der Keimzellen fiir sich bedenkt, kommt man zum SchluB, daB die generative Kraft
nicht der einzige Inhalt menschlicher Geschlechtlichkeit sein kann. Wenn im Laufe
eines Monatszyklus der geschlechtsreifen Frau normalerweise nur ein einziges Ei
zur Reifung gelangt und dann wieder nur etwa 10-12 Stunden lang befruchtungs-
fahig ist, wenn zwar beim Manne in einem einzigen Ejakulat mehrere hundert
Millionen Samenfidden in die weiblichen Geschlechtsorgane geschleudert werden,
davon aber nur ein einziges Spermium das weibliche Ei trifft und wenn die Zeugungs-
fahigkeit des ménnlichen Samens im weiblichen Organismus nur 48 Stunden anhilt,
dann zeigen uns diese biologischen Tatsachen, daB die Geschlechtlichkeit nicht
einzig die Zielbestimmung haben kann, neues Leben zu wecken. Diese Erfahrung
und das Wissen, daB3 die Geschlechtsmacht in der menschlichen Gesamtpersénlich-
keit integriert ist, berechtigen uns zu sagen, dafl die leibliche Totalvereinigung in
der Ehe auch personale Bezeugungskraft hat, das Sichtbarwerden der Gattenliebe,
die Realisierung des Gotteswortes, daBl die zwei Menschen, die in ihrer totalen
ehelichen Liebe alle natiirlichen Bande ihrer bisherigen Familie und Verwandt-
schaft in die zweite Linie gestellt haben, um fortan in erster Linie fiireinander da
zu sein, nun ein Fleisch, ein Leben geworden sind!!. Auch das Erleben der héchsten
Geschlechtslust auf dem Gipfel der Vereinigung ordnen wir heute nicht mehr nur
der Vorstellung unter, dafl diese Lust die Gatten bereiter machen soll, die Last
des in dieser Stunde empfangenen Kindes anzunehmen. Das sclige Ineinander-
versinken bedeutet in der Sprache des Alten Testaments zugleich ein ganz tiefes
und wesentliches ,, Erkennen®, also wiederum eine gesamtmenschliche und per-
sonale AuBerung!

Dann aber ist es klar, daB3 es im ehelichen Einswerden nicht nur um einen Akt-
vollzug sich handeln kann, der in seinem natiirlichen Ablauf nicht durch Absicht
gestort oder zerstért wird, sondern daB die Stunde der Zweiheit in der Einheit
auch alle Zeichen einer personalen Liebe tragen mufB. Die Natur des ehelichen
Aktes kann man fiir den Menschen nicht bestimmen, in quantum est animal,
sondern in quantum est homo. Wenn es darum heute in gliubigen Ehen zu einer
echten Kultur der ehelichen Liebesgemeinschaft kommt, wenn insbesondere die
Frau sich nicht als ein Wesen erlebt, das vom Mann auf Grund des debitum coniugale
nur ,,genommen® wird, sondern als das geliebte Du, das vom Mann in Ehrfurcht
und Liebe zum vollen Genufl dieser Stunde gefithrt wird, so kann man auch bei
strengsten moraltheologischen Mafstdben dahinter nichts Unerlaubtes oder Be-
denkliches, sondern im Letzten die Sichtbarwerdung der ehelichen Liebe erkennen.
Negativ ausgedriickt heiBt das: Es hat sicher in vielen Ehen der Christen, denen
aus bestimmten Tabuvorstellungen vergangener Zeiten nichts von der ganzen
Wirklichkeit der Geschlechtlichkeit und ihrer Verlebendigung in der Ehe gesagt
wurde, Intimbegegnungen gegeben, die in ihrem duBerlichen Ablauf véllig tadelfrei
waren, insofern kein bewulBter Eingriff erfolgte, die aber eine Versiindigung gegen
die eheliche Liebe gewesen sind, weil insbesondere die Frau sich nur als Objekt
und nicht als Person in diesem Geschehen wuBte! Der Kauf halb wahrer und ein-
seitiger ,,Aufklarungsbiicher” wire nicht so groB, wenn die Wissenden den Mut
und die rechte Weise gefunden héitten, den ganzen Inhalt der Geschlechtlichkeit
in der Ehe ihre Mitmenschen wissen zu lassen. Wer es auBerdem gelernt hat, die
Stunde der Vereinigung recht zu genieBen, der braucht nicht die stets wiederholte
Haufigkeit dieses Aktes, er kann auch warten und enthaltsam leben. Nur der stets

AL den 2, 24.

412



Unbefriedigte sucht durch eine zahlenmiBige Haufung der Vereinigung sich selber
einzureden, er erfahre seine Ehe in ihrer Fiille.

Gekront wird die eheliche Liebe von der Agape, von der gottgegehenen und Gott
als die hochste Liebeserfiillung des Lebens wieder suchenden, gnadenhaften Liebe.
Sie wird insbesondere durch das Sakrament der Ehe den Gatten fortwirkend an-
geboten. Indem die Kirche neben dem ordo das andere Standessakrement des
matrimonium kennt, miissen wir auch mehr als bisher von einer gottlichen Berufung
zur Ehe reden, wo wir mehr oder minder ausschlieBlich nur vom Berufzum Priestertum
oder Ordensstand gesprochen haben. Denn auch von der Ehe gilt das Herrenwort,
,.wer es fassen kann, der fasse es??“. Wie fiir den kommenden Kleriker, den Ordens-
mann und die Ordensfrau eine intensive Vorbereitung notwendig ist, muB dies
in steigendem Ma@Be auch fiir die ,,Ehekandidaten gefordert und erméglicht werden.
Mancher junge Mensch wiirde dann vielleicht einsehen, dafl er fur die Ehe gar
nicht geeignet ist. Immerhin sagen uns einsichtige Kenner, dafl etwa ein Drittel
der Verheirateten eigentlich nicht verheiratet sein diirfte. In der Agape wei} sich
der Verheiratete fir das ewige Heil seines Partners verantwortlich, im wahrsten
Sinn als seinen ersten Seelsorger. ,,Die Tatsache, dalB3 sich die Brautleute selber das
Sakrament spenden, bringt sprechend zum Ausdruck, daB sie damit in ein ,priester-
liches¢, seelsorgerliches Verhiltnis zueinander treten!®.” Darum wird der Christ
auch noch den Gatten in Liebe annehmen und bejahen und bei ihm bleiben kénnen,
der durch seine charakterlichen Defekte der Erosliebe nicht mehr wiirdig ist, zu dem
auch im Sexusbereich nichts mehr lockt. Hier haben wir jene Liebe in der Ehe,
die unter dem Kreuze steht, die auch heute glaubhaft werden 148t, daB Christi
Erlésungstat fortwirkt.

Die ganze Tiefe der christlichen Ehe wird in Eph 5, 22-33 ausgesagt oder besser
nur angedeutet, weil Worte es eben gar nicht vermoégen, das ,,groBe Geheimnis
in Bezug auf Christus und die Kirche® auszuschépfen, weil das immer nur in der
konkreten Ehe erfahren und gelebt werden kann. ,,Dieser Heilssinn der Ehe besteht
eben darin, daB sie den Liebesbund zwischen Christus und der Kirche darstellt,
und zwar im Bild und in der Wirklichkeit. Die Liebe Christi zu seiner Kirche
wird in der Ehe nicht nur bildhaft dargestellt und nicht nur moralisch nachgebildet,
sondern sie ist in ihr mystisch und real gegenwirtig und wirksam. Die Ehe ist einer
der bevorzugtesten Orte, an denen die Gemeinschaft Christi mit seiner Kirche
durch die Geschichte hindurch fortdauert und Frucht bringt*4.“ Niemals kann man
die paulinische Eheauffassung im Epheserbrief als Rechtfertigung der patri-
archalischen Ehe bezeichnen. Gewif} anerkennt er eine hierarchische Struktur der Ehe,
aber nicht im Sinne eines irdischen Machtverhaltnisses, das in vergangenen Tagen
dem Mann sogar ein ,miBiges Ziichtigungsrecht® gegeniiber der Frau einrdumte.
Jede wahrhaft liebende Frau wiirde sich gern den Mann als ihr Haupt wiinschen,
wenn er in der Ehe ihr mit der Liebe begegnete, die Christus als das Haupt der
Kirche auszeichnet. Die patriarchalisch gefithrte Ehe beruhte u. a. aufdem doppelten
Irrtum, daB die Frau ohnehin kein vollwertiger Mensch sei und darum erst durch
den Mann zum ganzen Menschen erhoben wiirde und daB die Zeugung neuen
Lebens nur durch das mannliche Prinzip geschehe, wihrend die Frau bloB das
,»GefdB” darbiete, in dem die vom Mann gezeugte Frucht der Stunde der Geburt
entgegenreife.

e e L

28 Hiriné B., Das Gesetz Christi ITT 328. Freiburg i. Br. 1961°; vgl. auch vom gleichen Verfasser,
Ehe in dieser Zeit. 156—223. Salzburg 1960. ;

14 Auer A., Zur Theologie der Familie. Ebda 191.

8 113



Die Fruchtbarkeit der ehelichen Liebe.

Vielleicht kénnte aus diesen ausholenden Worten iiber die personale Liebe in der Ehe
in Eros, Sexus und Agape gefolgert werden, daBl nunmehr auch die katholische
Ehemoral sich auf das isolierte Gliick zweier Partner eingestellt habe. Nichts wire
falscher als das! Gerade weil wir die Gattenliebe in ihrer Vollgestalt sehen und
bejahen, kénnen wir das Kind mit umso nachdriicklicherer Begriindung als Frucht
der ehelichen Liebe erweisen. Es erscheint jetzt nicht mehr als die ,,pflichtgemiBe
Leistung®, sondernals Ausdruck, Bezeugung und Inkarnation der ehelichen Liebe.
Vom innersten Wesen der Liebe her gehort das Kind zur Ehe. Jede Liebe, die zwei
Menschen nicht weit macht und offen fiir andere, sondern sie hermetisch von der
Mitwelt abschlieBt, hat schon etwas Bedenkliches. Erst recht eine Liebe, die ein
neues Leben ablehnt, in dem sich ebenso das Erbe der beiden Partner wie die Einzig-
artigkeit eines eigenstindigen Menschen offenbart. Wo die Ehegatten im tiefen
Eros einander ganz bejahen, dréingt sich ihnen wie von selbst das Verlangen auf,
den geliebten Partner im eigenen Kind sozusagen verjiingt wiederzufinden. Nur
wer sich fiir gering einschétzt und sich keinen Beitrag fiir die Gegenwart und Zu-
kunft der Menschheit zutraut, wird sich in der Ehe der Selbstaussage im Kinde
enthalten. Wer die Geschlechterliebe wirklich genieBen kann und ganz in den
geliebten Partner hineinversinkt, bejaht auch das tief geheimnisvolle Erlebnis,
daB er zwar nicht in eigener Vollmacht das neue Leben zeugen, wohl aber die
natiirlichen Voraussetzungen dafiir schaffen darf. Wer sich schlieBlich durch die -
gottliche Tugend der Liebe dem Gatten verbunden weiB, seine Ehe als irdische
Darstellung der Lebenseinheit zwischen Christus und der Kirche erfiahrt, méchte
unwillkiirlich auch die Fruchtbarkeit dieser Verbindung in den erlésten Menschen
durch die Wiedergeburt aus dem Wasser und dem HI, Geiste in irdischer Gestalt
nachahmen.

Dazu kommen psychologische und soziale Erkenntnisse, die das Kind als Erfiillung
und Bereicherung der Ehe aufzeigen. Erst im Erleben der Vater- und Mutterschaft
kommt der eheliche Mensch zur letzten Ausreifung seines Wesens. Wie manche
sehr oberflachliche Frau wandelt sich unter dem Erlebnis der hoffenden Erwartung
und der schmerzvollen Geburt zum liebenswerten und wesentlichen Menschen;
wie mancher, zunéchst auch in der Ehe nur das eigene Ich suchende Mann sieht
sich zu Lebensernst und verantwortlicher Lebenssorge gerufen, wenn ihm sein Kind
erstmals in den Arm gelegt wird! Das technische Lebensangebot unserer Tage mag
haufig solche Lebenswirklichkeiten verdecken und iiberténen, die Psychologic
lehrt aber, daB mit den Vierzigerjahren bei Mann und Frau die Sehnsucht nach dem
Kind urméchtig durchbricht. Nicht selten scheitern daran Ehen von zehn- und
mehrjahriger Dauer, die zunichst bewuBt das Kind ablehnten und nun den Wunsch
nach dem Kind nicht mehr realisieren kénnen!

Vom Kind her gesehen muB die Uberwindung des bewuBt gewollten Einkind-
systems gefordert werden. Wieder nicht als Fremdgebot, sondern als Lebensnot-
wendigkeit. Fiir die erste wichtige Erziehungsphase, vom 2. bis 5. Lebensjahr,
ist das Erlebnis der Geschwisterhaftigkeit entscheidend; fast spielerisch lernt das
Kind Riicksicht zu nehmen, mit anderen zu teilen und auf den Nebenmenschen
sich einzustellen. Die Vererbungsgesetze sagen uns, daB die ganze Fiille der elter-
lichen Eigenschaften und Fiahigkeiten sich nur in mehreren Kindern auswirken
kann. Man kann nur in tiefem Erschrecken sich vorstellen, wie viele Begabungen
Jjeglicher Art, die uns die Natur, d. h. der Schépfergott, anbietet, von der Mensch-
heit ausgeschlagen werden, die in der absichtlich eingeschrankten Zwergfamilie den
Ausdruck des Fortschrittes und des modernen Lebenswillens preist!

Und wie wollen wir schlieBlich den sozialen Standard halten oder gar verbessern,
wenn einerseits durch die von der Medizin garantierte héhere Lebenserwartung

114



die Zahl der alten, arbeitsunfihigen, von Pension, Rente oder sonstiger 6ffentlicher
Versorgung lebenden Menschen stindig wiéchst, wahrend die Ziffern des jungen
arbeitenden Volkes dauernd zuriickgehen, so daB die Alterspyramide der euro-
paischen Vélker sich nach oben verbreitert und nach unten verengt? Man kann es
wirklich nicht als leere moralische Deklamation, sondern muB es als Ergebnis
allseitiger Lebenseinsichten wiirdigen, wenn wir sagen, daB die Fruchtbarkeit
zur unabdingbaren Bezeugung der wahrhaft begliickten und menschenwiirdigen
ehelichen Liebe gehort.

Aber — verantwortete Elternschaft!

Der Wille zur Fruchtbarkeit und die bewuBte Kinderfreudigkeit christlicher Ehen
diirfen keinesfalls als ,,Stthne® fiir die ,,Vergniigungen® der geschlechtlichen Liebe,
als gebithrende ,Last® gegeniiber der ohnehin geniigend verdédchtigen ,Lust®
in der Ehe gewertet werden, wie dies weitgehend in der, meist von Zolibatiren
geschriebenen, katholischen Eheliteratur einer nicht zu fernen Vergangenheit
zu lesen stand. Die Kinder sind Wesensausdruck, Denkmal aus Fleisch und Blut
und Geist der gliicklichen, gesunden und glidubigen Ehen, sie sollten es zumindest
sein! ;

Nun stellt sich freilich die kritische Frage, wie sich die Kinderfreudigkeit bezeugen
mub. Vielleicht darin, daB zwei Ehepartner es dem biologischen Zufall iiberlassen,
wann und wie oft eine neue Empfangnis stattfindet? Dafir hat man gerne die fromm
klingende Formel gefunden, ,die Kinder einfach annehmen, wie Gott sie schickt™.
Wenn diese bewuBte Haltung noch lebendig ist, wird man von einer tief glaubigen
und ehrfiirchtigen Einstellung eines Ehepaares reden diirfen und nicht vom Ge-
wihrenlassen einer naturhaften Kraft, die bei einer Frau stirker, bei der anderen
schwicher ist. In der Regel herrscht eben doch die Vorstellung, daB3 die Ehe aus-
schlieBlich zum Zwecke der Zeugung und Erziehung der Kinder eingerdumt,
vielleicht gar dem Christen nur ,zugestanden® sei, und daB insbesondere die Lust
und Wonne der ehelichen Vereinigung, die ja — seit Augustinus — ohnehin schon
die Makelhaftigkeit der erbsiindlichen Konkupiszenz offenbare, nur durch den
ausdriicklichen, mit jedem Akt verbundenen Willen zum Kind in etwa sanktioniert
werden konne.

Eine moraltheologische Wiirdigung dieser Frage wird von dem Prinzip ausgehen
miissen, daBl der sittlich handelnde Mensch, in unserem Falle ein Ehepaar, nicht
bloB fir die Giite des unmittelbaren Aktes, sondern auch fiir dessen vorausseh-
bare Folgen, hier fiir das Kind, verantwortlich ist. Es geht in der christlichen
Ehe nicht biologistisch um eine méglichst hohe Kinderzahl um jeden Preis, sondern
um jene Kinder, die ein Paar vor Gott verantworten, fiir deren allseitige gute Er-
ziehung es nach menschlicher Voraussicht sorgen und denen es wirtschaftlich jenes
MaB an Lebenschancen einrdumen kann, die man zum ,menschenwiirdigen
Dasein® rechnet. .

Hier werden also Unterschiede im zahlenmaBigen Ausdruck der ehelichen Frucht-
barkeit sichtbar, etwa zwischen einem Ehepaar, wo die Frau an sogenannten Zivili-
sationsschaden, wie Nervenstorungen, leidet, und urtimlich gesunden Menschen,
zwischen einem Ehepaar mit einer Zweieinhalbzimmerwohnung in der GroBstadt
und einer Bauernfamilie, wo der Wohn- und Spielraum fiir Kinder keine Rolle
spielt. Aber auch die sittlich religiose Spannkraft einer Ehe wird hier wie iiberall
sonst sich auswirken. Es gibt, hoffentlich und Gott sei Dank zugleich, Ehen, die ein
sechstes und siebentes Kind noch voll Dank und Freude annehmen, daneben
andere, deren zumutbare seelisch-charakterliche Leistungsspanne bei zwei Kindern
schon ausgelastet ist. Darum kann man die sittlich zumutbare und praktisch er-

o 115



zichbare Kinderzahl fiir eine ,,gut kathohsche” Ehe nicht normativ und mit ge-
nauen Zahlenangaben festlegen, wie einige Moraltheologen vorschlugen?s.

Denke aber jetzt niemand, daBl mit diesen Einsichten von einer ,laxen® Moral-
theologie den Eheleuten eine Willkiirvollmacht eingerdumt sei! Sie miissen viel-
mehr in ehrlichem Fragen, in gemeinsamem Reden und in redlichem Gewissens-
urteil erkennen, wie viele Kinder sie wohl aus der Hand Gottes annehmen diirfen,
ohne zu murren, ohne sich iiber die gemeinsame ,,Dummbheit oder die des ge-
wissenhaften Partners zu drgern, weil jetzt schon wieder etwas ,auf dem Wege ist“.
Wir miissen unseren Ehen diese Entscheidung verbindlich zuweisen, wir kénnen
als Theologen und Seelsorger wichtige Normen und entscheidende Gesichtspunkte
fiir eine Entscheidung aufzeigen, wir kénnen die Beratung durch einen sachkundigen
Arzt iiber gesundheitliche Schwierigkeiten anbieten, aber wahlen miissen die Ehe-
partner ganz allein. Das ist wohl die urtiimlichste und primire Form des soviel
zitierten ., Elternrechtes®! Es wére traurig, wenn wir gestehen miilten, daB wir
mit der Berufung auf das Gewissen in der Gefahr stiinden, die Dimme der gott-
gewollten Ordnung zu durchstoBen. Dann wire im gesamten religis-sittlichen
Leben unserer Gemeinden etwas faul, dann geschidhe das Gute ja nur unter dem
Gesetzeszwang und in Furcht vor der Todsiinde, nicht aber aus dem am Glauben
orientierten Gewissen. Und was nicht davon getragen ist, ist nach dem hl. Paulus
Stinde?e.

Neben der im Gewissen vertretbaren Kinderzahl gehért zum Recht der verant-
worteten Elternschaft auch der zeitliche Abstand, in dem die Kinder erwartet
- werden. Als objektive Gegebenheiten fiir die rechte Entscheidung bieten sich hier
an die pddagogische Einsicht, daBl zum Erlebnis der Geschwisterhaftigkeit ein nicht
allzugroBer Abstand wiinschenswert ist, und die medizinische Erkenntnis, daB
zwischen zwei Geburten ein Mindestabstand von zweieinhalb Jahren liegen sollte,
wenn die Frau nicht Gefahr laufen soll, frithzeitig verbraucht zu werden und stim-
mungsmafBig die Schwangerschaften als listigen Dauerzustand zu empfinden.

Geburtenregelung — ein Faktum in der heutigen Ehe.

Allzu unbekiimmert und prinzipiell begegnete uns frither — vielleicht auch noch
heute? — der Vergleich der Ehen unserer GroBeltern mit ihrer Vielzahl der Kinder
und der heutigen geburtendrmeren Ehen. Wenn zur Natur des Menschen als eines
geschichtlichen Wesens und folglich auch zur Natur seiner Ehe neben den bleibenden
Grundprinzipien der Einheit, Unaufléslichkeit und Fruchtbarkeit der Ehe auch
all das gehort, was man die Situation der jeweiligen Zeit, biblisch den Kairos der
von Gott gesetzten geschichtlichen Stunde nennt, dann muB so ein Vergleich
ungerecht ausfallen, so sehr er sich rhetorisch wirksam entfalten 14Bt. Nicht bedacht
sind dabei die fast génzliche Uberwindung der Siuglingssterblichkeit heute, die
neue Rolle der Frau in der Ehe, die sich nicht mehr blo als unpersonliches Mittel
zur Erhaltung der Sippe und zur Fithrung des Hauswesens erlebt, sondern als echte
Partnerin des Mannes, sodann die Umstrukturierung der Bevolkerung Westeu-
ropas von einer baduerlich-handwerkerlichen Wirtschaft, in der die Vielzahl der
Kinder, die spiter im Betrieb mitarbeiteten, ein Gewinn fiir die Familie waren, zur
industriellen Arbeitswelt mit michtigen Ballungszentren, in denen insbesondere
das Kapitel Wohnung fiir kinderfrohe Ehen eine traurige und 4rgerliche Berithmtheit
erlangt hat, auch die allgemeine Hebung des Lebensstandards, dem sich nicht einmal
ein Bischof, geschweige eine glaubige Ehe ganz entziehen kann. Zu diesen durchaus
positiv fiir eine Geburtenregelung sprechenden Faktoren kommen die vielen nega-

5 Vgl. Fuchs J., Moraltheologie und Geburtenregelung. In-Arzt und Christ 2, 1963, 70.
16 Rom 14, 23.

116



tiven, die Kinderfreudigkeit bewuBt zerstérenden und verhéhnenden Einwirkungen
aus Tagesmeinung und Reklame und aus einer Eheauffassung, die das ,,Gliick zu
zweit”® von der iibrigen Lebenswirklichkeit isoliert und verabsolutiert. Hingegen
standig und mit eindrucksvollen und sachkundigen Griinden mit dem Ziel einer
Metanoia anzugehen, ist eine permanente seelsorgerliche Verpflichtung.

Die katholische Moraltheologie und das Lehramt der Kirche unterscheiden sehr
wohl zwischen Geburtenregelung und Geburtenkontrolle, unter der die von Ge-
sinnung und redlichen Griinden absehende technizistische Steuerung der Be-
volkerungsziffern tiber ganze Vélker und Kontinente hin verstanden wird und fur
die die sittliche Erlaubtheit der angewandten Mittel, bis zur organisierten Ab-
treibung, keine Rolle spielt. Eindeutig sprechen fiir die Méglichkeit einer Geburten-
regelung aus katholischer Eheauffassung zwel Papstworte aus Ansprachen Pius® XII.
vom 29. Oktober und 26. November 1951: ,Von dieser pflichtgemiBen Leistung
(in der Ehe Kindern das Leben zu schenken) kénnen gewichtige Motive dispen-
sieren, auch fiir lange Zeit und selbst fiir die ganze Dauer der Ehe, Motive, die nicht
selten in der sogenannten medizinischen, eugenischen, wirtschaftlichen und sozialen
Indikation ihren Grund haben. Daraus folgt, da8 die Beobachtung der unfrucht-
baren Zeiten sittlich erlaubt sein kann und es unter den angegebenen Bedingungen
auch ist . . . Und dann: ,,Die Kirche fiithlt Teilnahme und Verstindnis fiir die
wirklichen Schwierigkeiten des Ehelebens in unserer heutigen Zeit. Deshalb haben
Wir in Unserer letzten Ansprache iiber die Ehemoral die Berechtigung und zugleich
die tatsdchlich weit gesteckten Grenzen fiir eine Regulierung der Nachkommen-
schaft herausgestellt, die — im Gegensatz zur sogenannten Geburtenkontrolle —
mit dem Gesetz Gottes vereinbar ist17.“

Irgendwann wird wohl jede Ehe, die im biologisch richtigen Alter geschlossen
wurde, in die Krise, also in die Entscheidung gestellt sein, ob bei aller Kinder-
freudigkeit, die im wesentlichen nicht in der absolut hohen Zahl der Kinder, sondern
in der Bereitschaft und Verantwortung dem Kind gegeniiber besteht, nicht doch
schwerwiegende Griinde. gegen eine Vermeidung neuer Empfingnis auf Zeit oder
fiir immer sprechen.

Die Methoden der Geburtenregelung.

Fir die protestantische Ethik ist die Frage des ,,Wie“ der Geburtenregelung sittlich
irrelevant, wenn die Begriindungen fiir ihre Notwendigkeit in Ordnung sind.
»Die verschiedenartigen physikalischen, chemischen und technischen Mittel der
Empféangnisverhiitung sind ethisch betrachtet grundsétzlich nicht anders anzusehen,
als die obengenannten (Enthaltsamkeit auf Zeit und Wahl der empfingnisfreien
Tage). Denn wenn Empfangnisverhiitung iiberhaupt eine ethisch verantwortbare
Moglichkeit der Geburtenregelung ist, wird man zwischen ,natiirlichen® und ,kiinst-
lichen® Mitteln keinen grundsitzlichen Unterschied machen koénnen®, meint z. B.
der Prises der Rheinischen Synode Joachim Beckmann?®. Fiir die katholische
Moraltheologie dagegen ist nach den prinzipiellen Erkenntnissen bonum ex integra
causa, malum ex quocumque defectu die Wahl der Mittel auch fiir einen guten
Zweck durchaus nicht unbedeutend?®. So unterscheiden wir zwischen sittlich er-
laubten und unerlaubten Methoden. Sie diirften dem Leser im einzelnen so bekannt
sein, daB sie im , Telegrammstil“ aufgezdhlt und nur durch allerneueste Frage-
stellungen ergdnzt werden koénnen. Der Verfasser hat in einer eigenen kleinen

17 Zitiert nach Miller J., Der Papst iiber die Ehe. Innsbruck/Wien/Miinchen 1958, 92 u. 112 f.
18 Geburtenregelung als ethisches Problem. Stuttgart 1963, 17.
1 Die Geburtenregelung. Laennec-Studie. Olten und Miinchen 1962.

117



Schrift ,,Eheliches Leben heute?°“ eingehender zu den aufgeworfenen Schwierig-
keiten Stellung genommen.

Sittlich erlaubte Wege der Geburtenregelung.

Die zeitweise Enthalisamkeit in der Ehe ist einmal die sicherste Weise der Empfiangnis-
verhiitung und ist zum anderen unbedingt sittlich erlaubt, wenn sie aus gegen-
seitigem Einverstdndnis der Partner kommt und wenn diese sich Miihe geben, ihre
Ehe wihrend dieser Zeit nicht zu einem miirrischen und liebelosen asketischen
Trott werden zu lassen, sondern durch die immer erlaubten Formen erotischer
Zirtlichkeit sich ihrer bleibenden Zuneigung und Zusammengehorigkeit zu ver-
sichern. Pius XII. hat in extremen Fillen wohl auch an dauernde Enthaltsamkeit
in der Ehe gedacht, wenn er argumentiert: ,,Gott verpflichtet nicht zu Unméglichem.
Aber Gott verpflichtet die Eheleute zur Enthaltsamkeit, wenn die geschlechtliche
Vereinigung nicht in naturgetreuer Weise erfolgen kann. Also ist in diesen Fillen
die Enthaltsamkeit moglich?’.“ Diirfen wir bei aller grundsitzlichen Richtigkeit
dieses Gedankens den sittlichen Heroismus und die entsprechende religitse Tiefe
bei allen Ehen und darin wieder bei beiden Partnern voraussetzen, welche die Vor-
bedingung fiir die bleibende Enthaltsamkeit sein miissen?

Sittlich erlaubt ist die Wahl der empfiingnisfreien Tage der Frau fir die eheliche Ver-
einigung, wenn gewichtige Indikationen dafiir sprechen. Wir kennen die Voraus-
setzungen fiir das Wirksamwerden der Methode Ogino-Knaus: sorgfiltige Kenntnis
des Monatszyklus der Frau durch genaue Aufzeichnungen, dazu Temperatur-
messung am Morgen, neuestens die Indicin-Methode, wobei durch ein Testgerit
und einige Chemikalien, die in der Apotheke zu haben sind, eine Harnuntersuchung
der Frau vorgenommen wird, ob sich das Gelbkérperhormon in jener Stirke vor-
findet, die eine Empféngnis nicht zuldBt. Es ist nicht Sache des Seelsorgers, sondern
des Arztes, die ratsuchenden Ehepaare mit den entsprechenden Praktiken vertraut
zu machen! Vor einer radikalen Empfehlung dieser Methode durch den Seel-
sorger mufl gewarnt werden; immer wieder werden wie bei allen Methoden auBer
der Enthaltsamkeit ,,Versager berichtet??, Der Indicin-Test wird von verldssigen
Arzten als unbedingt sicher reagierend geschildert, weil hierbei auch eine Emp-
fangnis durch Spontanovulation ausgeschlossen sei. Nur muB dem vorsichtigen
Beobachter auffallen, daB diese Methode, die schon 14 Jahre erprobt wird, auch
in der neuesten wissenschaftlichen Literatur nicht ausdriicklich erwihnt wird.
Der Einwand vieler Arzte, die Wahl der empfingnisfreien Tage sei irgendwie gegen
die Natur der Frau, weil sie gerade in den empfingnisstarken Tagen ihre héchste
Libidosteigerung erlebe, muBl als keineswegs alle, ja nicht einmal die meisten
Frauen betreffend zuriickgewiesen werden?3,

Sollen freilich all diese Methoden iiber kleine Zirkel hinaus weitgehende Bedeutung
zur Bewiltigung ehelicher Not gewinnen, ist das Interesse und die Mitarbeit der
arztlichen Wissenschaft und Praxis unerldBlich. Solange, zumal im deutschen

20 Teichtweier G., Eheliches Leben heute. Passau 1963. Das Biichlein enthilt zwei Zeitschriften-
artikel @iber Geburtenregelung-Geburtenkontrolle und iiber die Ehe-Standespredigt in der Sicht
des Moraltheologen sowie vier Vortridge vor jurigen Ehepaaren, Eheberatern, Arzten und Priestern
zur Frage der verantworteten Elternschaft und ihrer konkreten Bewiltigung.

21 Miller J., ebda 94. ;

*2 Georg J. E., Ehe ohne Gewissensnot. Graz/Wien/Koln 19618, Es mutet allerdings ein wenig merk-
wiirdig an, wenn der Neuauflage des Buches, das sich ausfiihrlich mit Ogino-Knaus und der Tempe-
raturmessung befaBt, eine Empfehlung aus der Theologisch-praktischen Quartalschrift 1933, H. 3,
S. 64 vorangestellt wird, die emphatisch meint, die Methode sei ,,50 vertrauenswiirdig, wie nur
irgendein physiologisches Gesetz es sein kann*!

* Vgl. Beitrage zur Sexualforschung, Heft 7, Libidoschwankungen wihrend des mensuellen Zyklus,
Stuttgart 1955, 13-25.

118



Sprachbereich, sehr viele Arzte die Methoden kaum mit Namen kennen oder sich
dariiber bloB mit mehr oder minder guten Witzen mokieren, bleibt die Not vieler
gutwilliger Ehen ohne Hilfe!

Sittlich unerlaubte Methoden.

Die katholische Ehemoral kann in der Zuriickweisung der unerlaubten Versuche,
die Empféangnis zu regeln, sich darauf berufen, daB sie samt und sonders von der
Natur selber abgelehnt werden, weil keine einzige ohne Schidigung physischer oder
psychischer Art mindestens auf die Dauer angewendet werden kann, wenn auch die
Beeintrachtigungen nicht bei jeder Frau auftreten miissen. Ohne jede Diskussion
ist die Abtretbung abzulehnen. Wie sehr sie freilich tatsichlich grassiert, enthiillen
vorsichtige Schiatzungen, die fiir die Bundesrepublik Deutschland die Zahl von einer
Million jéhrlich iibersteigen! Auch die Sterilisierung durch Ligatur der Samen-
bzw. Eileiter scheint im allgemeinen ein drztlicher Kunstfehler zu sein, zumal wenn
sie ohne echte Begriindung schon nach dem ersten oder zweiten Kind vorgenommen
wird und damit fiir immer die Moglichkeit einer neuen Empfingnis ausschlieBt.
Erértert wird die Frage, ob diese MaBnahme nicht dann sittlich gerechtfertigt ist,
wenn sich bei einer Frau nach vielen Fehlgeburten erwiesen hat, daB auch kinftig-
hin mit einem lebensfahigen Kind nicht mehr gerechnet werden kann. ,,Es wird
nicht mehr die Fortpflanzungsfiahigkeit, sondern lediglich eine sinnlos gewordene
Konzeptionsfahigkeit ausgeschaltet, um andere Funktionen der Geschlechtlichkeit
zu erhalten®®.* Auch wird man dem gewissenhaften Arzt, der eine Frau durch eine
Anzahl Kaiserschnitte entbunden hat und nun bei einer weiteren Schwangerschaft,
die durch eine egoistische Riicksichtslosigkeit des Mannes sicher eintreten wird,
das Leben der Frau und Mutter direkt bedroht sieht und darum die Sterilisierung
vornimmt, nicht so schnell den Vorwurf der sittlichen Unordnung machen diirfen?s.
Hier stoBen die drztliche Sorgepflicht und die objektive Norm fast unléshar zusammen.
Uber die Verwendung der ,,Pille“, des Anovlars und Enovids, wurde in dieser Zeit-
schrift erst kiirzlich gehandelt?®. Zur Regulierung des Monatszyklus wird neu-
estens das Duphaston angepriesen, das nicht die sterilisierende Nebenwirkung des
Anovlars besitzt.

Die schadliche Wirkung des stindig geiibten coitus interruptus, speziell auf die
Psyche der Frau, sowie die auch vom Menschlichen und von der Intimitit der
ehelichen Vereinigung her zu bemessende Fragwiirdigkeit der Verwendung che-
mischer und mechanischer Mittel (Salben, Kondom und Pessar) kann als allgemein
bekannt vorausgesetzt werden,

Der Ruf an den Seelsorger.

Und nun fragen uns die vielen Eheleute, nicht die béswilligen — sie haben den Seel-
sorger lingst als ,,inkompetent® abgeschrieben — es fragen die gutwilligen. Sie haben
ihr Ja zum Kind bereits gesagt und eingelést oder sind bereit, es in niherer oder
fernerer Zukunft wieder zu sagen. Aber im Augenblick spricht irgendeine Indi-
kation gegen eine verantwortbare neue Empfingnis. Sie versuchen es mit zeit-
weiliger Enthaltsamkeit, spiiren aber, wie sie nach einem gewissen Intervall einander
ganz bediirfen, weil sie sich eben nicht zur Ehelosigkeit berufen wissen. Die natiir-
liche Geburtenregelung durch die Beobachtung der empfingnisfreien Tage scheitert

4 Bockle Fr., in Offene Fragen zwischen Arzten und Juristen. Studien und Berichte der Katholischen
Akademie in Bayern H. 20, 121. Wiirzburg 1963.

5 Haring B., Das Gesetz Christi III 261. Anders urteilt Fuchs J., Moraltheologie und Geburten-
regelung, ebda. 78.

*¢ Liebhart L., Sterilisierende Drogen, in Theol.-prakt. Quartalschrift, Linz 111, 1963, 188-203.

119



an einem unregelmiBigen Zyklus der Frau oder am Arzt, der auf dieses Anliegen
gar nicht eingeht, oder an der beruflich bedingten haufigen Abwesenheit des Mannes
von der Familie. Und nun schenken sie einander die volle Vereinigung auf objektiv
unvollkommene, die Ganzheit des Aktes irgendwie stérende Weise. Sie erleben es
ganz unmittelbar, daB ihr Tun nicht voll in Ordnung ist, sie erleben es aber nicht
mit der Schirfe der an der Scholastik geschulten theologischen Distinktionen,
sondern in der ganzheitlichen Erfahrung ihrer Zusammengehorigkeit und oft genug
in der Sorge um den Bestand ihrer Ehe iiberhaupt. Sie brauchen das den schweifenden
Sexus begiitigende und im Eros bergende Geschehnis des ,,einen Fleisches®, Werden
wir diese Ehepaare, die nicht selten ein echt religiéses Leben aus der sakramentalen
Gemeinschaft mit Christus fithren wollen, die auf der Reifungshéhe ihres mensch-
lichen und ehelichen Lebens stehen und es auch mit der religiosen Erziehung ihrer
Kinder genau nehmen, die bei entsprechender Einladung nicht selten zum Apostolat
geeignet und bereit wiren, einfach generell als Todsiinder zu bewerten haben
-und sie nicht absolvieren, weil sie uns ehrlicherweise die vollige Enthaltsamkeit
nicht zusagen kénnen? Kann man hier einfach juristisch argumentieren und sagen,
was in der kinderfeindlichen Ehe akthaft geschieht sei das gleiche, was in den gut-
willigen Ehen sich ereignet? Dann wiren wir von der Bedeutung des , Herzens®, der
Gesinnung und der innersten Haltung fiir das sittliche Leben nach dem Neuen
Testament bedenklich weit weg. Wahrend wir in anderen Geboten bzw. ihrer
Verfehlung gegeniiber, man denke an Nichstenliebe, Wahrhaftigkeit, materielle
Gewinnsucht, gréBte Geduld walten lassen, stellen wir uns fiir den Bereich des
Geschlechtlichen und seiner Bewiltigung auf den radikalen und rigoristischen
»Alles-oder-nichts“-Standpunkt. Schligt da nicht, ohne daB wir es genau bedenken,
eine zutiefst unchristliche Abwertung des Leibes, speziell des geschlechtlichen und
damit auch des ehelichen Lebens durch? Haben wir fiir eine wirkliche Sittlichkeit
aus neutestamentlicher Gesinnung tatsichlich viel gewonnen, wenn wir durch un-
barmherzige und oft genug in massiven Worten sich duBernde Strenge ein Einzel-
gebot in der Gesamtheit des ehelichen Daseins durchdriicken, dabei aber vielleicht
die Ehe selbst in ihrer Liebeseinheit und Treue gefihrden? SchlieBlich, wenn wir
die mit ihrer Ehenot ringenden Ehepaare in einem entscheidenden Lebensstadium
von der sakramentalen Christusgemeinschaft fernhalten, aus welcher Kraft sonst
sollen sie dann sich selbst und ihre Kinder Gott entgegenfithren, wenn das Christus-
wort von uns iiberhaupt noch gliubig gehért wird, ,getrennt von mir kénnt ihr
nichts tun27“?

Die grofien Aufgaben.

Wer die wissenschaftlichen Diskussionen iiber Natur, Wesen und Zielsetzung der
Ehe verfolgt und nicht als unbeteiligter Eheloser, sondern als mitsorgender und
mitverantwortlicher Seelsorger die konkreten Ehen von heute erlebt, dem wird
deutlich, welch gewaltige Aufgaben sich der Moral- und Pastoraltheologie in
Zusammenarbeit mit Medizin, Psychologie, Anthropologie und Soziologie stellen?28.
Er wird selber im tiefsten interessiert und besorgt die Voraussetzungen fiir seinen
eigenen Dienst an den Ehen seiner Gemeinde sich beschaffen?®® und Kontakt mit
den Arzten halten, die das Vertrauen seiner Gemeindeglieder genieBen??. Nicht
zuletzt muB iiber die einzelne Pfarre hinaus fiir ein Dekanat sorgfaltig tiberlegt

27 Joh 15, 5. Verfasser hat in der erwihnten Schrift »Eheliches Leben heute® alle diese pastoral-
theologischen Fragen ausfithrlicher behandelt und auch konkrete Vorschlige fiir die seelsorgliche
Behandlung der einzelnen ,,Fille® gemacht.

8 Davon handelt Weber L. M., ebda. 58-62.

% Siehe dazu Suenens L. J., Liebe und Selbstbeherrschung. Salzburg 1960, 98-114.

80 Suenens, ebda. 115-130. Die Geburtenregelung 211-220.

120



werden, was fiir die Bildung der Gewissen der verheirateten und heiratswilligen
Christen und fiir ihre Einfithrung in die wesentlichen Eheprobleme zu unter-
nehmen ist3*,

Was Léon-Joseph Kardinal Suenens auf dem Katholischen WeltkongreB fiir Ge-
sundheit 1958 gesagt hat, mag als Forderung alle fiir das Gelingen der modernen
Ehe Verantwortlichen verpflichten: ,, Wir haben nicht dasRecht, von den Menschen die
Beobachtung dieses Gesetzes zu verlangen, ohne zu gleicher Zeit alles zu tun, was
in unserer Macht steht, um diesen Gehorsam zu erméglichen und all unsere Krifte
anzuspannen, um die Wege zu bahnen. Es gibt Siinden der Lauheit und der intel-
lektuellen Tréagheit, die am Tage des Gerichtes schwerer wiegen werden als die
Stinden der Schwachheit?2.

PASTORALFRAGEN

Eheliche Hingabe und Zeugung
Zu einem Diskussionsbeitrag des Mainzer Weihbischofs Dr. J. M. Reuf3
Von Alfons Auer '

Im vierten Heft 1963 der Tiibinger Theologischen Quartalschrift (454-476) bringt
J. M. ReuB einen Beitrag zum Thema ,,Eheliche Hingabe und Zeugung”. Der Ver-
fasser geht dabei dem schwierigen Problem der Geburtenregelung nicht aus dem
Weg. Im grundlegenden Teil kommt er ganz von der biblisch-theologischen Anthro-
pologie her. Darum kann es nicht iiberraschen, daB er sich hier mit der neueren
katholischen Ehelehre trifft. In seinen Uberlegungen hinsichtlich der ethischen
Folgerungen geht er allerdings iiber die bisherige Lehre hinaus — freilich nicht
im Sinne einer bloBen Polemik, sondern im Sinne einer echten konstruktiven
Weiterentwicklung. Er hat seine Gedanken wiederholt ,in kleinen Kreisen von
Fachgelehrten vorgetragen und diskutiert und betrachtet sie nicht als ,fertige
Lésung, sondern mehr als AnstoB zur theologischen Diskussion, wie sie im kirchlichen
Raum méglich sein muB3* (455, Anm. 1).

Der folgende kurze Bericht iiber die Thesen von J. M. ReuB kann die Lektiire
seines Artikels nicht ersetzen. Die anschliefende Bewertung ist keine griindliche
und systematische Stellungnahme, sie soll lediglich den mit dem Bericht gegebenen
Hinweis nachdriicklich unterstreichen.

1. Bericht iiber die Thesen.

1) Die grundlegenden Ausfiihrungen nehmen ihren Ansatz bei einer ganzheitlichen
Betrachtungsweise der menschlichen Geschlechtlichkeit. Die biologisch-physio-
logischen Tatsachen miissen gewiB in die Uberlegung einbezogen werden ; zur Grund-
lage der Klirung dieser Problematik muB jedoch die Personalitit des Menschen als
Einheit seines Seins gemacht werden. Dies hat zur Folge, daB der biologische
Aktablauf der chelichen Begegnung nicht zum vornehmlichen Kriterium der
Sittlichkeit dieses elementaren Aktes der Verwirklichung menschlichen Seins
werden kann.

Allein eine ganzheitliche Betrachtungsweise, fiir die die Personalitit des Menschen
grundlegend ist, gewéhrleistet das rechte Verstindnis der menschlichen Geschlecht-
lichkeit, der Ehe und der ehelichen Hingabe.

Der Sinn menschlicher Geschlechilichkeit ist aus der Genesis als der Offenbarungs-
urkunde iiber die gottliche Stiftung der Ehe zu erheben. Weil Gott die Liebe ist

! Suenens, ebda. 144-177. Die Geburtenregelung 197-209.
3% Suenens, ebda. 136.

121



