Die Frau in der Kirche des Aufbruchs

Von Augustin Frotz

In der Enzyklika ,,Pacem in terris'“ nennt Papst Johannes XXIII. die Teilnahme
der Frau am offentlichen Leben ein charakteristisches Zeichen unserer Zeit. Er
hilt dieses Merkmal fiir so bedeutungsvoll wie die beiden anderen gleichzeitig
genannten: den wirtschaftlichen und sozialen Aufstieg der Arbeiter und das stiir-
mische Verlangen der bisher unselbstindigen Vélker nach Freiheit. Alle diese
Bewegungen, sagt der Papst, sind von einem elementaren Drang nach Anerkennung
der Menschenwiirde und einer héchstméglichen Entwicklung der persénlichen
Anlagen beseelt. Die Enzyklika begriiit solches Verlangen. Sie zeigt die Wege auf, die
zum Wohle der Aufbegehrenden und der menschlichen Gesellschaft fithren kénnen.

Nicht behandelt wird in dem Weltrundschreiben die Frage, was die drei Zeichen
der Zeit fiir die Kirche bedeuten. Es lag nicht in der Absicht des Papstes, darauf
niher einzugechen. Es kann aber kein Zweifel dariiber bestehen, daB die gleichen
Grundsitze, die ,,Pacem in terris” fiir eine gesunde Entwicklung der menschlichen
Gesellschaft aufzeigt, zuerst und vor allem in der Kirche selbst ernst genommen
werden miissen. Hinsichtlich der Arbeiterschaft hat die Kirche nicht ohne Erfolg
aufgeholt. Den nach Freiheit und sozialer Entwicklung rufenden Vélkern ist die
Kirche sogar zuvorgekommen. Ehe sie sich selbst gefunden hatten, war die Kirche
da, um in ihnen das Beste zu wecken und ihnen das Kostbarste zu vermitteln: die
Erkenntnis ihrer Menschen- und Christenwiirde und deren héchste Entfaltung
im Reiche Gottes. Auch hinsichtlich der Frauenfrage kann man der Kirche nicht
den Vorwurf machen, sie habe vor ihr die Augen verschlossen. Seit einem halben
Jahrhundert etwa begunstigt sie Initiativen, die von katholischen Frauen im Sinne
ciner katholischen Frauenbewegung ausgehen. Nur kann man nicht sagen, die
Kirche habe dieser Bewegung die ihr zukommende auBerordentliche Bedeutung
beigemessen und die nétigen praktischen Folgerungen bereitwillig wirksam werden
lassen. Nicht wenige kirchliche Vertreter sahen in ihr kaum etwas mehr als eine
katholische Parallele zu jenen Bestrebungen frauenrechtlicher Typen, die man mit
einem gewissen geringschitzenden Licheln abzutun pflegt. Es ist ja auch nicht
jedem gegeben, einen aus unsichtbaren Urgriinden aufbrechenden, die Gesellschaft
umwilzenden LebensprozeB bereits in den Anféngen zu erkennen und richtig zu
werten. Um einen solchen LebensprozeB handelte und handelt es sich aber in der
sogenannten Frauenbewegung. Nachdem dieser ProzeB so weit vorangeschritten
ist, daB der Papst ihn zu einem der drei wichtigsten Zeichen der Zeit rechnet,
diirfte es jedem méglich sein, die Zeichendeutung selbst vorzunehmen und ohne
Voreingenommenheit sich offen und bereit den Forderungen der neuen Wirk-
lichkeit zu stellen.

Hier soll versucht werden, die gegeniiber fritheren Zeiten voéllig verdnderte Situa-
tion der Frau im gesellschaftlichen Leben als Tatsache zu werten und zum Aus-
gangspunkt einiger Uberlegungen iiber die Stellung der Frau in der Kirche von
heute und morgen zu machen. Die Zeit dafiir ist sicher gut gewahlt. Denn auch
die Kirche befindet sich in einer starken Bewegung. Um fiir die Aufgaben der
Zukunft geriistet zu sein, zwingt sie sich zu einer Uberpriifung ihres pastoral-
theologischen Bestandes und ihres seelsorglichen Handelns. Was jetzt unsererseits
versdumt wird, auch mit Riicksicht auf die Stellung und die Wirksamkeit der Frau
in der Kirche, wird bése Folgen haben, wie andererseits jede Bemithung um eine
»sachgerechte® Neuorientierung einen unerschépflichen Quell des Segens fiir die
Frau in der Kirche, fiir die Kirche selbst und die ganze menschliche Gesellschaft
erschlieBen kann.

! Vom 11. April 1963, AAS., vol. LV, Nr. 5, pg. 257-304.

12 177



I. Die Personwiirde der Frau.

Mit einer Wiederholung des allbekannten Satzes, erst das Christentum habe die
Personwiirde der Frau erkannt und anerkannt, ist es in der Kirche des Aufbruchs
nicht getan. Ganz abgesehen davon, daB ein solches Wort den Befund des Alten
Testamentes nicht ernst genug nimmt, verleitet es leicht zu der falschen Auffassung,
es geniige eine allgemeine Anerkennung dieser Personwiirde, ohne dall es nétig
sei, mit Sorgfalt die Folgerungen aus dieser grundlegenden Erkenntnis zu zichen,
und zwar Folgerungen, die sich aus der sozialen Entwicklung notwendigerweise
ergeben. Die soziale Stellung der Frau zur Zeit des hl. Paulus gehort lingst der
Geschichte an. DaB sie aber die Auffassung des Apostels und sein Urteil iiber die
Frau in der Kirche beeinflussen muBte, ist selbstverstindlich. Es ist daher Aufgabe
der Schrifterklirung, das Giiltige und Bleibende der Apostelbriefe vom Umwelt-
bedingten zu lésen, damit die Wahrheit allen Zeiten dienen kann. In der Kirche
des Aufbruchs steht ohne Verwischung natiirlicher Unterschiede das Wort aus
dem Galaterbrief im Vordergrund: ,,Ihr alle seid ja in Christus Jesus Kinder Gottes
durch den Glauben. Denn da ihr in Christus hineingetauft seid, habt ihr Christus
angezogen. Da gilt nicht mehr Jude oder Grieche, nicht mehr Sklave oder Freier,
nicht mehr Mann oder Frau: denn ihr alle seid einer in Christus Jesus™ (3, 26-28).

Wie die gleiche Menschenwiirde Mann und Frau eigen ist, so auch die gleiche
Berufung in Christus Jesus. Darum spricht das Konzil, wenn es um das Selbstver-
stindnis der Kirche geht, zunichst unterschiedslos vom Volk Gottes. Und die
Konstitution iiber die Heilige Liturgie sagt in ihrem groBartigen Vorwort allge-
mein, die Liturgie trage dazu bei, ,,daB das Leben der Glaubigen Ausdruck und
Offenbarung des Mysteriums Christi und des eigentlichen Wesens der wahren
Kirche wird“. Dem Konzil ist also sehr daran gelegen, zuerst das grundlegend
Gemeinsame und alle Glieder der Kirche gleich Verpflichtende herauszuarbeiten.
Darum ist auch im neuen Entwurf des Kirchenschemas das Kapitel iiber das Volk
Gottes vor das Kapitel iiber die Hierarchie geriickt, ein sehr zu beachtender Vor-
gang. Das Konzil sicht die Wiirde, Christ zu sein, fiir alle zuerst, weil sie durch
ihren inneren Gehalt und einzigartige Kostbarkeit jede andere Wiirde und Ehren-
stellung in der Kirche und in der Welt iiberstrahlt. Indem die Konzilsviter der-
gestalt einer Urwahrheit der Kirche wieder die ihr geméBe Fassung gegeben haben,
laden sie alle Glidubigen ein, iiber ihre Auserwdhlung und ihre Stellung in der
Kirche nachzudenken und bewuBt die daraus sich ergebenden Folgerungen zu
ziehen. Die Frau ist vollwertiges Glied des Volkes Gottes. Sie wird in ihrer Person-
wiirde als Mensch und Christ innerhalb der Kirche ernst genommen und hoch
geachtet. Nirgendwo sonst wird die Frau so gesehen und gewertet. Daher riihrt
wohl auch ihr Gefiihl echter Geborgenheit in der Kirche. Das miiBte sich starker
zum vollen, klaren BewuBtsein entwickeln, zu einer hellen Erkenntnis, die eine
starke geistige und moralische Kraft entfaltet zur Wahrung dieser Wiirde, zum
Gegenschlag gegen den MiBbrauch aller Personwiirde. Eine solche Erkenntnis
verkraftet auch leicht eine Erfahrung, die immer wieder zu machen ist, daB eben
der eine oder andere, auch Hochgestellte in der Kirche, die Frau nicht so achtet,
wie es sich gebiihrt und ihre Mitarbeit nicht so gerne sicht. Die Sicht der Gesamt-
kirche ist zu klar, als daB sie durch Einzelerscheinungen solcher Art getriibt werden
kénnte.

Die groBartige Fundierung der Personwiirde der Frau in der Kirche, nicht zuletzt
wieder durch das Konzil, kann bei der Frau nur Dankbarkeit und Freude wecken,
bei allen anderen aber nur die Ehrfurcht mehren und ihre Anerkennung vertiefen.

178



II. Rechte und Pflichien der Frau als Jeichen der Personwiirde.

Vertreterinnen der sich anbahnenden Frauenbewegung geringschitzig Frauen-
rechtlerinnen zu nennen, war nicht ganz fair. Heute noch ruft das Wort bei manchen,
auch Priestern, ein gewisses Unbehagen hervor. Aber haben nicht auch die Arbeiter
zuerst um ihr gutes Recht gekdmpft? Erleben wir dasselbe nicht bei Stimmen und
Vélkern, die von einer Fremdherrschaft frei sein wollen? Papst Johannes sieht in
solchen Bestrebungen einen natiirlichen Vorgang. In ,,Pacem in terris“ nimmt er
ihn nur zur Kenntnis, fiigt aber bedeutungsvoll hinzu: ,Wenn in einem Menschen
das BewuBtsein seiner Rechte entsteht, muB in ihm auch notwendig das BewuBtsein
seiner Pflichten entstehen, so daB, wer bestimmte Rechte hat, zugleich auch die
Pflicht hat, sie als Zeichen seiner Wiirde zu beanspruchen, in den iibrigen Menschen
aber die Pflicht, diese Rechte anzuerkennen und hochzuschitzen.*

Aus der Personwiirde der Frau ergeben sich also Rechte der Frau in der Kirche
und die Pflicht, diese als Zeichen ihrer Personwiirde in Anspruch zu nehmen.
Hier wird vom Papst eine Folgerung gezogen, iiber deren Auswirkung wir wohl
noch keine klaren Vorstellungen haben. Es muB iiberlegt werden, um welche Rechte
und Pflichten es sich im einzelnen handelt und welche Wandlung nétig ist, damit
»die iibrigen Menschen ihre Pflicht, die Rechte der Frau in der Kirche anzuer-
kennen und hochzuschitzen®, erfiillen kénnen.

Grundlegend bleibt die Erkenntnis der Gleichwertigkeit und Vollwertigkeit der
Frau im Volk Gottes. Hinzu kommt die Einsicht, die in der Konzilsaula von St. Peter
wahrend beider Sitzungsperioden, besonders aber in der zweiten, eine groBe Rolle
gespielt hat: die Notwendigkeit der Dienstleistung eines jeden Gliedes der Kirche
zum Aufbau des Leibes Christi nach der Art und dem Umfang, wie es der Geist
Gottes gefiigt hat und beabsichtigt. Nicht Selbstheiligung im Sinne einer indi-
vidualistisch-egoistischen Frémmigkeit, nicht ungebiihrliche Hervorhebung ge-
wisser Standesunterschiede, sondern einfacher Dienst, Bereitschaft, auf den Herrn
zu héren, Thm zu folgen, wie und wohin er fiihrt. Die Kirche ruft nach Entfaltung
der natiirlichen und iibernatiirlichen Gaben, die der Geber alles Guten in grofier
Fiille seinen Séhnen und Téchtern schenkt. Die Kirche des Aufbruchs braucht
eine reichere Entfaltung all dieser Anlagen und einen gepflegteren Einsatz, sonst
kann sie ihre weltweite Aufgabe in der Zukunft nicht erfiillen.

Von der Frau in der Kirche wird also ein ureigener Beitrag zum Aufbau des Leibes
Christi erwartet. Erfiillt sie diesen Auftrag nicht, so wie es geboten ist, gehen der
Kirche unersetzliche Krifte und Werte verloren, aber auch die Frau selbst findet
dann nicht die ihr mogliche Lebensreife und Lebenserfiillung. Diese doppelte
Riicksicht sollte uns daher veranlassen, die besonders fiir die Zukunft wichtige
Dienstleistung der Frau in der Kirche klarer zu erkennen und in einem gréferen
Umfang als bisher die Voraussetzungen hierfiir zu schaffen.

Das fangt bei der Midchenbildung an. Im profanen Raum spricht man heute
von Bildungspolitik, Bildungsokonomie, von Investitionen im Bildungswesen. ,Das
sind neue und ungewohnte Denkkategorien. Neben die herkémmlichen, in physi-
schen Einheiten gemessenen Produktionsfaktoren Arbeit und Realkapital ist in der
modernen Betrachtungsweise ein dritter Faktor getreten: das menschliche Wissen
und Kénnen, die gegebenen Ressourcen bestméglich zu nutzen. Man spricht vom
;human factor’ oder neuerdings auch kurz vom dritten Faktor. Dieser dritte
Faktor wird bestimmt durch die natiirlichen Fahigkeiten der Menschen eines Landes
und die Erfolge und Anstrengungen der Bildungspolitik und den Ausbau der
Forschung in vorangegangenen Dezennien oder gar Jahrhunderten®.“ Wenn die

* Prof. G. Bombach, Bildungspolitik und wirtschaftliche Entwicklung. Vortragsreihe des deutschen
Industrieinstitutes, Jg. 14, Nr. 12, 24. 3. 1964.

12¢ 179



moderne Wirtschaftspolitik solche Uberlegungen anstellt und mit besonderer Sorg-
falt die weibliche Jugend einbezieht, tut sie es aus dem Zwang rein 6konomischer
Entwicklungsgesetze. Die Frage nach der Menschenwiirde spielt hierbei keine Rolle.
Wie sich solche Bildungspolitik auf andere Bereiche des menschlichen Lebens,
etwa der Familie, auswirkt, interessiert den Wirtschaftler nicht. Der ,human
factor” ist ein Mittel im Wirtschaftsprozel und hat sich diesem einzuordnen, wenn
nicht gar unterzuordnen®. Eine noch intensivere Werbung unter den Frauen und
Midchen und eine noch zielstrebigere Bildungspolitik fiir die Frau wird das bereits
bestehende Problem verschirfen und weitere unabsehbare Schiden im Gesamt-
gefiige der menschlichen Gesellschaft herbeifiihren.

Schiden an der Familie wirken sich sehr bald auch am lebendigen Organismus
der Kirche aus. Auch von hierher gesehen wollen wir hoffen, dafl sich eine ver-
niinftige Bildungspolitik der Wirtschaft durchsetzt und ein Ausgleich gefunden
wird, der sowohl der Wirtschaft wie auch dem Gesamtorganismus des Volkes dient.
Weil es aber der Kirche aufgegeben ist, sich um den Menschen zu kiimmern und
sie fiir diese Aufgabe in besonderer Weise geriistet ist, werden die schwerwiegenden
und dringenden Fragen der Bildungspolitik nicht ohne die Kirche befriedigend
gelost werden konnen. Und weil es hier in erster Linie um die Frau geht, fallt der
Frau in der Kirche eine sehr wichtige Aufgabe zu, diese Frage mitzulosen. Diese
Frauen miissen aber da sein und fiir eine solche Dienstleistung an ihren Mitschwestern
und am Volksganzen alle erforderlichen Eignungen aufweisen. Damit ist nur ein
neuer und sehr zeitgemiBer Grund fiir eine umfassendere Madchen- und Frauen-
bildung angegeben, der sich die Kirche auch um ihrer selbst willen nicht verschlieBen
darf. Aber auf allen Gebieten des gesellschaftlichen Lebens treten heute Aufgaben
an die Frau heran wie noch niemals bisher in der Geschichte der Menschheit.
Wir kénnen von der Kirche her nur groBtes Interesse daran haben, daBl méglichst
viele Frauen fiir diese Aufgaben vorbereitet werden und die Fahigkeit erlangen,
sich in den GesamtprozeB des modernen Lebens fithrend einzuschalten. Darum
muB die Kirche auch der profanen Méidchen- und Frauenbildung ihre erhéhte
Aufmerksamkeit und tatkriftige Hilfe zuwenden, von der Volksschule angefangen
bis zur Universititt. ,Pacem in terris“ sagt: ,,Es steht dem Menschen kraft des
Naturrechtes auf dem Gebiet der Geistesbildung notwendigerweise zu, dalB er
sowohl eine Allgemeinbildung als auch eine Fach- und Berufsausbildung empfangen
kann, wie es der Entwicklungsstufe des betreffenden Staatswesens entspricht. Man
muB danach streben und darauf muB man hinarbeiten, da Menschen mit ent-
sprechenden geistigen Féhigkeiten zu hoheren Studien aufsteigen konnen, und zwar
so, dafi sie, wenn méglich, in der menschlichen Gesellschaft zu Aufgaben und Amtern
aufsteigen konnen, die sowohl ihrer Begabung als auch der Kenntnis entsprechen,
die sie sich erworben haben.*

Papst Johannes erwartet vom Christen heute, dafl er sich, ausgeriistet mit reichem
Wissen, technischem Kénnen und beruflicher Erfahrung, in allen &ffentlichen
Einrichtungen seinen Platz verschafft und hier die Technik und Kultur mit gesunden
Grundsitzen durchdringt und sie im Geiste des Evangeliums belebt. Wir sind
gewiB, daB er dabei auch an die moderne Frau denkt und von hier eine besonders
wertvolle Hilfe erwartet. Denn da nun einmal die Frau dem Leben nédher steht
als der Mann und die unmittelbaren Menschenwerte sie elementarer beschiftigen,
wird sie, recht einbezogen in den gesamten Prozel3, diese ihr gegebenen Urqualititen

% 1961 waren in der Bundesrepublik Deutschland von 9,8 Millionen Frauen im Alter von 20 bis 45
Jahren 6,9 Millionen verheiratet und davon 2,66 Millionen (fast 40 Prozent) berufstitig. In Kéln
stehen, wie es heiBt, neben 260.000 Minnern etwa 147.000 Frauen im ArbeitsprozeB.

4 DaB kiirzlich von den deutschen Bischéfen ein dem Cusanus-Werk zur Unterstiitzung und For-
derung hochbegabter Studenten gleichgebildetes Werk fiir Studentinnen erbeten wurde, ist ein
gutes Zeichen und wird als solches verstanden. o

180



auch kraftiger und wirksamer zur Geltung bringen kénnen. Das Denken und Han-
deln dieser Frauen muf} aber gleichzeitig geprigt sein von der Einheit des Lichtes
des Glaubens und der Kraft der Liebe, wie es Papst Johannes fordert.

Mit dieser Forderung ist aber die groBe Frage der religiosen Midchen- und Frauen-
bildung angesprochen. Sie muB gleichen Fortschritt finden wie die profane Bildung.
»Zu oft und allenthalben geschieht es, daB fiir die religiése und profane Ausbildung
nicht gleichermaBen Sorge getragen wird, und wihrend man wissenschaftlich sehr
gebildet ist, die Kenntnisse in Religion iiber den Elementarunterricht gemeinhin
nicht hinausgehen. Der Religionsunterricht der Jugend muB also notwendig um-
fassend sein, stindig fortgesetzt und so erteilt werden, daB religiose Bildung und
sittliche Festigung gleichen Schritt halten mit der Erwerbung von Wissen und der
stindig sich vervollkommnenden Techniks.*

Auf ein Zweifaches sei hier besonders aufmerksam gemacht: zunichst darauf, da3
diese Worte des Papstes auch fiir die Frau gelten, und ferner, dall die religitse
Unterweisung und Bildung stdndig fortgesetzt werden muB, also auch die Erwach-
senenbildung der Frau nicht {ibersehen werden darf. Wie soll sonst die Frau in der
Lage sein, beispielhaft dem Wohl der menschlichen Gesellschaft zu dienen und das
Wort des Papstes zu befolgen, das er in der genannten Enzyklika so ausspricht:
»Fur alle, die sich zu Christus bekennen, ziemt es sich besonders, in die menschliche
Gesellschaft Licht und Liebe zu tragen. Dies wird um so mehr der Fall sein, je enger
sich das Herz eines jeden an Gott bindet.”

Mit der letzten Feststellung ist ein fiir die religitse Frauenbildung besonders wichtiges
Stichwort gefallen. Nicht als sei die Bindung des Herzens an Gott fiir den Mann
weniger erstrebenswert und nétig als fiir die Frau, sondern weil sie fiir die Frau
in erhohtem Mal gilt und daher in einer ihr wahrhaft gemdBen Weise gefunden
werden muB. Offenbar verlangt die sich wandelnde Lebensart der Frau einen
neuen Weg religidser Bildung, der das Endziel deutlich in einer tiefen persénlichen
Bindung des Herzens an Gott erblickt. Die Richtung scheint uns angedeutet zu sein,
wenn wir sagen: achten wir sehr darauf, daB Herz nicht gleich Gemiit oder gar
Gefiihl ist. Wenn beides auch zum Menschenwesen gehért und zumal im Frauen-
wesen tief beheimatet ist und liebevollste Pflege bendtigt, so darf es doch nicht den
religiosen Bildungsvorgang beherrschen. Die moderne Frau, in die harte Wirk-
lichkeit des heutigen Lebens hineingestellt und zu Fithrungsaufgaben in ihr berufen,
braucht eine klare Einsicht in die Glaubenswahrheiten, eine gut begriindete per-
sonliche Glaubensiiberzeugung, eine ausreichende Fihigkeit, im einzelnen selbstin-
dig dem Gottesgebot verpflichtete Gewissensentscheidungen zu féllen, entschieden
dem Gewissen zu folgen und dem Mitmenschen, wo es gefordert ist, wahr und klug
religiése Auskunft zu geben und sittliche Forderungen vorzulegen, so wie man
Lebensregeln vertritt, die nicht ungestraft iibertreten werden kénnen, von denen
man personlich niichtern und klar iiberzeugt ist. Eine solche Niichternheit und
Festigkeit im Weltanschaulichen, im Religidsen, im Kirchlichen und Sittlichen,
verbunden mit dem Charme einer liebenswerten gereiften Frau werden auf die
Umgebung ganz gewiB ihre emporziehenden Wirkungen nicht verfehlen. Die ge-
wandelte Situation der Frau verlangt also gebieterisch nach einer entsprechenden
Glaubensunterweisung und religios-kirchlichen Praxis. Es ist, Gott Dank, auch
wieder nicht so schwer, wie sich das manche Priester vorstellen. Sie brauchen eigent-
lich nur die Personwiirde des Midchens und der Frau zu achten und ihre jetzige
und zukiinftige Dienstleistung fiir das Reich Gottes ganz ernst zu nehmen. In dem
Augenblick, da die I'rau vom Priester als vollberechtigter Partner im Reiche Gottes
gesechen wird, entsteht eine klare, echte Seelsorgerverpflichtung, die das volle

¥ Enzyklika ,Pacem in terris®. V.

181



Reifen der Frau fiir eine bestmégliche Erfiillung dieser ihrer Dienstleistung im Sinne
hat. Der Priester muB in seinen theologischen Darlegungen sich bemiihen, gedank-
lich klar voranzugehen, in die Tiefe der Fragestellung vorzudringen und ihre
Lebensbedeutung herauszuarbeiten. Er soll sich nicht scheuen, seine persénliche,
minnliche Glaubensiiberzeugung zu offenbaren und sein eigenes méinnlich ge-
pragtes Glaubensleben durchscheinen zu lassen — nicht in piddagogischer Absicht,
wie schnell wird das bemerkt und radikal abgelehnt, sondern als selbstverstandliche
AuBerung eines zugleich niichternen und fiir die Sache Gottes begeisterten, Christus
und die Kirche liecbenden Menschen. Die Ubersetzung ins Frauliche besorgt die
Frau selbst. Es gelingt ihr um so besser, je klarer sie die Hochachtung des Priesters
bemerken konnte und sein Bemiihen, sie in ihrer Situation zu verstehen; je eindeu-
tiger sie empfindet, wie er wirkliche Hilfe bieten will und dafiir sein Bestes als
Theologe und Priester und Mensch hergibt; je groBmiitiger er die Eigeninitiative
der Frau einschatzt, ihr Wirkméglichkeiten 1aBt und aufweist und sie gelegentlich
anerkennend ermutigt.

Schwichen der Frau sind wie alle menschlichen Begrenzungen und Behinderungen
zu sechen und nicht zu iiberwerten. Eine gerechte Beurteilung weifl um die ungleich
groBeren Vorziige und aufbauenden Moglichkeiten. Wie in allem soll der Priester
immer zuerst das Gute im Menschen, auch in der Frau, sehen und mit aller seel-
sorglichen Leidenschaft sich in den Dienst der Entfaltung dieses Guten stellen bis
hin zur Vollreife Christi. Ist er davon beseelt und von der schlichten Ehrfurcht
vor der Personwiirde der Frau gepridgt und von ihren Rechten und Pflichten im
Dienste Gottes iiberzeugt, so entsteht ein Verhdltnis des Priesters zur Frau, wie
es die Kirche des Aufbruchs braucht: das Verhiltnis einer geistig-geistlichen
Partnerschaft in der gemeinsamen, wenn auch verschieden gearteten Verantwortung
fir das Volk Gottes. Eine solche Entwicklung liegt folgerichtig auf der Linie der
Enzyklika ,,Pacem in terris“. Sie wird das allgemeine Verhéltnis fithrender Manner
und Frauen in der Kirche weiter bestimmen. Sie ist unabdingbare Voraussetzung
fur den rechten Einsatz der vorhandenen Krifte, fiir die Verteilung von Aufgaben
und nicht zuletzt fiir die ErschlieBung neuer Wirkungsgebiete im Raum der Kirche.
Wer auf dem Konzil den leidenschaftlichen Ruf siidamerikanischer Bischofe nach
Hilfskriften fiir die Seelsorge in ihren riesigen Lindern gehért hat, nach Priestern
und Diakonen, der zweifelt nicht daran, daB sich ihnen auch Frauen zugesellen
miissen, die den ihnen gemdBen Teil der Seelsorge und Fiithrung einheimischer
Frauen mitiibernehmen. Dem dringenden Ruf, der hier ein Ruf des Geistes Gottes
ist, folgt die Antwort. So war es immer in der Kirche, weil sie lebendige Kirche ist.
Die zu gebende Antwort aber fordert von der Kirche Unvoreingenommenheit und
Klugheit, GroBmut und Vertrauen. Ein verdndertes Lebensgefiihl schafft von sich
aus neue Formen, und der Kirche ist es aufgegeben, sie mit dem Schatze ihres
Segens und ihrer Heilsvollmachten zu fiillen. Zur Zeit versuchen unruhig gewordene
Bischofe in Siidamerika Katechetenstationen in priesterlosen Gegenden aufzu-
bauen und méchten diesen unverheirateten oder verheirateten Katecheten gerne
mit der Zeit die Diakonatsweihe erteilen®. Man soll sich hiiten, aus der eigenen
Erfahrung vorschnell ein Urteil iiber solche Experimente zu fillen. Uns sind die
Umsténde in jenen Gebieten zu fremd. Wir kennen die Menschen nicht und deren
Not. Wir sollten vielmehr froh sein, wenn Wege der Befreiung gesucht werden,
auch wenn sie uns zunichst unverstdndlich sind und vielerlei Bedenken verursachen.

¢ Von Nordbrasilien wird gerade berichtet, daB Mitglieder einer kleinen Schwesterngemeinschaft
so etwas wie Pfarrvikare einer Pfarrei geworden seien. Der Bischof habe der Oberin etliche Be-
fugnisse des Kirchenrechtes iibertragen und sie mit der Sorge um die katechetische Unterweisung,
die liturgische Erziehung und die karitativen Aufgaben in der Pfarrei betraut. Der Priester komme
nur an Sonntagen, um das hl. MeBopfer mit der Gemeinde zu feiern.

182



Vielleicht bahnen sich aber auf diese Weise gesunde Losungen an, die ohne gewagte
Experimente niemals zustande gekommen wiren. Die Kirche sollte jedenfalls nicht
den Wagemut und den Optimismus eines Papstes Johannes als nur ihm allein
und nur firr seine Lebenszeit ausschlieBlich gegeben betrachten.

Ein uniibersehbarer Reichtum der natiirlichen und iibernatiirlichen Gaben ist
vorhanden in der Kirche Gottes. Er will verschenkt werden. Auch Charismen
sind heute wie je in der Kirche kostbares Gut, bei Méannern und Frauen, Priestern
und Laien. Sie sollen fruchtbar werden.

111, Sonderberufungen als Dienst am Volk Goties.

Mit der verénderten Stellung der Frau im éffentlichen Leben haben sich ihr fast
alle profanen Berufe erschlossen. Es ist nur folgerichtig, wenn sich auch im inneren
Raum der Kirche die Zahl der Frauenberufe mehrt und vielgestaltige Berufungen
erkennbar werden. Fur die Zukunft der Kirche wird es von groBter Bedeutung
sein, die ndtigen Frauenberufe in der Kirche herauszuschilen und echte Berufungen
hierfir zu wecken und zu pflegen. Wir sollten von dem groBen Gedanken des
Ministeriums in der Kirche ausgehen, den das Konzil eindringlich herausgestellt
hat, von der Dienstleistung eines jeden fir das Volk Gottes und die menschliche
Gesellschaft. Wir sollten es als Hochziel unserer kirchlichen Arbeit und religitsen
Pidagogik ansehen, jeden jungen und ilteren Menschen zur rechtzeitigen Er-
kenntnis seiner ihm ganz personlich gegebenen Berufung im Reiche Gottes zu
fithren. ,,Herr, was willst Du, das ich tun soll?“, wird das Grundgebet all dieser
Bemiihungen sein, die, wohlgemerkt, durch alle Altersschichten der Christen, auch
der Frau, hindurchgehen miissen.

Ist der Dienst am Volke Gottes als Gattin und Mutter zu leisten, so wird er klar bestimmt
von der Sendung der christlichen Ehe und Familie im Reiche Gottes und ganz
ernst genommen. Eine solche Aufgabe wird normalerweise eine Frau fiir Jahre
hindurch ausfiillen, zumal wenn sie nicht nur Erzieherin ihrer Kinder, sondern
auch deren Lehrerin ist, die ihnen das heilige Gut des Evangeliums zu vermitteln
und sie zu den Quellen der Sakramente zu geleiten versteht. Eine solche Tota-
litit der christlichen Erziehung und Bildung durch die Eltern mufB3 doch ange-
strebt werden. Dann aber kommt die Zeit, da die Mutter im Haushalt freier wird,
die Kinder sie nicht mehr in der fritheren Weise bendtigen und sie selbst nun-
mehr ihre Erfahrungen, ihre Hilfe anderen Frauen und Miittern in der Gemeinde
zuteil werden lassen kann. Neue Berufung der dlteren Frau und Mutter in der
Pfarrei, in den Hiusern und Heimen und Organisationen, wo ihre stille Mitarbeit
nicht entbehrt werden kann.

Ist der Dienst am Volke Goties aber als Ordensfrau zu leisten, wird er erkannt als leben-
dige Darstellung einer bestimmten (eschatologischen) Sicht der Kirche in dieser
Welt. Ein dreifacher freiwilliger Verzicht schafft dann einen dreifachen kénig-
lichen Weg der Freiheit, der Ganzhingabe an den Herrn, der gréSeren, ausschlie-
lichen Liebe an die Kirche. Hoffentlich schenkt uns das Konzil ein klares begeistern-
des Leitbild fiir den Ordensberuf in unserer Zeit, an dem sich wieder neu die Herzen
der Hochgesinnten entziinden kénnen und die Ordensberufe unserer Madchen und
Frauen helle Leuchtkraft gewinnen in der verheerenden Gewalt egoistischer Lebens-
maximen, denen so viele Frauen und Midchen heute ausgeliefert sind, zu ihrem
groBen Schaden und zum Verderben der Gesellschaft.

Ist der Dienst am Volk Gottes mitten im weltlichen Beruf zu leisien, aber hier in der Kraft
und im Seugnis eines gotigeweihten Lebens nach Inhalt und MaB der Versprechen der
Armut, des Gehorsams und der Jungfraulichkeit, dann wird diese Berufserfiillung
in besonderer Weise gesegnet sein. Die geistige Kraft der Gemeinschaft Gleichge-
sinnter und Gleichverpflichteter wird der Berufstitigkeit zugute kommen und der

183



durch ihr Versprechen innerlich gebundenen Frau jene Freiheit der Kinder Gottes
schenken, die als Zeugnis eines wahrhaft christlichen Lebens am ,,Vorort der
Wirklichkeit unseres heutigen Lebens“ von ganz besonderer Wichtigkeit werden
kann.

Ist der Dienst am Volk Gottes als soziale Verpflichtung erkannt, vielleicht ganz im Raum der
Kirche, aber mit bewufitem Verzicht auf Ehe und Familie, mit Verzicht auf religiise Bindung
an emnen Orden oder ein Sikularinstitut, ganz im Gedanken an die personale Bindung
an Gott und die Kirche, ganz im BewubBtsein auf diese freie Weise der Lebensart
anderen sich frei fithlenden oder liberalen Frauen nahe zu sein, so fordert er ein
hohes Wagnis der Selbstandigkeit und gleichzeitig freier Einordnung in das Gesami-
gefiige der Kirche.

Hier sind nur gewisse Grundarten der Berufungen der Frau innerhalb der Kirche
angedeutet. Wir méchten mit dieser Aufzihlung, die nicht vollstindig sein kann,
nur ein allzu gewohntes Denkschema auflockern, das darin besteht, in der Kirche
eigentlich nur zwei anerkannte Lebensformen der Frau zu sehen; den Ehestand
und den Ordensstand der Frau, aber alle iibrigen Lebensformen als mehr oder
weniger ungliickliche Fehlformen zu betrachten. Nein, die echten Berufungen der
Frau in der Kirche sind vielgestaltiger, als wir meinen, und alle haben sie die Kraft
in sich, ein Frauenleben reich auszufiillen und zur Vollendung zu fiihren, alle sind
sie Antwort auf Notrufe aus dem Volk Gottes und der menschlichen Gesellschaft.
Wie wichtig ist es also, auf diese Rufe zu héren wie auf den Ruf Gottes, den Ruf
des Heiligen Geistes in unserer Zeit. Auch die bestehenden Frauenorganisationen
der Kirche haben stindig zu horen auf diesen Ruf, damit sie sich nicht einfach in
gewohnten Bahnen verfestigen, sondern immer offen bleiben fiir neue Méoglich-
keiten und echte Antworten. Nicht Uniformitic solcher Frauenorganisationen und
organisatorische Gleichschaltung aller dieser Bemithungen kann die Lésung auf
cinen so vielfachen Anruf der Zeit an die Frau sein, sondern nur eine der gesell-
schaftlichen Vielgestaltigkeit des heutigen Lebens gemiBe Vielfalt der Frauengemein-
schaften; diese aber alle eins in der bereiten Dienstleistung fiir das ganze Volk
Gottes, eins in der Liebe Christi.

Die Frau in der Kirche
Von Erika Meditz

»Warum fehlen die Frauen beim Konzil?“ Diese Frage einer Journalistin auf der
ersten Pressckonferenz nach . Eroffnung der ersten Sitzungsperiode des Zweiten
Vatikanischen Konzils 16ste allgemeine Heiterkeit aus. Ein Jahr spiter, zu Beginn
der zweiten Sitzungsperiode, wurden Laien als Auditoren zum Konzil eingeladen.
Als man Papst Paul die Liste der ,Laien-Kandidaten“ vorlegte, soll er — so war
aus seiner nichsten Umgebung zu erfahren — gefragt haben, warum man nicht
auch Frauen auf die Liste gesetzt habe. Fiir die dritte Sitzungsperiode ist mit
einiger Sicherheit die Beiziehung weiblicher Laienauditoren zu erwarten. Hitte
beim Ersten Vatikanum jemand den Vorschlag gemacht, Frauen zuzulassen, er
wiére vermutlich mit Schimpf und Schande, mindestens aber mit indignierter
Verwunderung abgewiesen worden. DaB heute so ein Vorschlag ernsthaft erwogen,
vermutlich auch verwirklicht wird, ist symptomatisch fiir eine neue Einstellung
der Kirche zum Laien, damit auch zur Frau.

Die ewige Frau — die Frau in der Zeil.

Welt und Menschheit stehen heute in einer Situation des Umbruchs, so total, daB
die vergangenen Zeiten im Vergleich mit der gegenwirtigen in eine einzige Epoche

184



