durch ihr Versprechen innerlich gebundenen Frau jene Freiheit der Kinder Gottes
schenken, die als Zeugnis eines wahrhaft christlichen Lebens am ,,Vorort der
Wirklichkeit unseres heutigen Lebens“ von ganz besonderer Wichtigkeit werden
kann.

Ist der Dienst am Volk Gottes als soziale Verpflichtung erkannt, vielleicht ganz im Raum der
Kirche, aber mit bewufitem Verzicht auf Ehe und Familie, mit Verzicht auf religiise Bindung
an emnen Orden oder ein Sikularinstitut, ganz im Gedanken an die personale Bindung
an Gott und die Kirche, ganz im BewubBtsein auf diese freie Weise der Lebensart
anderen sich frei fithlenden oder liberalen Frauen nahe zu sein, so fordert er ein
hohes Wagnis der Selbstandigkeit und gleichzeitig freier Einordnung in das Gesami-
gefiige der Kirche.

Hier sind nur gewisse Grundarten der Berufungen der Frau innerhalb der Kirche
angedeutet. Wir méchten mit dieser Aufzihlung, die nicht vollstindig sein kann,
nur ein allzu gewohntes Denkschema auflockern, das darin besteht, in der Kirche
eigentlich nur zwei anerkannte Lebensformen der Frau zu sehen; den Ehestand
und den Ordensstand der Frau, aber alle iibrigen Lebensformen als mehr oder
weniger ungliickliche Fehlformen zu betrachten. Nein, die echten Berufungen der
Frau in der Kirche sind vielgestaltiger, als wir meinen, und alle haben sie die Kraft
in sich, ein Frauenleben reich auszufiillen und zur Vollendung zu fiihren, alle sind
sie Antwort auf Notrufe aus dem Volk Gottes und der menschlichen Gesellschaft.
Wie wichtig ist es also, auf diese Rufe zu héren wie auf den Ruf Gottes, den Ruf
des Heiligen Geistes in unserer Zeit. Auch die bestehenden Frauenorganisationen
der Kirche haben stindig zu horen auf diesen Ruf, damit sie sich nicht einfach in
gewohnten Bahnen verfestigen, sondern immer offen bleiben fiir neue Méoglich-
keiten und echte Antworten. Nicht Uniformitic solcher Frauenorganisationen und
organisatorische Gleichschaltung aller dieser Bemithungen kann die Lésung auf
cinen so vielfachen Anruf der Zeit an die Frau sein, sondern nur eine der gesell-
schaftlichen Vielgestaltigkeit des heutigen Lebens gemiBe Vielfalt der Frauengemein-
schaften; diese aber alle eins in der bereiten Dienstleistung fiir das ganze Volk
Gottes, eins in der Liebe Christi.

Die Frau in der Kirche
Von Erika Meditz

»Warum fehlen die Frauen beim Konzil?“ Diese Frage einer Journalistin auf der
ersten Pressckonferenz nach . Eroffnung der ersten Sitzungsperiode des Zweiten
Vatikanischen Konzils 16ste allgemeine Heiterkeit aus. Ein Jahr spiter, zu Beginn
der zweiten Sitzungsperiode, wurden Laien als Auditoren zum Konzil eingeladen.
Als man Papst Paul die Liste der ,Laien-Kandidaten“ vorlegte, soll er — so war
aus seiner nichsten Umgebung zu erfahren — gefragt haben, warum man nicht
auch Frauen auf die Liste gesetzt habe. Fiir die dritte Sitzungsperiode ist mit
einiger Sicherheit die Beiziehung weiblicher Laienauditoren zu erwarten. Hitte
beim Ersten Vatikanum jemand den Vorschlag gemacht, Frauen zuzulassen, er
wiére vermutlich mit Schimpf und Schande, mindestens aber mit indignierter
Verwunderung abgewiesen worden. DaB heute so ein Vorschlag ernsthaft erwogen,
vermutlich auch verwirklicht wird, ist symptomatisch fiir eine neue Einstellung
der Kirche zum Laien, damit auch zur Frau.

Die ewige Frau — die Frau in der Zeil.

Welt und Menschheit stehen heute in einer Situation des Umbruchs, so total, daB
die vergangenen Zeiten im Vergleich mit der gegenwirtigen in eine einzige Epoche

184



zusammenzufallen scheinen. ,,Es beginnt die Epoche, in der der Mensch sich in
einem frither unvorstellbaren MaBe aus der Gebundenheit und der schiitzenden
Hut der Natur, der gewachsenen und nicht gemachten Verhiltnisse emanzipiert.
Die Natur, das heiBt der heilsame Zwang des Unvermeidlichen, der Heimat, der
Gesetze des Leibes, der Eigenschaften der von der Natur selbst gelieferten Stoffe
usw. schiitzt den Menschen vor sich selbst und seiner Hybris. Heute hat sich der
Mensch erfolgreich darangemacht, die Natur weitgehend zu iiberwinden; und im
selben Augenblick ist er sich selbst und den Damonien seiner eigenen Brust preisge-
geben. Er muB lernen, sich selbst zu schiitzen. Er muB} begreifen, dafl das, was er
kann, noch nicht auch schon ein Gesolltes ist, dafl das Mégliche noch nicht schon
das Aufgegebene und Heilsame ist. Wie ein solches Experiment, das der Mensch
mit sich selber macht, ausgehen wird, das wissen wir nicht. Aber daB er bei einer
solchen Situation in eine Krise des Glaubens, der Gesellschaft, der Sitte und aller
anderen Dimensionen seines Daseins hineingerit, das ist eigentlich nicht sonderlich
verwunderlich.“ In diesem Zusammenhang erscheint insbesondere die Krise der
Gesellschaft, aber auch und vor allem die Krise des menschlichen Selbstverstind-
nisses von Bedeutung. Fast kénnte man, Rahners Feststellung abwandelnd, sagen,
daB mit den neuen Gegebenheiten fiir die Frau, mit ihrem Eintritt in das wirtschaft-
liche, wissenschaftliche, politische Leben, in die einstmalige ,,Welt des Mannes®
fir sie die Gebundenheit und der Schutz einer mit geradezu natiirlicher Selbstver-
standlichkeit bis heute vertretenen ausschlieflichen Zuordnung zu Familie, Mutter-
sein und Verborgenheit wegféllt. Die Frau heute kann sich bemithen, auch in ihrer
neuen Situation das traditionell-christiiche Frauenideal zu leben, wie es etwa
Gertrud von Le Fort in der ,,Ewigen Frau® darstellt. Dieses Ideal steht unter dem
Symbol des Schleiers, des Schweigens, die Frau ist hier nicht geschichtsméchtig, sie
gibt ihre Kraft nicht aus im Werk, sondern sie gibt sie weiter in die kommende
Generation, wiahrend nur dem Mann die Personlichkeit zusteht, gehort ihr das
Allgemeine. Ist sie unverheiratet, so ist ihr zwar Wesentliches versagt, ,,sie erscheint
am Rand des Geheimnisses alles scheinbar Vergeudeten und Unerfidlten . .. ja
scheinbar Mifllungenen®. Hier nun aber sei sie aufgerufen, ,,den letzten Wertsinn
der Person in ihrer scheinbar ganz wertlosen Existenz zu erbringen®. Sie wirkt
nicht, sondern sie wirkt mit, auch im Berufsleben als ,,Befdhigte zur Leistung®
bleibt diese in der weitaus gréBten Mehrheit an zweiter Stelle hinter dem Mann
zuriick. Thr Beitrag zum schopferischen Auftrag des Mannes an der Welt bleibt
indirekt, tritt nicht selbstindig in Erscheinung. Unter den gednderten Lebens-
und Schicksalsbedingungen wird jede Frau die Unzulidnglichkeit dieses Frauen-
bildes, einer Synthese des marianischen und des ,,ewig Weiblichen“ Goethes, in
ihrer Situation spiren. Schreibt doch Gertrud von Le Fort selbst im Vorwort zur
Neuauflage der ,,Ewigen Frau® 1960: ,Die heutige Frau ist weithin nicht mehr
diejenige, welche dieses Buch meint.” Ein bis ins letzte Festhalten an diesem Bild
— wesentliche Zige davon sind zweifelsohne zeitlos und unverduBerbar — mull zu
einer Verketzerung des Neuen fithren, das trotz all seiner nicht vermeidbaren
Fehlformen doch positive Moglichkeiten bietet und in dem sich das Wesen der Frau
ebenso echt offenbaren kann.

Und damit ist von einer anderen Maoglichkeit zu reden: von dem Bemiihen, in
einem neuen Selbstverstindnis Wesentliches von Traditionellem, Konventionellem,
historisch Gewordenem und Uberholtem zu sondern und so in den verdnderten
Bedingungen die neuen Chancen wahrzunehmen, die sich fiir eine neue christliche
Sinndeutung und eine neue Erfiilltheit fraulicher Existenz ergeben. Soweit das
traditionelle christliche Frauenbild noch gelebt werden kann, soll man es nicht

! Karl Rahner, Sendung und Gnade. Beitrige zur Pastoraltheologie. Tyrolia-Verlag, Innsbruck-
Wien-Miinchen 1959.

185



abschaffen wollen. Wiirde es aber weiterhin als die einzige christliche Méglichkeit
hingestellt, so ware damit vielen Frauen der Zugang zur christlichen Lebenswelt
verstellt und dem Christentum der Weg in die Zukunft verbaut.

Ein neues Selbstverstindnis. .

Das Selbstverstindnis der christlichen Frau heute ruht auf der Einsicht in die
Unableitbarkeit des Frauseins vom Mann, in die gleiche Unmittelbarkeit des
Menschseins von Mann und Frau. Neben dem Bericht von der Erschaffung
der Eva aus der Rippe Adams trat wohl bisher die andere Aussage: ,,Und
Gott schuf den Menschen nach seinem Bild. Als Gottes Bild schuf er ihn. Er
schuf ihn als Mann und als Frau® etwas in den Hintergrund. So verstand sich
daher auch die Frau weitgehend vom Mann her, und der Mann bezog den Existenz-
sinn der Frau auf sich hin. So konnte der Heilige Thomas auch noch meinen, die
Frau sei ein zufilliges Wesen von geringer Geistes- und Willensstirke, unfahig zu
selbstindigem Wirken in der Welt, die minderwertigere Verwirklichung des Mensch-
seins also. Lediglich in der Erzeugung von Nachkommenschaft kénne die Frau
dem Mann eine Gehilfin sein, zu jeder anderen Hilfe aber kénne der Mann dem
Manne eher beistehen. Dem aber steht wiederum der Schépfungsauftrag entgegen
— ,,9eid fruchtbar und fiillet die Erde und macht sie euch untertan® —, der sich
nicht nur auf das gemeinsame Kinderzeugen bezieht, sondern auf die Bewiltigung
der Welt schlechthin. Es ist darin alles eingeschlossen ,.eine tiefgreifende, allgemein
menschliche Partnerschaft von Mann und Frau — nicht Kampf, Neid und Wett-
streit der Geschlechter; die Fahigkeit zur Begegnung und zur Gemeinschaft, die desto
menschlicher wird, je mehr der Mann wie die Frau in sich selbst begriindet sind —
nicht Verfallensein des einen an den anderen; eine gesunde Entfaltung der in der
Menschheit gelegenen Krifte, sowohl aus der ménnlichen wie aus der weiblichen
Existenzform — nicht anonymer Beitrag der Frau zu den Schépfungen des Mannes;
schlieBlich keine falsche Beschriankung der Frau in bezug auf Bildung und &ffent-
liche Tatigkeit®“,

Diese zeitgemiBere Auffassung von der Frau aber 148t sich wiederum nicht mit
der traditionellen einseitigen Betonung des Wesenszuges der Miitterlichkeit ver-
einbaren. Jede Frau, verheiratet oder nicht, mu3 miitterlich sein. Die Liebe zum
Verginglichen, das Bergen, Sorgen und Pflegen ist ihr heute wie eh und je aufge-
geben. Darin aber erschopft sich ihr Frausein nicht. Klares Urteilsvermogen,
planende Sachlichkeit, Distanz zu Menschen und Dingen der Umwelt gehéren
ebenso dazu — auch wenn dies bisher filschlich und ziemlich willkiirlich (meist
von den Minnern selbst) als ,typisch minnlich®“ bezeichnet wurde. Vor allem
aber war es der Begriff des Schopferischen, den man der Frau ab- und einzig dem
Mann zusprach. Die Frau sei in der Geschichte der Menschheit bisher kaum
schopferisch in Erscheinung getreten — von ,,Ausnahmen* oder ,,Charismatikerinnen*
abgesehen —, wird argumentiert. Aber ist damit schon erwiesen, daB die Frau auf
Grund ihrer andersartigen Geistigkeit nur aufnehmend-passiv, nachschaffend und
nicht gestaltend zur Kultur beitragen kann? Ist es nicht vielleicht einfach so, daB
sie bis zur Gegenwart kaum Gelegenheit hatte, ihre Fahigkeiten und Begabungen
zu pflegen und zu entfalten? Hinderte das traditionelle Frauenbild nicht einfach
das Erwachen ihrer schopferischen Krifte — da sie ja nach diesem Idealfall iiber-
haupt keine solchen Krifte zu haben hatte und nur im Verborgenen fiir Mann
und Kind und in Unterordnung unter den Mann, nicht aber in der Offentlichkeit
wirken sollte? Wenn man den schépferischen Menschen als jenen definiert, der

* Elisabeth G6Bmann, Mann und Frau in Familie und Offentlichkeit. Theologische Fragen heute,
Bd. 2. Max-Hueber-Verlag, Miinchen 1964.

186



in innerer Eigenstindigkeit und Unabhéingigkeit die Welt und das eigene Ich als
standige Quelle neuer Entdeckungen erlebt, der die Strukturen der Welt zu deuten,
seine Umwelt zu formen, seine Zukunft zu entwerfen sucht — so ist nicht recht
einzusehen, warum man diesen von vornherein mit dem Mann allein identifiziert.
Solange die Frau in der Vorstellung ihrer , Zweitrangigkeit” befangen war, konnte
sich dieses Schépferische aber kaum in die AuBenwelt entbinden.

Der Laie in der Kirche.

Mit der Betrachtung des neuen Selbstverstindnisses der Frau in der heutigen
Gesellschaft ist aber nur eine Vorfrage zum eigentlichen Thema berithrt. Eine
weitere ist die Stellung des Laien in der Kirche iiberhaupt, mit dem ja das kirch-
liche Selbstverstindnis der Frau identisch ist. Kirche als Volk Gottes, als konig-
liches Priestertum aller Getauften — diese Begriffe waren zwar stets im Besitz der
Kirche, jedoch im Laufe der Kirchengeschichte in recht ungleichem Mal3 im Be-
wuBtsein der Glaubigen lebendig.

Die Urkirche lebte noch ganz selbstverstindlich mit ihnen. Kirche war Kommunion-
gemeinschaft, wurde primér als eine geistliche Gemeinschaft des eucharistischen
Brotes verstanden. Ebenso wurde der Ausdruck Apostel nicht den Triagern des
kirchlichen Amtes vorbehalten, sondern auch Laien —dabei natiirlich auch Frauen —,
die nach Art der Apostel in duBerer Armut der Verbreitung des Ewvangeliums
lebten, wurden damit bezeichnet. ,,Schon unter den Aposteln eines bestimmten,
Landes oder Volkes fanden sich Laien, die zu ihrem apostolischen Tun keinerlei
amtlichen Auftrag hatten, sondern einfach als Christen durch ihr Leben oder
Sterben fiir Christus Zeugnis ablegten. Das gilt erst recht von den Frauen. Und
da unter Umstdnden jeder Christ in die Lage kommen kann, solch ein Zeugnis
ablegen zu miissen, ist es eigentlich nur konsequent, wenn der Aposteltitel unter
Umsténden auch fiir alle Christen Anwendung findet®.“ Von Anfang an sind in
der Kirche Laien neben den Amitstrigern selbstverantwortlich, direkt und aktiv
am Aufbau des Leibes Christi beteiligt — Manner wie Frauen. Das Werk Jesu
selbst begann mit dem Dienst einer Frau und war bis zum Ende von dienenden
Frauen begleitet. Auch die junge Kirche — bedeutsam bei der damaligen Einschét-
zung der Frau — kannte den Einsatz von Frauen. Sie waren jedenfalls von Anfang
an Vollmitglieder der Gemeinde. Thre Tétigkeit erschépfte sich nicht im Raum
des Karitativen, der praktischen Hilfe, der Lehrtitigkeit in der Familie gegeniiber
den Kindern, sondern trat auch beim Gottesdienst, in der kirchlichen Versammlung,
in der Glaunensverbreitung in Erscheinung. Als Diakonissen wurden sie beim
Katechumenenunterricht, bei Frauen- und Maédchentaufen verwendet, ja sie
durften kranken Frauen die Eucharistie austeilen. Diese selbstverstindliche Teil-
nahme der Laien am apostolischen Sendungsauftrag — damit auch der Frauen -
wurde keineswegs in gleichem AusmaB bis zur Gegenwart gelebt. Es braucht hier
nicht auf das Laienapostolat im Lauf der Geschichte eingegangen werden - jeden-
falls aber haben die Laienbewegungen seit Beginn unseres Jahrhunderts zusammen
mit der neuen Theologie iiber die Kirche hier zu einer Neubesinnung und erneuten
Selbstdarstellung der Kirche — inshesondere auch auf und durch das Konzil —
gefithrt. Die Laien werden wieder als eigenberechtigte Mitarbeiter und Partner
des Priesters gesehen. Der Laie ist ,nicht der Riickstand in einem Destillations-
prozeB, in dem sich zuvor alle edleren Elemente in die Liifte erhoben haben®
(Klostermann). Diese ,Aufwertung® erfahrt wiederum nicht nur der irgendwie von
Berufs wegen karitativ oder sozial im Rahmen der Kirche titige Laie, der ,,Funk-

% Ferdinand Klostermann, Das christliche Apostolat. Tyrolia-Verlag, Innsbruck-Wien-Miinchen
1962.

187



tionar” der Katholischen Aktion, sondern jeder Getaufte und Gefirmte. Das Wirken
in der Welt, das ,,profane” Dasein des Christen wird hier wieder als kirchlich und
apostolisch relevant erkannt und bejaht. ,Wie nach der Betonung des besonderen
Priestertums der Ordinierten in der nachitridentinischen Theologie heute wieder
das allgemeine Priestertum der nichtordinierten Getauften gesehen wird, so miiBte
auch neben dem besonderen Laientum der getauften Nichtordinierten wieder das
allgemeine Laientum betont werden, dem die Ordinierten zuzuzahlen sind. Das
hitte zwar zunichst keine unmittelbar rechtlich zu greifenden Folgen, aber doch
wie die Wiederentdeckung des allgemeinen Priestertums die der innerkirchlichen
Solidaritat. Die heute gemiBe Ausdrucksweise ist nicht zuerst Teilnahme der
Laien am Apostolat der Hierarchie, sondern selbstindiges Apostolat auf Grund
der Taufe und Firmung® (Géssmann). Dieses Apostolat aber beginnt bei der
beruflichen Tauglichkeit, im mitmenschlichen Umgang, im wortlosen Zeugnis der
christlichen Existenz — eine Wahrheit, die gerade gegeniiber gewissen Formen
libereifrigen ,,apostolischen Managertums® und handfesten ,apostolischen Erfolgs-
denkens® wieder mehr ins BewuBtsein geriickt gehort.

Es versteht sich von selbst, daBl damit schon sehr viel tiber die Frau in der Kirche
mitausgesagt ist, da die allgemeinen Aufgaben des Laien in der Kirche ja auch
sie verpflichten.

Die Frau in der Kirche.

Bleibt nun das kirchlich relevante Weltwirken der Frau zu konkretisieren sowie
die Frau im kirchlichen Dienst als Sonderfall und die Ordensangehérige zu be-
trachten.

Der Kirche, die sich — gerade jetzt im Konzil — den Fragen der Welt und der Mensch-
heit stellt und 6ffnet, die das Gespriach mit der Welt aufnimmt, muf} eine Familie
entsprechen, die als Ecclesiola, als kleine Gemeinde, sich nicht in gemiitvoller
Isolierung gegen die Auflenwelt schiitzt, sondern sich ihr 6ffnet. Die Pfarrgemeinde
ist heute — zumindest in der Stadt und infolge sozialer Umschichtung vielfach auch
schon auf dem Land — mit mehreren Tausenden . Pfarrkindern®, die wiederum
soziologisch ldngst nicht mehr homogen sind, keine iiberschaubare GréBe mehr,
in der der frithere Geist der ,,Pfarrfamilie” méglich wire. Die ,,Gemeinde® existiert
vielfach nur noch in der Kartei und wird nicht mehr gelebt, wenn man sich nicht
mit dem Zusammengehorigkeitsgefithl der in der Katholischen Aktion erfaBten
Minderheit begniigen will. Das bedeutet aber nun, da8 neue Formen gefunden
werden miussen, durch die ,,Gemeinde® wieder lebendig, erfahrbar, lebbar gemacht
wird. Etwa durch die ,,offene Familie®, die — durch die wesentliche Initiative der
Frau — zur Stitte der Begegnung, des Gesprichs, der Auseinandersetzung mit den
Problemen der Zeit wird. Sie wird nicht in erster Linie durch eine romantische
,» Verkirchlichung® oder durch iiberladene ,,Familienliturgie“ zu allen méglichen
Festen apostolisch. Sie wird es vor allem durch das Ernstnehmen der Briiderlichkeit,
der Mitmenschlichkeit, die, wenn sie echt sein soll, keine Hintergedanken hat,
auch keine ,,apostolischen®, sondern wie die Liebe Gottes zu den Menschen frei
und bedingungslos geschenkt wird. Schon damit aber wird das Leben in der Familie
zum Leben der Kirche als Vollzug des gottlichen Liebesgebotes, auch wenn es
vordergriindig .,profan® aussieht.

Man sollte statt von der ,,offenen Familie“ eigentlich von der ,,offenen Tiur“ sprechen.
Denn dieser Anruf, die Gemeinde wieder zu verlebendigen, ergeht ja ebenso an
die berufstatige Unverheiratete, die wegen ihrer gréSeren persénlichen und meist
auch wirtschaftlichen Freiheit und Unabhingigkeit hier fast noch mehr Moéglich-
keiten zur Betitigung hat. Nicht nur unter dem Gesichtspunkt der Pfarrgemeinde,
sondern einer kontaktarmen Welt iiberhaupt, in der die iiberkommenen Formen

188



des Zusammenlebens in Auflésung begriffen sind, soll sie neue lockere Formen der
Gemeinschaft erproben und pflegen. Wahrhafte Menschlichkeit ist immer zugleich
christlich — viele Menschen miissen sie zuerst wieder erleben, bevor sie iiberhaupt
wieder glaubensfihig werden. Das Gesprich, die zweckfreie Begegnung, die ab-
sichtslose Briiderlichkeit sind heute unverzichtbares Vorfeld des direkten Apostolats.
Wiirden alle Krifte der Laien in diesem Vorfeld eingesetzt, ware der Priestermangel
wahrscheinlich leichter tragbar. ,,Das Heim soll ein Raum werden, in dem man
sich heiligt und auch gegenseitig heiligt, ein Raum, den der Christ zur erweiterten
Kirche macht“ (Klostermann).

Aber auch im kirchlichen Dienst selbst sollte die Frau — konkret etwa die Seel-
sorgshelferin — in ihrer schopferischen Eigenstindigkeit anerkannt werden. Sie
wird vom Klerus — nach der iiberkommenen patriarchalischen Auffassung — meist
selbstverstandlich nur als verldngerter Arm des Priesters, als LiickenbiiBerin des
vielerérterten Priestermangels betrachtet. Die Seelsorgshelferin ist aber kein weib-
licher Kaplan, sondern sie iibt berufsméBig aus, was allen Laien schon durch Taufe
und Firmung aufgetragen ist. Der bischéfliche Auftrag gibt ihrer Arbeit Offentlich-
keitscharakter. Befriedigen und erfiillen wird sie ihr Beruf nur, wenn sie nicht in
bloBer Unterordnung, sondern in partnerschaftlicher Zuordnung mit dem Priester
und in weitgehender eigener Verantwortung arbeiten darf. Im Religionsunterricht,
in der Jugendarbeit, in Familien- und Krankendienst, beim Hausbesuch, in der
Ehe- und Erziehungsberatung muB sie Raum zur eigenen Gestaltung haben.
Auch hier ist das iiber den Priestermangel Gesagte zu wiederholen: Fanden die
verfiigbaren Kréfte in der Kirche alle den ihnen geméaBen Platz, so wire voraus-
sichtlich der Priestermangel nicht mehr so spiirbar, da der Priester sich dann auf
die sakramentalen Funktionen beschrinken koénnted.

Wie die Frau schlieBlich in der Wissenschaft langst Partnerin des Mannes geworden
ist, so miiBte sie auch in der Theologie ihren Platz bekommen. Die Offenbarungs-
wahrheiten sind kein ein fiir allemal sicher erworbenes und verwahrtes Gut, sondern
miissen immerfort mit einer sich dndernden Welt konfrontiert und entfaltet werden.
»Es ist nicht mehr als billig, wenn die Probleme des irdischen Daseins wie auch
die strengen Geheimnisse des Glaubens von der Frau ebenso wie vom Mann theo-
logisch durchdacht werden® (Gossmann). Wenn auch das theologische Laienstudium
heute ldngst keine Seltenheit mehr ist, so sind Laien — und Frauen — immer noch
von der theologischen Lehrtatigkeit auf Universititen ausgeschlossen. Und dies
nicht, so scheint es, weil man damit unginstige Erfahrungen gemacht hétte, sondern
weil man sich aus einer eigentlich durch die Emanzipation des Laien in der Kirche
langst tiberholten Haltung heraus scheut, solche Erfahrungen iiberhaupt zu ,ris-
kieren®.

Wenn von der Frau in der Kirche heute gesprochen wird, darf auch die Ordensfrau
nicht auBer Betracht bleiben. Gerade hinsichtlich der aktiven, in Krankenpflege
und Erziehungswesen tdtigen Orden darf man mit Kardinal Suenens von einer
Krise sprechen, von dem Bestreben, diese Orden durch das nétige ,,aggiornamento®
in ihrer apostolischen Strahlungskraft zu stirken. Dies miiBte wahrscheinlich nicht
durch Reform des Wesens, wohl aber gewisser Herkémmlichkeiten geschehen,
die die Ordensfrau in den Augen der ,Weltleute, glaubiger wie ungldubiger,
als auBerhalb der Welt lebend und als altmodisch-verschroben hinter der modernen
Frau zuriickbleibend erscheinen lassen. Als solche nennt man eine Art seelisch-
geistigen Isolationismus als Folge einer nicht nur duBleren, sondern auch inneren
Trennung von der Welt, wodurch Kontakt und Gesprich mit dem AuBenstehenden

4 Warum gibt es eigentlich keine weiblichen Pfarrkirchenrite? Das Kirchenrecht hat die Tatsache,
daB wirtschaftliche Fragen bis zur Leitung von GroBunternehmen lingst nicht mehr Domine
des Mannes sind, immer noch nicht zur Kenntnis genommen.

189



erschwert werden; eine verformte Sicht, zu der es durch Isolierung kommt, in der
mit zu engem Zirkel gemessen wird und der Sinn fiir Proportion verlorengeht.
Dazu kommen Klausurvorschriften, die auf dem mittelalterlichen Wort: aut
maritus aut murus! griinden, im modernen Staat mit einem geordneten Polizei-
wesen jedoch zugunsten einer apostolischen Offenheit und Bereitschaft zumindest
modifiziert werden kénnten. ,,Wie kann man der Fiille der Bediirfnisse entsprechen,
den unerlaBlichen Begegnungen mit Familien in ihrem Heim, der Notwendigkeit
der geistlichen Belebung der Laien, dem erforderlichen Wirklichkeitssinn fiir jedes
Apostolat ,nach MaB‘, wenn die lehrtitigen Ordensfrauen oder die Kranken-
schwestern nicht aus ihren Mauern herauskommen kénnen? Dies wiirde dem
missionarischen Elan, den die Kirche fordert, eine Weigerung entgegensetzen;
der Umfang der Standespflicht, so wie sie heute fiir die aktiven Orden verstanden
werden muf, wiirde an der Basis verkannt®.“ In Unterordnung unter das Apostolat
wire auch die ,,Kleider-Frage“ zu priifen. Die moderne Welt mokiert sich iiber
geziertes Faltenwerk und flatternde oder gestiarkte Wunderlichkeiten, die aus einer
lingst vergangenen Zeit stammen. ,Das Schwerwiegende aber an diesem Ana-
chronismus besteht darin, daB das AuBere eine gewisse UnangepaBtheit des Inneren
an unsere Zeit vermuten l1aBt“ (Kardinal Suenens). Nicht also, weil diese AuBer-
lichkeiten so wichtig wiren, sondern weil sie dem Eigentlichen im Wege stehen
kénnen, wire hier eine Reform angebracht.

Wiirden diese Betrachtungen iiber die Frau in der Kirche als eine Art Suffragetten-
Sermon im kirchlichen Raum mifBverstanden, so wiirde dies eigentlich nur ihre
Berechtigung unterstreichen. Es geht hier nicht in erster Linie um ,mehr Recht“
— wenngleich es zu begriiBen wire, wenn die Kodexreform nunmehr auch den
Laien kirchenrechtlich existent machte —, sondern um ,mekr Raum® fiir die volle
Entfaltung christlicher fraulicher Existenz und Wirksamkeit in der Kirche.

Urchristentum und Ehescheidung

Gedanken zur Auslegung der ,,Unzuchtsklausel bei Mt 5, 31 und 19, 9
Von Franz Zehrer

Zu den bedauerlichen Folgen des zweiten Weltkrieges und der Nachkriegszeit
gehoren auch die zahlreichen zerbrochenen Ehen von Heimkehrern aus dem Feld
oder der Gefangenschaft. Viele zivil Geschiedene schlossen vor dem Standesamt
eine neue Ehe. Priift man im einzelnen die Griinde, warum die erste Ehe in Briiche
ging, so wird man oft zugeben miissen, dafl es sich zum Teil um schwerwiegende
Umstinde handelte, wenn kirchlich Verheiratete sich trennten. Daf viele davon
eine neue Lebensgemeinschaft griindeten, ist in zahlreichen Fillen rein menschlich
gesehen immerhin verstindlich. Diese blo8 standesamtlich Verheirateten bilden
eines der schwersten Probleme fiir die Seelsorge von heute.

Oft fithren sie ein gutes Familienleben, erziehen ihre Kinder christlich, leiden seelisch
darunter, daB ihre Ehe kirchlich nicht geordnet werden kann, empfinden schmerzlich
ihren AusschluB von den Sakramenten (insbesonders bei der Erstkommunion ihrer
Kinder). Man laBt sie wohl Kirchensteuer zahlen, muB ihnen aber gleichzeitig
die von der Kirche verwalteten geistigen Giiter vorenthalten. Sie kénnen keine
Patenschaft bei Taufe und Firmung iibernehmen. Und werden sie endlich nach
Jahren unter der Voraussetzung, daB sie wie Bruder und Schwester miteinander

* Kardinal Léon-Joseph Suenens, Krise und Erneuerung der Frauenorden. Otto-Miiller-Verlag,
Salzburg 1962. ‘

190



