erschwert werden; eine verformte Sicht, zu der es durch Isolierung kommt, in der
mit zu engem Zirkel gemessen wird und der Sinn fiir Proportion verlorengeht.
Dazu kommen Klausurvorschriften, die auf dem mittelalterlichen Wort: aut
maritus aut murus! griinden, im modernen Staat mit einem geordneten Polizei-
wesen jedoch zugunsten einer apostolischen Offenheit und Bereitschaft zumindest
modifiziert werden kénnten. ,,Wie kann man der Fiille der Bediirfnisse entsprechen,
den unerlaBlichen Begegnungen mit Familien in ihrem Heim, der Notwendigkeit
der geistlichen Belebung der Laien, dem erforderlichen Wirklichkeitssinn fiir jedes
Apostolat ,nach MaB‘, wenn die lehrtitigen Ordensfrauen oder die Kranken-
schwestern nicht aus ihren Mauern herauskommen kénnen? Dies wiirde dem
missionarischen Elan, den die Kirche fordert, eine Weigerung entgegensetzen;
der Umfang der Standespflicht, so wie sie heute fiir die aktiven Orden verstanden
werden muf, wiirde an der Basis verkannt®.“ In Unterordnung unter das Apostolat
wire auch die ,,Kleider-Frage“ zu priifen. Die moderne Welt mokiert sich iiber
geziertes Faltenwerk und flatternde oder gestiarkte Wunderlichkeiten, die aus einer
lingst vergangenen Zeit stammen. ,Das Schwerwiegende aber an diesem Ana-
chronismus besteht darin, daB das AuBere eine gewisse UnangepaBtheit des Inneren
an unsere Zeit vermuten l1aBt“ (Kardinal Suenens). Nicht also, weil diese AuBer-
lichkeiten so wichtig wiren, sondern weil sie dem Eigentlichen im Wege stehen
kénnen, wire hier eine Reform angebracht.

Wiirden diese Betrachtungen iiber die Frau in der Kirche als eine Art Suffragetten-
Sermon im kirchlichen Raum mifBverstanden, so wiirde dies eigentlich nur ihre
Berechtigung unterstreichen. Es geht hier nicht in erster Linie um ,mehr Recht“
— wenngleich es zu begriiBen wire, wenn die Kodexreform nunmehr auch den
Laien kirchenrechtlich existent machte —, sondern um ,mekr Raum® fiir die volle
Entfaltung christlicher fraulicher Existenz und Wirksamkeit in der Kirche.

Urchristentum und Ehescheidung

Gedanken zur Auslegung der ,,Unzuchtsklausel bei Mt 5, 31 und 19, 9
Von Franz Zehrer

Zu den bedauerlichen Folgen des zweiten Weltkrieges und der Nachkriegszeit
gehoren auch die zahlreichen zerbrochenen Ehen von Heimkehrern aus dem Feld
oder der Gefangenschaft. Viele zivil Geschiedene schlossen vor dem Standesamt
eine neue Ehe. Priift man im einzelnen die Griinde, warum die erste Ehe in Briiche
ging, so wird man oft zugeben miissen, dafl es sich zum Teil um schwerwiegende
Umstinde handelte, wenn kirchlich Verheiratete sich trennten. Daf viele davon
eine neue Lebensgemeinschaft griindeten, ist in zahlreichen Fillen rein menschlich
gesehen immerhin verstindlich. Diese blo8 standesamtlich Verheirateten bilden
eines der schwersten Probleme fiir die Seelsorge von heute.

Oft fithren sie ein gutes Familienleben, erziehen ihre Kinder christlich, leiden seelisch
darunter, daB ihre Ehe kirchlich nicht geordnet werden kann, empfinden schmerzlich
ihren AusschluB von den Sakramenten (insbesonders bei der Erstkommunion ihrer
Kinder). Man laBt sie wohl Kirchensteuer zahlen, muB ihnen aber gleichzeitig
die von der Kirche verwalteten geistigen Giiter vorenthalten. Sie kénnen keine
Patenschaft bei Taufe und Firmung iibernehmen. Und werden sie endlich nach
Jahren unter der Voraussetzung, daB sie wie Bruder und Schwester miteinander

* Kardinal Léon-Joseph Suenens, Krise und Erneuerung der Frauenorden. Otto-Miiller-Verlag,
Salzburg 1962. ‘

190



leben, wieder zu den Sakramenten zugelassen, so sollen sie diese propter scandalum
auBerhalb der Pfarre empfangen. Bei den heutigen Verkehrsverhilinissen wird das
aber auf die Dauer nicht geheim bleiben kénnen. Wie odios ist doch das alles!
Viele meinen, daB das gegenwértige Konzil hier Wandel schaffen kénnte. War
denn nicht bereits im Urchristentum eine Ehescheidung méglich, wenn ge-
wisse Voraussetzungen gegeben waren? Mt 5, 32 und 19, 9 scheint mit der beide-
maligen ,,Unzuchtsklausel” hinzudeuten, daf die Urkirche im Falle des Ehebruches
eines Ehepartners — Ehebruch ist die klassische Ursache, an der Ehen zerbrechen —
die Ehescheidung gestattete. War diese Ausnahme damals méglich, warum nicht
auch heute, da sich die Kirche in vielem, besonders in der Liturgie, dem Ur-
christentum néhert? Anscheinend verbietet nur die ehescheidungsfeindliche (hierin
nicht zeitnahe denkende) kirchliche Obrigkeit den katholischen Exegeten und
Kanonisten, die in Mt 5, 32 und 19, 9 scheinbar eindeutig ausgesprochene Mog-
lichkeit einer Ehescheidung herauszustellen.

Eine genauere exegetische Untersuchung der genannten Mt-Stellen scheint darum
zeitgemaB zu sein, zumal von den verschiedenen Deutungen der neueren Zeit
kaum eine restlos zu iiberzeugen vermochte.

Stellen wir zunichst die in Frage kommenden Herrenlogien zum Vergleich synoptisch
nebeneinander:

Mt 5, 31 f. Vgl. Lk 16, 18.
(3la)  ,Es ist ferner gesagt (worden):
(31b)  Wer seine Frau entlift,
(3lc)  der soll ihr den
Scheidebrief geben (Deut 24, 1).
(32a/1) Ich aber sage euch:

(32a/2) Jeder, der seine Frau entlaBt —  (18a) ,,Jeder, der seine Frau entldf3t
(32a/3) ausgenommen der Fall von
Unzucht -
(32b)  werschuldet, daB sie und eine andere heiratet,
zur Ehebrecherin wird ; bricht die Ehe;
(32c)  und wer eine (18b) und wer eine von (ihrem) Mann
Entlassene heiratet, Entlassene heiratet,
(32d)  bricht die Ehe.* bricht die Ehe.”
Mt 19,9 Vgl. Mk 10, 11 f.
(9a/1) ,Ich sage euch aber: (11a) Und er sprach zu ihnen:
(9a/2) Wer seine Frau entlat — (11b) , Wer seine Frau entlaBt
(9a/3) auBler wegen Unzucht —
(9a/4) wund eine andere heiratet, und eine andere heiratet,
(9b) bricht (11c) bricht ihr (d. h. seiner ersten
: die Ehe.” Frau) gegeniiber die Ehe.

(12a) Und wenn sie ihren Mann entlaft
und einen anderen heiratet,
(12b) bricht sie die Ehe.“

Mt 5, 31 f. ist die dritte der sechs sogenannten Antithesen (5, 21-48) der Berg-
predigt bei Matthius. In ihr setzt sich Jesus mit der Thorastelle Deut 24, 1 aus-
einander, die dem Manne die Méglichkeit gab, seine Frau zu ,,entlassen®, das heiBt,
die bisherige eheliche Verbindung mit ihr zu lésen. Dazu waren zwei Dinge er-
forderlich: ein Scheidungsgrund (Deut 24, 1) und die Ubergabe des Scheidungs-
briefes an die Frau, wodurch sie sich als Entlassene ausweisen und eine neue Ehe
eingehen konnte (Deut 24, 2). Der Scheidungsgrund ist in Deut 24, 1 mit dem sehr

191



ungenauen Ausdruck ‘erwath dabar (wértlich ,,die Schande einer Sache® = die
aus einer Sache sich ergebende Schande, frei: etwas Schandliches, Widerliches)
angegeben. Ehebruch der Frau konnte damit nicht gemeint sein, denn darauf
stand nach Deut 22, 22 ff. (Lev 20, 10) die Todesstrafe (Steinigung).

Zur Zeit Christi gab es diesbeziiglich zwei Schulmeinungen: a) die strengere Schule
des Rabbi Schammai betonte ‘erwath (,,Schande®) und interpretierte den Ausdruck
als ein schweres Vergehen der Frau, nicht nur Ehebruch, fiir den im ausgehenden
atl. Zeitalter die gesetzliche Strafe der Steinigung kaum mehr zur Anwendung
kam?. b) Die laxere Auslegung des Rabbi Hillel ging von dabar (,,Angelegenheit,
»Sache®*) aus, erklarte ‘erwath dabar als ,,irgendeine Sache von AnstoB*“ und sah
in allem, was irgendwie MiGfallen oder Unbehagen des Mannes an seiner Ehefrau
erregen konnte (zum Beispiel eine durch Verschulden der Frau angebrannte
Speiset), einen rechtsgiiltigen Scheidungsgrund. Diese laxe und zur Zeit Christi
vorherrschende Auslegung scheinen sich die Pharisder zu eigen gemacht zu haben.
(Vgl. bei Mt 19, 3 ihre Frage an Jesus: ,Darf man seine Frau aus jedem belichigen
Grund entlassen?“)

Bei Mt 19, 8 betont Christus, daB Gott den Ehebund als unauflésliche Einehe
eingesetzt habe, da demnach die durch Deut 24, 1 erméglichte Ehescheidung
nur als Zugestandnis an die ,,Herzenshirte“, das heiBt an das mangeinde Verstind-
nis der spiteren Generationen der Juden fiir die gottgewollte Unaufléslichkeit
der Ehe, aufzufassen sei. Ist aber diese Thorastelle bloB als nachtrigliches Zuge-
standnis zu betrachten, so kann sie nicht als Ausdruck des in Gen 1, 27 (vgl. Mt 19,4)
niedergelegten urspriinglichen Willens Gottes beziiglich der Ehe gelten.

Dem zeitbedingten Zugestindnis Deut 24, 1 gegeniiber bringt Jesus in unserer
Antithese (Mt 5, 31 ) und an ihren Parallelstellen (Mt 19, 9; Mk 10, 11; Lk 16, 18)
den urspriinglichen Willen Gottes beziiglich der Ehe wieder zur Geltung, indem
er die Ehescheidung ausdriicklich verwirft und die Unaufléslichkeit der Ehe aufs
neue verkiindet: Jeder Mann, der seine Ehefrau ,entliBt“ — das heiBt kontext-
gemdB: sich von ihr scheidet, was bei den Juden durch Einhindigung des Scheide-
briefes geschah (vgl. Mt 5, 31 b—c) — und ihr dadurch nach dem bis dahin geltenden
Recht (Deut 24, 1 f) die Maglichkeit gibt (von der, wie hier vorausgesetzt wird,
die Entlassene voraussichtlich auch Gebrauch machen wird), eine neue Ehe einzu-
gehen, ,der verschuldet” damit, ,daB sie zur Ehebrecherin wird“ (Mt 5, 32b).
Aus dem Ausdruck ,,Ehebrecherin® ergibt sich, daB nach der Auffassung Christi
die bisherige Ehe durch den Scheidebrief nicht gelést wird und daher weiterbesteht.
Der Stand des Mannes — ob ledig oder verheiratet —, mit dem die Entlassene eine
neue ,,Ehe eingeht, wird hier nicht in Betracht gezogen. Durch die neu einge-
gangene Lebensgemeinschaft mit einem anderen Mann bricht die , Entlassene®
ihre bisherige Ehe und wird so zur ,,Ehebrecherin®. Die in Mt 5, 32b enthaltene
Feststellung, daB8 trotz des Scheidebriefes das bisherige Eheband bestehen bleibt,
wird in 32c—d bestitigt: Weil eben die Entlassene durch das Band der bisherigen
Ehe nach wie vor gebunden bleibt, darum wird der Mann, der sie zum Weib
nimmt - gleichgiiltig, ob er ledig oder verheiratet ist — des Ehebruches schuldig
(»er bricht die Ehe* 32d Par).

Schwierigkeiten bereitet die sogenannte Unzuchtsklausel (Mt 5, 32a/3; vgl.
19, 9a/3) : Uber die Parallelstellen Mk 10, 11 und Lk 16, 18 hinaus enthalt Mt Skl

 Vgl. F. Zehrer, Synoptischer Kommentar, Bd. 1 (Klosterneuburg 1962), S. 51 f. (zu Mt 1, 19).

® Vgl. Zehrer, a.a. O., S. 67 (zu Lk 2, 19).

3 Vgl. ThWB VI 1591 (Hauck-Schulz).

4 Belegstellen aus dem rabbinischen Schrifttum hiefiir s. bei Strack- Billerbeck, Kommentar zum
Neuen Testament aus Talmud und Midrasch, I 313-315,

192



die Klausel ,,ausgenommen der Fall von Unzucht® (noagextoc Adyov nogveiog®), die
sich auch bei Mt 19, 9, dort in der gesinderten Formulierung ,,auBer wegen (bei)
Unzucht (i éxi nopveiq), findet. Durch die Klausel scheint nun die ausnahmslose
Giltigkeit des Verbotes der Ehescheidung eingeschrinkt zu sein.

Was ist bei ,,Unzucht” (mogveia Mt 5, 32a/3; 19, 9a/3) gemeint? Der griechische
Ausdruck nogveia bedeutet zunichst und eigentlich jede Art unerlaubten Ge-
schlechtsverkehrs (also auch Ehebruch und Inzest), insbesondere aber ,Hurerei®.
Nach dem hier vorliegenden Zusammenhang handelt es sich bei nopvefa um die
von der Ehefrau mit einem anderen Mann getriebene Unzucht, das heiBt um
Ehebruch (in dieser Bedeutung findet sich mogveio bereits im Alten Testament,
so zum Beispiel bei Sir 23, 23 und Os 2, 2-LXX). Die griechische Sprache verfiigt
allerdings iiber das Wort poweia, das speziell ,,Ehebruch® bedeutet.

Man wollte den Ausdruck ,,Fall von Unzucht” (logos porneias) bei Mt 5, 32a/3 als wortliche Uber-
setzung der Wortfolge erwath dabar (Deut 24, 1) erkliren®. Dies diirfte jedoch kaum angehen:
Entsprache zwar logos dem hebr. dabar und porneia (ungefihr) dem hebr. erwath, so ist jedoch
zu bedenken, daB die beiden eben genannten hebr. Waérter in Deut 24, 1 — im Vergleich zu ihren
Aquivalenten bei Mt 5, 32a/3 — in umgekehrter Reihenfolge stehen! (Man wiirde im angenommenen
Falle bei Mt 5, 32a/3 ,parektos porneias logoy* erwarten.) Die Annahme, im Hebriischen sei es
bei derartigen Wortverbindungen méglich, das regierende Wort (= in unserem Fall »erwath®)
und das davon abhingige Wort (= in unserem Fall ,,dabar*) umzustellen, ohne da8 sich dadurch
der Sinn der Stelle dndere”, wird sicherlich nicht mit Unrecht als unwahrscheinlich abgelehnt®,

Sehr umstritten ist auch das bei Mt 5, 32a/3 gebrauchte griechische Vorwort ROPERTOG,
das man doch wohl kaum anders als im ausschlieBenden (exklusiven) Sinn von
»auBer® wird nehmen kénnen. Die katholischerseits bis vor kurzem stark ver-
tretene Auffassung dieser griechischen Praposition im einschlieBenden (inklusiven)
Sinn ,,einschlieBlich auch des Falles von Unzucht®, wodurch die Klausel Mt 5.:99a/9
den Sinn bekdme: auch bei Ehebruch der Frau ist eine Ehescheidung nicht moglich?,
tut dem griechischen Ausdruck nagextéc Gewalt an, der doch eindeutig exklusiven
Sinn (,,auBer®, ,abgesehen von®) hat.

Zur Stiitzung der ,,inklusiven® Auffassung von parektos darf man sich kaum auf Mt 19, 9 berufen,
als wire etwa dort die Unzuchtsklausel mé epi porneia (9a/3) im Sinne von ,,auch nicht bei Unzucht*
gemeint. Hitte sie der erste Evangelist in diesem Sinn verstanden, so hitte er nicht mé, sondern
méde verwendet. Da die Unzuchtsklausel in Mt 19, 9 mitten in einem konditionalen Satzgefiige
steht (hos an [9a/2] bedeutet soviel wie ,wenn einer®), gewinnt mé (9a/3) die Bedeutung von ean
mé = lat. nisi = ,,auBer®19,

Nach der sprachlich angingigen Auffassung von nagextéc im Sinne von »abgesehen
von (dem Fall des Ehebruches)“ = , en dehors du motiv d’impudicité®, sachlich =
»mis & part le cas d’adultere!**, der auch die negative Formulierung der Unzuchts-

® Die ebenfalls méogliche Ubersetzung der Klausel Mt 5, 32a/3 mit watfer auf Grund von Unzucht®
ist sachlich gleichbedeutend mit ,ausgenommen der Fall von Unzucht®,

¢ So bereits Origenes, In Matth. XIV 24 (PG 13, 1245 f.); diese Ansicht vertreten neuestens noch
K. Stab, Mt-Komm. (EB), z. St., und 4. Stiger, Ich aber sage euch (Miinchen 1952), S. 50 ff.

" Vgl. A. Schulz, Die Umkehrung des Status constructus, BZ 21 (1933), 150 ff.; Ders., Der Status
constructus in der Geschichte der Exegese, ZAW (n. F.) 13 (1936), 270-277; vgl. auch H. Cazelles,
DBS V 933.

® Vgl. B. Zimolung, Die Umkehrung des Status constructus, Breslau 1939; B. Couroyer, RB 49 (1940),
299 f. (= Rez. des vorgenannten Werkes von Zimolung) ; A. Vaccari, Bib 36 (1955), 150; Ders.,
Riv. Bibl. Ttal. 3 (1955), 103; vgl. auch R. Schnackenburg, Die sittl. Botschaft des Neuen Testamentes
(Miinchen 1954), 8. 90 (FuBnote 24), wie auch die Mt-Komm. von Lagrange (EtB) und ahn
(KNT) z. St.

® Diese besonders durch 4. O, Die Auslegung der neutestamentlichen Texte iiber die Ehescheidung
(NtlA III 1-3, Miinster 1911), verbreitete Auffassung wurde noch von K. Staab (Die Unauflgs-
lichkeit der Ehe und die sogenannten Ehebruchsklauseln [Festschr. f. E. Eichmann], Miinchen
1940; s. auch Ders., Mt-Komm. [EB] zu Mt 5, 32 und 19, 9) iibernommen.

1% M. Zerwick, De matrimonio et divortio in Evangelio, VD 38 (1960), 199.

11 Vgl. Lagrange, Mt-Komm. (EtB), z. St.

13 193



klausel bei Mt 19,9 i) éxi wopvelq (wortl. = ,nicht bei Unzucht®) in etwa giinstig
ist, wéren die beiden Klauseln Mt 5, 32a/3 und 19, 9a/3 folgendermaBen zu inter-
pretieren: Christus habe fiir den Fall des Ehebruches eines Eheteiles zwar nicht
die Moglichkeit der Ehescheidung zugeben kénnen; indes habe er diesen traurigen
Fall doch nicht ganz ignorieren wollen, sondern habe ihn sozusagen ausgeklammert
(»der Fall des Ehebruches kann hier [leider] nicht in Betracht gezogen werden!2)., —
Diese Auffassung ist aber sachlich kaum méglich, denn nach ihr hitte Jesus sein
Wissen um den Fall des Ehebruches, des klassischen Ehescheidungsgrundes, be-
kundet, um ihn gleichzeitig von der Debatte auszuschlieBen. Das hitte doch bei
Zuhorern der Bergpredigt, besonders aber bei den baswilligen Diskussionspartnern
von Mt 19, 3-9, fast zwangsldufig den Eindruck erweckt, als kénne Jesus — trotz
der unmittelbar zuvor (Mt 19, 4-6. 8) verkiindigten absoluten Unzulissigkeit der
Ehescheidung — gegen Ehebruch als Scheidungsgrund nichts Stichhiltiges vor-
bringen. Damit wire aber die vorausgehende Erklirung Christi, daB die Ehe
absolut unaufléslich sei, von vornherein ihrer beabsichtigten Durchschlagskraft
beraubt worden. ;

Der mit der Deutung der Unzuchtsklausel verbundenen exegetischen Schwierigkeit
durch die Annahme, die beiden Klauseln seien erst spiter in den Text von Mt 5, 32
und 19, 9 eingefiigt worden, aus dem Wege gehen zu wollen, geht bei der einwand-
freien textkritischen Bezeugung der beiden Klauseln nicht an. Mit der heutzutage
fast allgemein zugegebenen Feststellung, daB es sich bei den beiden Klauseln nicht
um geschichtliche Jesusworte, sondern um Zusitze des ersten Evangelisten (oder
wohl bereits der urchristlichen Verkiindigung vor ihm) handelt?s, ist aber der
Exeget der Auslegung der beiden Klauseln nicht enthoben, handelt es sich bei
ihnen immerhin um Bestandteile der Heiligen Schrift!

Die Unzuchtsklauseln bei Mt 5, 32 und 19, 9 wurden im Laufe der Zeiten ver-
schieden ausgelegt!*:

A) Die traditionelle protestantische Exegese folgert aus der Klausel, daB3 im Falle des
Ehebruches die Ehescheidung méglich und erlaubt sei; so zum Beispiel meinte
Schlatter'®: ,Der Satz, die Ehe sei auch dann noch unaufléslich, wenn die Frau
neben ihrem Mann auch noch mit Liebhabern verkehrt, ist schmutzig und absurd.
Christus habe grundsitzlich zwar die Unaufléslichkeit der Ehe gelehrt; dieses
Prinzip sei bei Mk 10, 11 und Lk 16, 18 niedergelegt. Es gibe jedoch davon eine
Ausnahme, und diese sei in der Klausel bei Mt 5, 32 und 19, 9 festgehalten. —
Diese Auffassung ist jedoch aus folgenden Griinden unhaltbar:

1) Thr widerspricht schon einmal der engere Zusammenhang der Klausel sowohl
bei Mt 5, 32 als auch bei Mt 19, 9.

12 So interpretiert Lagrange, a. a. O., die Unzuchtsklausel.

12 Dies nehmen zum Beispiel an: E. Stauffer, Th’WB I 468, Anm. 14; F. Hauck, ThAWB 1V 741, Anm. 33;
vgl. auch Hauck-Schulz, ThOWB VI 590 f. — Unter den neueren kathol. Exegeten bekennen sich
dazu: R. Schnackenburg, Die sittl Botschaft des Neuen Testamentes, S. 91; #. Schmid, Mt-Komm.
(RNT), #1956, S. 103; 7. Dupont, Mariage et Divorce dans L’Evangile, Briissel 1959 (vgl. davon
die Rez. in VD 38 (1960), S. 193-212, von M. Zerwick, der dort [a.a. O., S. 207 f.] ebenfalls
die Annahme vertritt, daB die beiden Unzuchtsklauseln nicht von Jesus herriihren.

14 Exegesegeschichtliche Uberblicke iiber die Auslegung von Mt 5, 32 und 19, 9 s. bei 4. Of, Die
Auslegung der neutestamentlichen Texte iiber die Ehescheidung (vgl. 0. Anm. 9!); vgl. auch Ders.,
Die Ehescheidung im Mt-Ev, Wirzburg 1939; U. Holzmeister, Die Streitfrage iiber die Eheschei-
dungstexte bei Mt 5, 32 und 19, 9, Bib 26 (1945), 133-146; 7. Bonsirven, Le Divorce dans NT,
Paris 1948. S. 38 ff.; F. Vogt, Das Ehegesetz Jesu, Freiburg i. Br. 1936, S. 11-110; s. ferner K. Staab,
Die Unaufloslichkeit der Ehe (vgl. Anm. 9!), S. 432-452; ¥. Dupont, Mariage et Divorce (vgl.
Anm. 13).

1% Der Evangelist Matthius (Komm. zum Mt-Ev), Stuttgart 1929, zu Mt 5, 32.

194



a) Die Stelle Mt 5, 31 f. gehort, wie eingangs bereits erwahnt wurde, zu den Anti-
thesen der Bergpredigt, in denen Jesus sich durchwegs in kompromiflosen Gegensalz
zum alttestamentlichen Gesetz stellt und dieses durch seine neue Lehre iiberbietet.
Wiirde nun durch die Klausel Mt 5, 32a/3 ausnahmsweise die Ehescheidung ge-
stattet, so hérte damit die Stelle Mt 5, 31 f. auf, eine Antithese zu sein und fiele
somit aus dem sie umgebenden Rahmen vollig heraus; Jesus hétte ndmlich in diesem
Falle die Gesetzesbestimmung Deut 24, 1 keineswegs iiberboten, sondern hitte
lediglich die strengere Auffassung derselben, wie siec Rabbi Schammai lehrte,
wieder zu Ehren gebracht, wodurch die Ehescheidung nicht aufgehoben, sondern
bloB erschwert worden wére. (Diese Erschwerung hitte allerdings praktisch nicht
viel zu bedeuten, brauchte doch die Frau — woméglich im Einverstindnis mit dem
Mann — nur Ehebruch zu begehen, und die beiden ihrer bisherigen Ehe iiber-
driissigen Ehegatten kénnten sich scheiden lassen')

b) Wire bei Mt 19, 9 die Klausel im Sinne einer ausnahmswelsc moglichen Ehe-
scheidung gemeint, so wire diese Ausnahme mit der unmittelbar zuvor (6b) apo-
diktisch ausgesprochenen absoluten Untrennbarkeit der Ehe nicht vereinbar.
Unverstiandlich bliebe zudem die im unmittelbaren AnschluB daran (V 10) vom
Evangelisten berichtete Reaktion der Jiinger: Ihr erschrecktes Staunen tber die
im V 9 berichtete Erklarung des Meisters 148t doch wohl eindeutig erkennen,
daB sie diese Erklirung im Sinne der ausnahmslosen Unaufloslichkeit der Ehe
auffaBten.

2) Ebensowenig vereinbar ist die traditionelle protestantische Auffassung mit den
Parallelstellen bei Mk 10, 11 und Lk 16, 18, die die Unzuchtsklausel nicht enthalten ;
ganzlich unvereinbar ist sie mit 1 Kor 7, 10 f. und Rém 7, 2 f., wo klar die absolute
Unaufloslichkeit der Ehe gelehrt wird.

3) Zu den unter 1) und 2) angefiihrten Schriftargumenten kommt noch folgender
starker Traditionsbeweis: Bis zum Konzil von Nizda (325) sind nicht die gering-
sten Anzeichen dafiir nachweisbar, dal die alte Kirche die Unzuchtsklausel bei
Mt 5, 32 und 19, 9 jemals im Sinne einer ausnahmsweisen Moglichkeit der Ehe-
scheidung aufgefalit habe?e.

Beeindruckt durch die eben angefithrten Gegenargumente, suchen sich die modernen
evangelischen Exegeten von der traditionellen protestantischen Deutung der Un-
zuchtsklausel abzusetzen?.

16 Vgl. 7. P. Anrendzen, Ante-Nicene Interpretations on Divorce, JThS 20 (1919), 230-241. Somit
ist die Vermutung von E. Stauffer (Die Botschaft Jesu ~ damals und heute, Bern/Miinchen 1951,
S. 77), man habe allem Anschein nach ,,an der monolithischen Ehe im Sinne Jesu (Mk 10, 9)
in der urchristlichen Praxis nirgends mehr festgehalten®, schwerlich zu halten.

17 Vgl. ThWB VI 591 {. (Hauck-Schulz), wo die Unzuchtsklausel bei Mt 5,32 und 19, 9 folgender-
mafBen interpretiert wird: ,,Der Sinn der Klausel ist nicht, dem christlichen Ehemann bei ehelicher
Untreue der Frau die Erlaubnis zur Scheidung zu geben (Hervorhebung durch Kursivdruck nach-
tréglich eingetragen!), sondern bei rechtlich unvermeidlicher Scheidung soll der Mann von jedem
Vorwurf befreit sein, wenn die Frau durch ihre Handlungsweise die Fortfithrung der Ehe un-
méglich gemacht hat.” (Unmittelbar vorher war a.a. Q. in der dortigen FuBnote 73 auf den
rabbinischen Grundsatz, Sota 5, 1, hingewiesen worden: ,,Wie die Ehebrecherin dem Ehemann
verboten ist, so ist auch sie dem Ehebrecher verboten.”“) — Wenn in den eben zitierten Ausfiih-
rungen von Hauck-Schulz gesagt sein soll, daB in Mt 5, 32 (19, 9) dem Mann bei Untreue der
Frau zwar nicht die Erlaubnis (Initiative) zur Scheidung zugesprochen werde, wogegen er sich
die durch die Untreue der Frau geschaffene geinderte Rechtslage zunutze machen und so zu
einer neuen Ehe schreiten konne, so bedeutet die Auffassung — praktisch gesehen — ungefiihr das-
selbe wie die ,traditionelle” protestantische Auffassung. Oder meinen Hauck und Schulz bei
»der Mann soll von jedem Vorwurf befreit sein, wenn etc.”, die Unzuchtsklausel habe lediglich
das seelische Schicksal der entlassenen Frau im Auge (der betrogene Ehemann brauche sich um
das seelische Schicksal der von ihm entlassenen freulosen Frau nicht zu kiimmern, wogegen er sich
bei einer ohne hinreichenden Grund durchgefiihrten Scheidung aus dem etwaigen spiteren see-
lischen Ruin der entlassenen Frau ein Gewissen machen miilte), wihrend in Mt 5, 32 (19, 9)

13+ 195



B) Die traditionelle katholische Auslegung hilt die Unzuchtsklauseln Mt 5, 32a/3 und
19, 9a/3 fiir echte Herrenworte, in denen Jesus dem Mann im Falle des Ehebruchfs
der Gattin die Aufhebung des ehelichen Zusammenlebens, das heiBt die erstmalig
von Paulus (1 Kor 7, 11) erwidhnte Moglichkeit ,, Trennung von Bett und Tisch®*,
nicht aber die Ehescheidung zugestanden habe. — Gegen diese erstmalig bei Hie-
ronymus'® nachweisbare Auffassung der Unzuchtsklauseln wird mit Recht geltend
gemacht, daB die Hérer der Bergpredigt die , Trennung von Bett und Tisch®
nicht kannten und daher die Unzuchtsklauseln nicht in diesem Sinn, sondern nur
im Sinn einer ausnahmsweisen Moglichkeit der Ehescheidung verstehen konnten.
Daher ist kaum anzunehmen, Jesus habe seinen Zuhérern in den Unzuchts-
klauseln die ausnahmsweise mogliche Aufhebung der ehelichen Gemeinschaft —
mit anderen Worten: die Trennung (nicht die Scheidung) der Ehe — zugestanden.

Man wende nicht mit P. Dausch?®? ein: Auch Paulus habe den Korinthern gegeniiber auf die ihnen
von Haus aus unbekannte Trennung von Bett und Tisch hingewiesen (1 Kor 7, 11) und sei dabei
von ihnen richtig verstanden worden — von ihnen, bei denen die Ehescheidung sicher nicht weniger
gang und gibe war als bei den Juden. — Indes liegen die Dinge bei Mt 5, 32 und 19, 9 wohl wesent-
lich anders als bei 1 Kor 7, 10 f.: Zunichst ist einmal zu sagen, daf8 (a) in 1 Kor 7, 10f. die Tren.mmg
von Bett und Tisch klar angedeutet ist, was die Vertreter der ,traditionellen katholischen Auslegung®
beziiglich Mt 5, 32 und 19, 9 kaum sagen kénnen. Hétte Jesus an diesen beiden Stellen die Trennung
von Bett und Tisch gemeint, so hitte er dies deutlich zum Ausdruck gebracht. Zudem (b) war die
geistige Situation bei den Korinthern, die in iiberwiegender Mehrheit Heidenchristen waren, anders
als bei den damaligen Juden: Die Juden kamen vom Gedanken der Moglichkeit einer Ehescheidung
viel schwerer los als die Heiden, war doch bei ihnen die Ehescheidung in der als géttliches Recht
erachteten Bestimmung Deut 24, 1f. verankert. (c) Es darf wohl angenommen werden, da8 die
Korinther zur Zeit, da ihnen Paulus den Ersten Korintherbrief schrieb, im religiésen Denken bereits
weiter fortgeschritten waren als die Juden, zu denen Jesus sprach, und daher — auch von diesem
Standpunkt aus betrachtet — mehr Verstindnis fiir das christliche Verbot der Ehescheidung mit-
brachten als die jiidischen Zuhérer Christi.

Sich vor der in Rede stehenden Schwierigkeit etwa in die unbeweisbare Vermutung zu fliichten,
Jesus habe bereits vor dem Zeitpunkt von Mt 5, 32 und 19, 9 Andeutungen iiber eine in Ausnahme-
fillen mogliche Trennung von Bett und Tisch gemacht, so daB demnach die Horer der bei Mt 5, 32
und 19, 9 iiberlieferten Herrenworte in der Lage gewesen wiren, die Unzuchtsklauseln im Sinne
einer ausnahmsweisen Méglichkeit der (bloBen) Aufhebung der ehelichen Gemeinschaft zu verstehen®?,
ist kaum ein gangbarer Ausweg.

C) Durch #. Bonsirven®** wurde die bereits vor ihm vorgeschlagene Auffassung??
von ,,Unzucht” (mogveio;) bei Mt 5, 32a/3 und 19, 9a/3 im Sinne einer pseudo-ehelichen
Verbindung zwischen zu nahe verwandten Personen (inzestudses Konkubinat) erneut pro-

iiber die Erlaubtheit oder Unerlaubtheit der Scheidung des betrogenen Mannes von der treu-
losen Frau nichts gesagt sei? Falls die (wohl nicht sehr klaren) Ausfithrungen von Hauck-Schulz
im zuletzt angefiihrten Sinn verstanden sein wollten, so wiirden sie ein bemerkenswertes Abriicken
von der ,traditionellen” protestantischen und eine beachtliche Anndherung an die katholische
Auslegung bedeuten, die — abgesehen von dem ganz vereinzelten Zeugnis des Origenes — die Un-
zuchtsklausel nie im Sinne einer ausnahmsweise moglichen Ehescheidung verstanden hat, mag
sie auch bei der Auslegung dieser Klausel verschiedene exegetische Wege beschritten haben und
gegenwirtig noch beschreiten.
Vgl. Origenes, Comm. in Matth. (PG 13, 1246): ,, Jam vero contra scripturae legem mulieri vivente
viro nubere quidam ecclesiae rectores permiserunt, agentes contra id quod scriptum est... (es
folgen die Zitate von 1 Kor 7, 10 und Rém 7, 3), non omnino tamen sine ratione; haec enim contra
legem initio latam et scriptam, ad vitanda pejora, alieno abitrio morem gerentes, eos permisisse
verisimile est.”“ Jedenfalls gibt Origenes einwandfrei zu, daB die Ehescheidung mit nachfolgender
Ehe zu Lebzeiten des verlassenen Ehegatten ,agere contra id quod scriptum est” bedeutet.

18 separatio a toro et mensa (CJC, can. 1128-1132).

19 In Matth., zu Mt 19, 9 (PL 26, 140).

20 Die drei dlteren Evv (BNT), zu Mt 5, 32.

21 Vgl. R. Schnackenburg, Die sittliche Boi‘schaft, 5492

22 Le Divorce dans NT (vgl. o. Anm. 14); vgl. auch Ders., Les Enseignements de Jésus-Christ (VS),
Paris #1950, S. 202, Anm. 3.

28 Vgl. Fr. X. Patrizi, De Interpretatione S. Scripturae (Rom 1844) I 169; P. Schegg, Mt-Komm.
(Miinchen 1878), zu Mt 19, 9; R. Cornely, Komm. zum 1-Kor (CSS), Paris 1890, S. 120.

©

196



pagiert. Derartige nach Lev 18, 6-18 verbotene Verwandten-,Ehen® fielen im
spatjiidischen Sprachgebrauch unter den Begriff z€nuth, in der Sprache des Neuen
Testamentes hingegen unter jenen von ,,Unzucht® (mogvela); vgl. 1 Kor 5, 1;
in diesem Sinn ist wohl auch ,, Unzucht® in der Jakobusklausel (Apg 15, 20. 29;
21, 25) und ,unziichtig” in Hebr 12, 16 gemeint. ,Verwandten-Ehen® galten als
,Unzuchts-Ehen®. — Nach Bonsirven handelt es sich nun bei ,,Unzucht® in Mt 5, 32
und 19, 9 um derartige verbotene ,,Verwandten-Ehen®, nicht aber um Ehebruch,
denn - so argumentiert der eben genannte Autor — hitte der Evangelist ,,Ehebruch®
gemeint, so hitte er wohl die im Griechischen dafiir vorhandene spezielle Be-
zeichnung powela gewihlt, nicht aber das Wort mogvela, das, wie oben bereits
erwahnt wurde, in seiner nichsten Bedeutung nicht ,,Ehebruch“ heift, sondern
~Hurerei“ (fornicatio). Demnach wiren Mt 5, 32 und 19, 9 folgendermaBen zu
interpretieren: Der Mann darf sich von seiner Frau nicht scheiden lassen, es sei
denn, es lige eine ,,Unzuchts-Ehe“ (z®nuth) vor.

Gegen diese katholischerseits derzeit sehr beliebte Interpretation?* erheben sich
jedoch einige immerhin beachtliche Bedenken: a) In Deut 24, 1 ist eine richiige
(giiltige) Ehe vorausgesetzt, nicht aber eine verbotene (und daher ungiiltige)
»Verwandten-Ehe“; daher trifft dies wohl auch bei Mt 5, 31 f. und 19, 9 zu, worin
— und zwar einschlieBlich der dort enthaltenen Unzuchtsklausel — auf Deut 24, 1
Bezug genommen wird. Zudem b) ist das sprachliche Argument, das fir die in
Besprechung stehende Interpretation als Hauptbeweisgrund angefithrt wird, nicht
von durchschlagender Beweiskraft: Bedeutet zwar mogveia nicht speziell und eigent-
lich ,,Ehebruch®, so wird jedoch diese Bedeutung (die nogveia auch hat) durch den
vorliegenden Zusammenhang nahegelegt. Vor allem aber ¢) wird gegen die Auf-
fassung von ,,Unzucht“ (mogvela) im Sinne von ,,Verwandten-Ehe“ mit Recht auf
die dabei sich ergebende nichtssagende Belanglosigkeit der beiden Unzuchtsklauseln
hingewiesen: DaB namlich eine rechtlich nie zustande gekommene Verbindung,
wie die ,Verwandten-Ehe“ eine ist, jederzeit geschieden werden kann (ja sogar
geschieden werden mufB!), ist doch zu selbstverstindlich, als daB es eigens hitte
hervorgehoben werden miissen??!

D) Auch die von J. Sickenberger®® und 4. Tafi*? vertretene Ansicht, wonach Jesus — unbeschadet
seiner prinzipiellen Lehre von der absoluten Unaufloslichkeit der Ehe — den damaligen Juden, die,
wie angenommen wird, zum Teil in geschiedenen Ehen lebten, die Ehescheidung im Sinne der
schammaitischen Auslegung von Deut 24, 1 einstweilen noch zugestanden hitte, ist kaum zu halten.
Denn (a) sie geht von der sehr fraglichen Voraussetzung aus, daB logos porneias (Mt 5, 32a/3) die

24 M. Zerwick, der — gleich Durand (Mt-Komm. [VS]) und Jones (Mt-Komm. in: A Catholic Com-
mentary on Holy Scripture [Abkiirzung: CCHS], London 1953) - diese Auffassung bisher bloB
als méglich in Erwigung gezogen hatte (vgl. Zerwick, Analysis philologica, Rom 1953, zu Mt 5, 32),
tritt neuestens (vgl. Ders. De matrimonio et divortio in Evangelio, VD 38 [1960], 193-212) ent-
schieden fiir sie ein; vgl. auch a. a. O., S. 200, die dort angefiihrten zahlreichen Vertreter, die
sich in jiingster Zeit ebenfalls fiir sie entschieden haben. Thnen wire dort noch Benoit (Mt-Komm.
[SBJ1) erginzend beizufiigen.

38 Schnackenburg, Die sittl. Botschaft des Neuen Testamentes, S. 92; Schmid, Mt-Komm. (RNT),
zu Mt 5, 32; Dupont, Mariage et Divorce dans ’Evangile, S. 113. - Die von erwick, VD 38 (1962),
104, versuchte Widerlegung des oben unter (c) angefiihrten, u. E. ernsten Einwandes, die an-
schlieBend kurz wiedergegeben wird, diirfte kaum restlos iiberzeugen: Nach Zerwick wire die
Einfiilgung der ,,zenuth“-Klausel insofern sehr sinnvoll, als sie geeignet gewesen sei, die aus dem
Zuhorerkreis Jesu zu erwartende Gegenfrage: ,,Wie steht es aber mit der Unaufldslichkeit der
Ehe im Falle von zenuth?“ von vornherein auszuschlieBen. In juridischen Dokumenten kimen
ja auch zuweilen Zusatzerklirungen vor, deren sinnvoller Zweck es sei, jeder bloB denkbaren —
wenn auch de facto unwahrscheinlichen — Fehlinterpretation der betreffenden rechtlichen Ver-
figung vorzubeugen.

3¢ Die Unzuchtsklauseln im Mt-Ev, ThQ 123 (1942), 189-201; vgl. Ders. Zwei neue AuBerungen
zur Ehebruchsklausel, ZNW 42 (1949), 202-209.

27 Excepta fornicationis causa, VD 26 (1948), 18-26.

197



Wiedergabe von erwath dabar (Deut 24, 1) sei; ferner (b) baut diese Auffassung auf der von der
modernen Exegese mit Recht bestrittenen Annahme auf, daB es sich bei den beiden Unzuchtsklauseln
um geschichtliche Jesusworte handle; zudem (c) wiirde das dabei angenommene zeitbedingte Zuge-
stindnis der Ehescheidung so gar nicht zum kompromiBlosen Ton der Antithesen passen, zu denen
Mt 5, 31 f. gehort.

E) Nach 4. van den Born®® wiirde bei den Unzuchtsklauseln Mt 5, 32a/3 und 19, 9a/3 das Gewicht
nicht auf die angebliche Erlaubnis der Ehescheidung gelegt, sondern auf die den Mann belastende
Verantwortlichkeit fiir den Ehebruch, den die entlassene Frau begehen wird, wenn sie (wie dies
in einem solchen Fall in der Regel zutrifft) zu einer neuen Ehe schreitet. Demnach wiire der Sinn
von Mt 5, 32 folgender: Jeder, der seine Frau entldBt, macht sie zur Ehebrecherin — auBer im Fall
von ,,Unzucht® (denn in diesem Fall war sie ja bereits vor der Scheidung Ehebrecherin!). Im nim-
lichen Sinn wire auch die Klausel in Mt 19, 9 zu deuten. — Gegen diese Auffassung, bei der sich die
Klausel Mt 5, 32a/3 nicht auf das vorausgehend Gesagte (32a/2), sondern auf das unmittelbar darauf
Folgende (32b) bezige, spricht schon einmal die Formulierung (Anordnung) des Textes bei Mt 5, 32:
Eine Ausnahme fiihrt man erst an, nachdem man zuvor das genannt hat, worauf sich die Ausnahme
bezieht, nicht aber umgekehrt; darum bezieht der Leser (und erst recht der Hérer) bei Mt 5, 32 die
Klausel 32a/3 unwillkiirlich auf 32a/2, kaum aber auf 32 b. (Bei Mt 19, 9 ist die Zuordnung der
Klausel iiberhaupt nur im erstgenannten Sinn méglich, da Mt 32b [, der verschuldet, daB sie zur
Ehebrecherin wird“] dort keine Entsprechung hat!) Wollte demnach der erste Evangelist sichergehen,
daB die Klausel in dem von A. van den Born angenommenen Sinn verstanden werde, so hitte er
dem Logion Mt 5, 32 wohl eher die Anordnung: 32a/2 — 32b - 32a/3 gegeben. Zudem kénnte man
— dhnlich wie gegen die vorhin unter ,,C)* besprochene Ansicht von Bonsirven — auch diesmal ein-
wenden, daB bei der Auffassung von A. van den Born in der Klausel eine banale Selbstverstindlichkeit
ausgedriickt wiirde, weshalb die Klausel in diesem Fall iiberfliissig wire.

F) Da keine der neueren Auslegungen der Unzuchtsklausel restlos zu befriedigen
vermag, ist es nicht verwunderlich, daBB man neuestens wieder auf die , traditionelle
katholische Interpretation® — wvgl. vorhin unter B) — zuriickgegriffen und sie in
modifizierter Form neuerdings vorgelegt hat?®. Dabei ist man den Schwierigkeiten,
die seinerzeit zur Absetzung der ,traditionellen katholischen Auslegung® gefiihrt
haben, mit der auch in der katholischen Exegese immer mehr sich durchsetzenden
Auffassung begegnet, die in den Unzuchtsklauseln Mt 32, 5a/3 und 19, 9a/3 nicht
geschichtliche Jesusworte, sondern nachtrigliche urchristliche Bildungen sieht.
Demnach stellt Mk 10, 11 (Lk 16, 18), wo sich die Unzuchtsklausel nicht vorfindet,
im Vergleich zu Mt 5, 32 und 19, 9 die urspriinglich(er)e Form des Herrenspruches
iiber die Unaufloslichkeit der Ehe dar. Nach der in Besprechung stehenden Auf-
fassung wird die Unzuchtsklausel (in Ubereinstimmung mit der ,traditionellen
katholischen Interpretation®) im Sinne der ausnahmsweise zugestandenen Tren-
nung von Bett und Tisch verstanden, wobei jedoch (im Unterschied zur ,trad.
kath. Interpretation®) die Unzuchtsklauseln Mt 5, 32a/3 und 19, 9a/3 als nach-
tragliche Einfiigungen, die erst von der urchristlichen Katechese herrithren, be-
trachtet werden. Nach Ausweis von 1 Kor 7, 11 kam die Trennung von Bett und
Tisch im Urchristentum tatséchlich als Notlésung in Fillen vor, in denen die Fort-
fithrung der ehelichen Gemeinschaft unertriglich geworden war.

Paulus hat die Trennung von Bett und Tisch sicher nicht in Korinth eingefiihrt, sondern sie bloB
als Notlésung geduldet (aus 1 Kor 7, 11a-b hért man den Unmut des Vélkerapostels iiber diesen
zuweilen leider unvermeidlichen Notbehelf deutlich genug heraus!), wodurch diese Notlésung ge-
wissermalen sanktioniert wurde. (Die Parenthese 1 Kor 7, 11a-b fillt kaum unter das zuvor in 10b
betonte ,,Gebot des Herrn®; sie ist vielmehr wohl als AuBerung der apostolischen Vollmacht, deren
Paulus sich bewuBt war, zu betrachten.) Wenn Paulus die Trennung von Bett und Tisch, die er
allem Anschein nach in Korinth als bereits geiibte Praxis vorfand, sanktionierte, so ist er hiebei iiber
Jesu Lehre beziiglich der Ehe hinausgegangen, wie er dies auch bei der Aufstellung des nach ihm
benannten Privilegium Paulinum (1 Kor 7, 15f.) getan hat.

Naheliegenderweise wird man die im Urchristentum geiibte Trennung von Bett
und Tisch, die man damals auf Grund von 1 Kor 7, 11 als legale Notlésung be-

8 Vgl. Haag, Bibellexikon, Sp. 364.
2% 7. Dupont, Mariage et Divorce; vgl. auch R. Schnackenburg, Die sittl. Botschaft, S. 92.

198



trachten konnte, in der pastoralen Eheunterweisung (im ,Brautunterricht®) der
damaligen Zeit sehr bald in Verbindung mit dem Ehescheidungsverbot Jesu vor-
getragen haben, indem man den Brautleuten einschérfte: ,,Ehescheidung ist un-
moglich; héchstens Trennung von Bett und Tisch ist moglich!* In der bei Mt 5, 32
und 19, 9 iiberlieferten erweiterten Fassung des geschichtlichen Ehescheidungsverbotes Fesu,
das keine Unzuchtsklausel enthielt (vgl. Mk 10, 11; Lk 16, 18), dirfen wir einen Nieder-
schlag der in der urchristlichen Katechese vollzogenen Verbindung des Herrengebotes von der
unayflislichen Ehe mit der durch Paulus sanktionierten Trennung von Bett und Tisch (vgl.
1 Kor 7, 11) erblicken.

Zum besseren Verstdndnis der eben dargelegten Auffassung halte man sich die literarische Ent-
stehung der Evangelien vor Augen, die verschieden ist von jener der Paulusbriefe: Diese wurden
vom Vélkerapostel diktiert (vgl. in Rém 16, 22 die Nennung des Tertius, des Schreibers des Romer-
briefes). Nicht so verhilt es sich beim Christuswort in unserem Evangelium. Die Evangelien stellen
— neuzeitlich ausgedriickt — keine Tonbandaufnahmen der Jesusreden dar, sondern sind zunichst
und unmittelbar Aufzeichnungen der Verkiindigung (Unterweisung, Katechese) der Urkirche wvon
(iiber) Fesus3°. Dies bedeutet, daB uns in den Evangelien das Jesuswort entgegentritt, so wie die Ur-
kirche es verstand und in ihrer Verkiindigung (zu der auch der urchristliche Brautunterricht gehort) darbot.
(DaB aber dieses urkirchliche Verstindnis der Herrenworte ganz im Sinne Jesu war, dafiir biirgt
der in der Urkirche ganz besonders wirksame Heilige Geist, durch dessen Erleuchtung die Jiinger
Jesu, die Griinder und ersten Leiter der urchristlichen Gemeinden, die Worte ihres Meisters erst
richtig zu erfassen vermochten; vgl. Joh 14, 25f.,, besonders 16, 12-14.)

Wenden wir nun das eben Dargelegte auf unseren Fall an: In der urchristlichen Eheunterweisung
wurde das (den Urchristen, Juden- wie Heidenchristen, sicherlich nicht leicht begreifliche) absolute
Verbot Christi der Ehescheidung vorgetragen, wobei aber, wie wir vorhin annahmen, die von Paulus
tolerierte und damit sanktionierte Trennung von Bett und Tisch als eine mit dem christlichen Sitten-
gesetz vereinbare Notlésung wohl stindig auch erwidhnt wurde. So konnte es leicht geschehen, daB
man in einem gewissen Kreis von Gemeinden die im urchristlichen Eheunterricht gang und gibe
gewordene Erwidhnung der ausnahmsweisen Moglichkeit einer Trennung (nicht Scheidung) einer
gilltig geschlossenen Ehe eines Tages als Verfiigung Jesu ansah und sie im Eheunterricht auch als
solche hinstellte. Dieses Stadium der urchristlichen Eheunterweisung scheint nun bei Mt 5, 32 und
19, 9 festgehalten zu sein, wo das geschichtliche Ehescheidungsverbot Jesu, das keine Unzuchts-
klausel enthielt (vgl. Mk 10, 11; Lk 16, 18), mit paulinischer Notlésung der Trennung von Bett
und Tisch (1 Kor 7, 11), die naheliegenderweise in den Unzuchtsklauseln Mt 5, 32a/3 und 19, 9a/3
gemeint ist, verschmolzen und in Form eines Herrenwortes dargeboten erscheint®l.

Demnach ist die Unzuchtsklausel bei Mt 5, 32 und 19, 9 wohl auf heidenchrist-
lichem Boden entstanden; in judenchristlichem Milieu wire die Entstehung der
im Sinne einer ausnahmsweise moglichen Trennung von Bett und Tisch verstandenen
Klausel schwerlich denkbar (vgl. oben, Absatz B!). Die Urschrift des ersten Evan-
geliums, die nach der alten Uberlieferung vom Apostel Matthius in ,,hebriischer®
(das heiBit wohl: aramadischer) Sprache verfaBt wurde?®?, diirfte die beiden Klauseln
5, 32a/3 und 19, 9a/3 noch nicht enthalten haben; vielmehr war es wohl erst der
(vom Apostel Matthius hochstwahrscheinlich verschiedene) - Verfasser unseres
griechischen Matthidusevangeliums, der die um die Unzuchtsklausel nachtriaglich
erweiterte Fassung des Ehescheidungsverbotes Jesu von der urchristlichen Ver-
kiindigung (Katechese) in seine Aufzeichnung der Frohbotschaft iitbernahm.

In 1 Kor 7, 11, wo auf die Moglichkeit einer Trennung von Bett und Tisch angespielt wird, ist von
Ehebruch als Trennungsgrund allerdings nicht die Rede. Paulus wird neben Ehebruch sicherlich
auch andere Trennungsgriinde vor Augen gehabt haben, zum Beispiel die Xanthippenatur oder
die Verschwendungssucht der Ehefrau. Wenn der Verfasser unseres griechischen Matthdusevangeliums,
der — im Unterschied zum Apostel Matthéus — fiir einen weit {iber die Grenzen Palistinas hinaus-
reichenden universalen Leserkreis schrieb (sonst hitte er keine Veranlassung gehabt, das urspriing-
lich aramiisch verfaBte erste Evangelium in Griechisch, der damaligen Weltsprache, herauszu-
geben), in den beiden Klauseln Mt 5, 32a/3 und 19, 92/3 nur Ehebruch (,,Unzucht®) als Trennungs-

30 Vgl. F. Zehrer, Einfilhrung in die synoptischen Evangelien, S. 156 f. (Nr. 331).

31 Vegl. F. Zehrer, Die synoptische Frage — heute, Bibel und Liturgie (Klosterneuburg), 35 (1961/62),
S. 82-95, naherhin S. 92 f.

32 Vgl. F. Zehrer, Einfithrung, S. 20 ff. (Nr. 59-61).

199



grund nennt, dann wohl deshalb, weil eheliche Untreue zu allen Zeiten die am meisten vorkommende
Ursache fiir das Zerbrechen von Ehen war. Und wenn kontextgemiB in den beiden Klauseln nur
der Ehebruch der Frau, nicht aber auch des Mannes als Trennungsgrund ins Auge gefaBt wird,
so hiingt dies mit der unmittelbar vorausgehend (Mt 5, 32 bzw. 19, 7) zitierten Stelle Deut 24, 1
zusammen, wo eben nur von der Entlassung der Frau durch den Mann die Rede ist. (Nach dem
Wortlaut des mosaischen Gesetzes [Deut 24, 1] hatte nur der Mann die Moglichkeit, die Eheschei-
dung zu verlangen, nicht auch die Frau®:.) Was von der Frau gilt, gilt natiirlich in gleicher Weise
auch vom Mann, wie dies der zweite Evangelist in dem wohl von ihm persénlich stammenden Zusatz
Mk 10, 12, in dem er das in Mk 10, 11 wiedergegebene Herrenlogion von der Ehescheidung sinn-
gemiB erweitert, ausdriicklich betont?®4,

Unsere Untersuchung iiber die Unzuchtsklauseln bei Mt 5, 32 und 19, 9 ergibt
mit einwandfreier Deutlichkeit, daB diese Klauseln keinesfalls im Sinne einer
ausnahmsweise moglichen Ehescheidung verstanden werden kénnen. Wie wir sahen,
ist die gegenteilige protestantische Auffassung (s. 0. A) wegen des absoluten Verbotes
der Ehescheidung bei Mk 10, 11 (Lk 16, 18), 1 Kor 7, 10f. und Rém 7, 2f. unhaltbar;
zudem steht ihr der nidchste Kontext von Mt 5, 32 und 19, 9 entgegen. Da aber
die Evangelien — nicht weniger als die Paulusbriefe und die iibrigen Schriften des
Neuen Testamentes — die wurchristliche Verkiindigung wiedergeben und somit den
Niederschlag der religits-sittlichen Geisteshaltung des Urchristentums darstellen,
so ergibt sich daraus, daB im urchristlichen Zeitalter die absolute Unauflaslichkeit
der giiltig geschlossenen Ehe ebenso einheitlich wie entschieden vertreten wurde,
wodurch die Annahme ausscheidet, daB die auf urchristlichem Boden nachtriglich
entstandenen Unzuchtsklauseln Mt 5, 32a/3 und 19, 9a/3 im christlichen Altertum
im Sinne einer ausnahmsweise méglichen Ehescheidung verstanden worden sein
kénnten. DaB bei dieser Sachlage weder der Papst noch das Konzil das absolute
Ehescheidungsverbot Jesu auch nur einschrinken kénnten, liegt auf der Hand.

Spott gegen die Religion
Von Reinhold Wick

Wer als Hausmissionar Tag fiir Tag mit Abseitsstehenden und Abgefallenen zu
tun hat und den Griinden ihrer religiésen Fehlhaltung nachforscht, erfihrt immer
wieder, welche Rolle darin die versteckte oder auch offene Verspottung des Glaubens
und der Gliubigen spielt. Schon im Paradies bediente sich der Versucher des
Spottes, um gegen Gottes Gebot anzukdmpfen. Moses und Aaron miissen sich
gegen die Leugner ihres gottgegebenen Priestertums zur Wehr setzen. David wird
von Semei mit Schimpf und Schande iiberhiuft. Herodes verhéhnt den Herrn
durch ein Spottgewand. Paulus wehrt sich gegen seine Spétter. Nicht anders erging
es der Kirche im Laufe der Jahrhunderte. Die Humanisten verspotteten, verdéch-
tigten und schidigten sie, desgleichen die franzosischen Enzyklopidisten, die
Nationalsozialisten wie die Kommunisten. Wenn heute diesseits des Eisernen Vor-
hanges der offizielle Kampf gegen Religion und Kirche weithin abgeebbt ist, so ist

% Nach rabbinischem Recht konnte allerdings auch die Frau vor Gericht die Scheidung begehren,
wenn eine Krankheit oder ein Beruf des Mannes Widerwirtigkeiten im Gefolge hatten, bei denen
der Frau die Fortsetzung ihrer bisherigen Ehe nicht zugemutet werden konnte, zum Beispiel wenn
der Mann aussitzig wurde oder den ,anriichigen® Beruf eines Hundekotsammlers, Gerbers oder
Kupferschmelzers ergriff; vgl. Strack-Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud
und Midrasch, 1. Bd., S. 318.

%% Ob die dem Qumran-Geist nahestehende Damaskusschrift in IV 20 f. und XIII 17 ein Verbot
der Ehescheidung enthilt, ist bei der Unklarheit der Ausdrucksweise an den beiden genannten
Stellen, wozu bei XIII 17 noch die fragmentarische Uberlicferung des Textes kommt, nicht mit
Sicherheit zu entscheiden. Vgl. 7. Maier, Die Texte vom Toten Meer (2 Binde, Miinchen 1960),
Bd. 1 (Texte), S. 52 und 63; Bd. 2 (Anmerkungen), S. 48_und 59.

200



