das nicht mehr tun an Ihrer Stelle. Wissen Sie, Takt und Anstand erhilt Ihnen
die alten Kunden und erwirbt Thnen neue, wie Sie sehen.“ Darauf entschuldigten
sich die beiden, und sie griiBten mich seither jedesmal, sooft ich an ihrem Geschift
vorbeikam. Ich schaute aber auch jedesmal hinein.

Eine von Anfang an gezeigte stramme Haltung ist immer Schutz den Spéttern
gegeniiber. 1875 machte der Berliner Zoologe Mobius an einem Hecht Untersu-
chungen iiber die Intelligenz der Fische. ,,Ein Hecht, der alle kleinen Fische ver-
schlang, die man in das von ihm bewohnte Aquarium setzte, wurde durch eine
Glasscheibe von den iibrigen darin befindlichen Fischen abgetrennt. Fuhr er nun
mehrmals auf diese los, so stieB er jedesmal mit den Kiefern gegen die Scheibe,
und zwar manchmal so heftig, daB er wie tot auf dem Riicken liegen blieb. Er
kam aber wieder zu sich und wiederholte seine Raubanfille, jedoch immer seltener.
Nach drei Monaten hatte er diese ganz eingestellt. Nachdem er ein halbes Jahr
lang abgesperrt gewesen war, wurde die Glasscheibe des Aquariums entfernt, und
der Hecht konnte sich wieder frei zwischen den Fischen des Aquariums bewegen.
Er schwamm auch sogleich wieder auf sie los, packte aber keinen, sondern machte
stets ungefihr einen Zoll weit vor ihnen halt und begniigte sich damit, bei den
Fatterungen mit ihnen, das Hergeworfene zu teilen. Er war also dressiert, die ihm
bekannten Mitbewohner des Aquariums zu schonen. Wurde aber ein fremder
Fisch ins Aquarium gesetzt, so respektierte er diesen nicht, sondern verschlang
ihn sofort.” Diese Glasscheibe ist eine von der ersten Stunde der Begegnung mit
Spottern eingenommene feste Haltung. Dann werden die Spétter, nachdem sie
sich einige Male das lose Maul zerschlagen haben, eines Tages ~ vielleicht schneller
als der Hecht — sich ruhig verhalten und verstummen und es mit solchen ,,Fischen®
nicht mehr versuchen.

Schrift und Tradition — eine Quaestio disputata’
Von Walter Kasper
L.

J. R. Geiselmann hat mit seinen Forschungen zur Lehre von der Tradition die wohl
bedeutendste und folgenschwerste theologische Kontroverse der Nachkriegszeit
ausgelost. Die Auseinandersetzungen sind noch keineswegs beendet. Nach wie vor
wirft die Tradition und ihre Funktion in der Kirche extra wie intra muros eine Wolke
von Verwirrungen und MiBverstindnissen auf. In dieser Situation ist es im Interesse
eines sachlichen Gesprachs sehr zu bedauern, dafB es bereits in einem sehr frithen
Stadium der Diskussion zu simplifizierenden Frontenbildungen und zu einer
,Politisierung® der Fragestellung gekommen ist?.. Dazu sind auch solche verein-
fachende Gegeniiberstellungen wie zwischen Ein- und Zwei-Quellen-Theorie,
Suffizienz oder Nichtsuffizienz der Schrift, oder gar die Abstempelung eines Stand-
punktes als Sola-scriptura-Lehre zu rechnen.

1 Zu Heribert Schauf, Die Lehre der Kirche iiber Schrift und Tradition in den Katechismen. (224.)
Hans-Driewer-Verlag, Essen 1963. Kart. DM 16.80.

Einen Uberblick iiber die Diskussion geben: J. Beumer, Die miindliche Uberlieferung als Glau-
bensquelle (Handbuch der Dogmengeschichte. Bd. 1/4). Freiburg i. Br. 1962; J. R. Geiselmann,
Die Heilige Schrift und die Tradition. Zu den neueren Kontroversen iiber das Verhiltnis der
Heiligen Schrift zu den nichtgeschriebenen Traditionen (Quaestiones disputatae. Bd. 18). Frei-
burg i. Br. 1962 ; H. M. Késter, Der Stand der Frage iiber das Verhiltnis von Schrift und Tradition
unter Beriicksichtigung der Mariologie, in: Schrift und Tradition, hrsg. von der Deutschen Arbeits-
gemeinschaft fiir Mariologie. Essen 1962, 11-36; W. Kasper, Die Lehre von der Tradition in der
Romischen Schule (Die Uberlieferung in der neueren Theologie. Bd. 5). Freiburg i. Br. 1962,
1-8, 158, Anm. 21. De Scriptura et Traditione. Rom 1963, bes. 87-112.

[

205



Die Verdffentlichung von H. Schauf bedeutet hier einen wirklichen Fortschritt.
Jedermann wird zwar von dem einstigen Schiiler und gegenwirtigen Mitarbeiter
des P. Sebastian Tromp erwarten, daB er sehr entschieden den Standpunkt der
nachtridentinischen Schultheologie vertritt, eine inhaltliche Suffizienz der Schrift
ablehnt und sich damit nachdriicklich von den Forschungsergebnissen J. R. Geisel-
manns absetzt. Trotzdem bedeutet die Arbeit von H. Schauf nicht nur die Be-
kriftigung eines bereits bekannten Standpunktes, sondern auch eine gewisse Auf-
lockerung der festgefahrenen Diskussion.

Den Hauptteil seiner Schrift bildet eine umfangreiche Dokumentation aus einer
Fille nachtridentinischer Katechismen; damit will Schauf die Quellenbasis der
Diskussion erweitern (5) und zugleich seinen eigenen Standpunkt stiitzen. Die eigene
Meinung des Verfassers und seine Auseinandersetzung hauptsichlich mit R
Geiselmann und Bischof P. Rusch kommt in einer Einleitung und in zwei Nach-
worten zum Ausdruck. Diese von Wiederholungen nicht freie Darstellungsweise
erschwert es unnétig, Schaufs eigenen Standpunkt jeweils eindeutig feststellen zu
kénnen. Dankbar seien aber folgende die Diskussion etwas klirende Punkte ge-
nannt:

1. Schauf macht immer wieder auf Differenzierungen aufmerksam, mit denen die
»konservative® These vertreten wird (11 ff,, 205 ., 210 f.). Er stellt mehrfach mit
Recht fest, daB auch dieser Standpunkt neben bzw. iiber einzelnen nicht in der
Schrift enthaltenen Traditionen eine die Schrift und diese traditiones iibergreifende
traditio kennt®. Damit kann er den Vorwurf einer rein mechanischen Verhiltnis-
bestimmung von Schrift und Tradition zuriickweisen (11).

2. Schauf verlagert das Schwergewicht seiner Beweisfithrung von der Interpretation
des Tridentinums und des Vaticanums I. auf das Zeugnis des allgemeinen und
ordentlichen Lehramtes. Beziiglich des Tridentinums hilt er zwar die Ergebnisse
Geiselmanns keineswegs fiir erwiesen, im Gegenteil, er stellt sich eindeutig hinter
die Ausfithrungen von H. Lennerz (13 ff., 204, 212), aber er gibt doch zu: ,,Uber
der Interpretation des Tridentinums liegt im Hinblick auf die Frage nach der
inhaltlichen Insuffizienz der HI. Schrift ohne Zweifel ein merkwiirdiges Dunkel® (14).
Dieses vorsichtige Urteil bedeutet faktisch doch eine weitgehende Annidherung,
denn auch J. R. Geiselmann ist der Uberzeugung, daB die Lehre von einer relati-
ven(!) inhaltlichen Suffizienz der Schrift keineswegs aus dem Tridentinum bewiesen
werden konne. Seine Meinung, daB das Konzil hier nichts entschieden habe und
einer Entscheidung ausgewichen sei%, scheint sich faktisch also auch bei seinen
Gegnern durchzusetzen.

3. Schauf will von der historischen Frage zur Wahrheitsfrage iibergehen (5, 18).
Diese scheint ihm durch das allgemeine ordentliche Lehramt der Kirche entschie-
den zu sein. Bei aller Kritik an dieser These wird man angesichts des von H. Schauf
vorgelegten Materials immerhin soviel zugestehen miissen, daB der nachtriden-
tinischen Tradition ein erhebliches Gewicht beizumessen ist. Man wird eine jahr-
hundertelang in der Kirche sehr géngige Lehre nicht so ohne weiteres als bloBes

* Einen ausfithrlichen Nachweis fiir die Ansitze einer mehr organischen Verhiltnisbestimmung
innerhalb der traditionellen Theologie versuchte der Verfasser in der Anm. 2 genannten Arbeit
(S. 29-47, 156-168, 357-362, 399 f., 413-422) zu geben.

¢ J. R. Geiselmann, Das MiBverstindnis iiber das Verhiltnis von Schrift und Tradition und seine
Uberwindung in der katholischen Theologie, in: Una sancta 11 (1956) 139; Das Konzil von Trient
fiber das Verhiltnis der Heiligen Schrift und der nichtgeschriebenen Traditionen, in: Die miind-
liche Uberlieferung, hrsg. von M. Schmaus. Miinchen 1957, 162 f., 165; Schrift — Tradition —
Kirche, ein dkumenisches Problem, in: Roesle-Cullmann, Begegnung der Christen. Stuttgart-
Frankfurt a. M. 1960, 141 f. — Ein Ahnliches gilt fiir das Vaticanum 1., das sich fiir keine der beiden
Meinungen als eindeutige Beweisquelle anfiihren 148t, weshalb H. Schaufs Kritik (16, Anm. 18)
an meiner Darstellung zu viel fordert.

206



MiBverstindnis abtun koénnen (22 ff.)5. Ebenso wire es ungeschichtlich gedacht,
wollte man einfach hinter die nachtridentinische Tradition zu einem angeblich
besseren Verstindnis des Verhiltnisses von Schrift und Tradition in der patri-
stischen und mittelalterlichen Theologie zuriickkehren. Eine solche Utopie wird
jedoch am wenigsten von J. R. Geiselmann vertreten. Er sicht in den Entschei-
dungen des Tridentinums einen echten Fortschritt zur Kliarung des Traditions-
begriffes. Die gegenwirtige Theologie hat nach ihm nicht die Aufgabe, die
nachtridentinische Theologie zugunsten der fritheren Uberlieferung einfach
auszuscheiden, sondern ,beide Traditionsstrome dialektisch miteinander auszu-
gleichen, wie das zuletzt Joh. Ev. Kuhn getan hat®“.

4. Mit Recht macht H. Schauf mehrfach darauf aufmerksam, daB sehr vieles
darauf ankomme, wie weit oder wie eng man den Begriff des Enthaltenseins fassen
will (25 ff., 186 f., 203, 205 f., 207, 210). Handelt es sich um ein beweisbares Ent-
haltensein aller Glaubenswahrheiten in der Schrift, so daB man sie alle aus dem
Wortlaut der Schrift deduzieren und durch eine verniinftige Exegese erheben kann,
oder geht es bloB darum, daB alle Glaubenswahrheiten wenigstens ihrer ratio
seminalis nach in der Schrift enthalten sein miissen (27)? Geht es um ein regel-
rechtes Schriftargument oder geniigt auch ein Schriftfundament? ,,Es ist moglich,
ja wahrscheinlich, daB hier aneinander vorbeigeredet wird“ (25). Mit Recht stellt
Schauf fest, da die Behauptung eines beweisbaren Enthaltenseins aller Glaubens-
wahrheiten in der Schrift, diese zum ,, Tummelplatz wilder Exegese® machen wiirde,
»die bei den Getrennten nur Abscheu, Verachtung und Ablehnung hervorrufen
kann® (207). Damit wiare in der Tat weder der Heiligen Schrift noch dem &ku-
menischen Gesprich auch nur das Geringste gedient. Gegen ein Enthaltensein
aller Glaubenswahrheiten in einem weiteren Sinn scheint Schauf keine Bedenken
zu haben (25 ff., 186 f., 205 f., 210). Zu fragen ist dann nur, ob denn Schauf nicht
ein Phantom von seinem Gegner aufgestellt hat. J. R. Geiselmann geht es doch
in allen seinen Schriften gerade um das Anliegen, die Notwendigkeit einer leben-
digen, die Schrift interpretierenden Tradition zu erweisen; ausdriicklich betont er,
die Schrift enthalte alle Wahrheiten des Glaubens nur in relativer Vollstindigkeit,
das heif3t wenigstens den Pramissen, dem Ankniipfungspunkt nach, im Prinzip und
in Andeutungen?.

5 Ahnlich schon H. Lennerz, Sine scripto traditiones, in: Gregorianum 40 (1959), 624 f.

¢ J. R. Geiselmann, Das Konzil von Trient. .. 163, 205. — Das MiBverstindnis, von dem Geisel-
mann spricht, bezieht sich zunéchst auf die Interpretation des Tridentinums und auf den Versuch,
eine bestimmte theologische Meinung als amtliche kirchliche Lehre auszugeben. Vgl. Schrift —
Tradition — Kirche, ein ékumenisches Problem, 136 f. Dieses historisch-interpretatorische MiB-
verstindnis muBte dann allerdings fast notwendig zu einem sachlichen MiBverstindnis fithren:
zur Verabsolutierung des nachtridentinischen Standpunktes und damit zur Vernachlassigung der
vortridentinischen Tradition. Dabei wurde sachlich an sich nichts Falsches behauptet, aber es
wurde manches andere, das zuerst oder doch wenigstens mitgesagt werden miiBte, damit das
Ausgesagte nicht miBverstidndlich werden muBte, nicht gesagt. Eine in sich richtige Aussage
muBte so zu einem MiBverstiindnis fithren. DaB es solche MiBverstindnisse und solche Epochen
des Vergessens in der Kirchen- und Theologiegeschichte geben kann, ist uns inzwischen beziiglich
vieler anderer Fragen geldufig geworden: Stellung der Laien, der Bischéfe in der Kirche, Bedeu-
tung des Wortes Gottes, Haufigkeit der Kommunion, eschatologischer Charakter des Christentums
u. a. m. Auch die kirchliche Lehre unterliegt der allgemeinen Geschichtlichkeit, selbst ein schuld-
haftes Versagen darf hier nicht apriori ausgeschlossen werden. Vgl. W. Seibel, Okumenische
Theologie, in: Gott in Welt. Festgabe fiir Karl Rahner. Bd. 2. Freiburg i. Br. 1964, 484 ff.

7 J. R. Geiselmann, a. a. O. 205 {.; Die lebendige Uberlieferung als Norm des christlichen Glaubens
dargestellt im Geiste der Traditionslehre von Joh. Ev. Kuhn (Die Uberlieferung in der neueren
Theologie. Bd. 3). Freiburg 1. Br. 1959, 123 ff., 157 £, 173. — DaB hier wirklich schwerwiegende
MiBverstindnisse vorliegen, ergaben auch mehrere schr freundliche Gespriche, die der Verfasser
1959 mit P. H. Lennerz in Rom fithrte. Nach deren Klirung meinte P. Lennerz, daB sich, so
gesehen, die Sache doch etwas anders verhielte. — Dieses MiBverstindnis scheint mir auch in
verschiedenen Schriften von J. Beumer vorzuliegen.

207



Es scheint, daB damit an einigen entscheidenden Punkten ein Konsens sich we-
nigstens andeutet, zumindest scheint nunmehr eine solidere Gespriachsgrundlage
vorhanden zu sein. Fiir diese Klarstellungen sollte man H. Schauf dankbar sein.

I

Die entscheidende These, mit der sich Schauf eindeutig abgrenzt gegeniiber einer
groBen Zahl gegenwirtiger Theologen, aber auch gegeniiber der Mehrheit der
Konzilsviter, lautet: Die Frage nach der inhaltlichen Suffizienz oder Insuffizienz
der Schrift ist keine Quaestio disputata, sie ist vom allgemeinen und ordentlichen
Lehramt der Kirche eindeutig entschieden; die Lehre von der inhaltlichen Suffizienz
der Schrift hat die Tradition gegen sich (18, 23 f., 203). Schauf beschwért die
Bischofe geradezu, ihre eigene bischéfliche Autoritit nicht dadurch selbst in Frage
zu stellen, daB sie die Autoritdt ihrer Vorgédnger untergraben. , Katechismen sind
nicht irgendwelche Schriften, sie sind ,,Exponenten der ordentlichen Lehrver-
kiindigung der Kirche” (20).

Was ist zu dieser Beweisfithrung zu sagen, angesichts des scheinbar erdriickenden
Beweismaterials, das Schauf aufbietet?

1. Bei weitem nicht alle Texte, die angefithrt werden, kénnen fiir sich in Anspruch
nehmen, Ausdruck des ordentlichen Lehramtes zu sein. Es ist doch sehr nachdriick-
lich zu unterscheiden zwischen Katechismen, die von einem Bischof oder dem
Episkopat eines Landes herausgegeben werden, und Biichern, die sich zwar Kon-
vertitenkatechismus und dergleichen nennen, oder gar bloBe Religionsbiicher und
Katechismuskommentare darstellen, die von sonstigen Verfassern herausgegeben
werden. Diese verfiigen iiber nicht mehr Autoritit als jedes andere Buch, das mit
dem kirchlichen Imprimatur versehen ist. Auch der Katechismus des Kardinals
Gasparri hat nie einen offiziellen Charakter erhalten.

2. Viele der von Schauf zitierten Texte beweisen gar nicht die von Schauf ver-
tretene These einer inhaltlichen Insuffizienz der Schrift. Das gilt zum Beispiel von
dem genannten Katechismus Gasparris (47)%, von dem auf Anordnung Pius X.
herausgegebenen Catechismo della Dottrina cristiana, auf dessen Autoritit Schauf
offensichtlich besonderen Wert legt (64, Anm. 24), von dem romischen Einheits-
katechismus (69 f.) wie von dem Katechismus Hirschers (124 f.) und der Symbolik
Mohlers (127 £.)°. Von den aufgefiihrten Synoden und Provinzialkonzilien sagt
Schauf selbst, sie behandeln die Frage mehr ,unter der Riicksicht der Satzungen,
Sitten und Gebrauche” (188). Damit scheiden sie aber fiir eine Beweisfithrung
in unserer Frage aus. — Schauf legt uns also ein recht heterogenes Material vor
von recht unterschiedlichem Wert, das zudem kaum kritisch gesichtet ist.

3. Wenn man schon die Autoritit des Episkopats in dieser Frage in Anspruch
nimmt, wie H. Schauf es tut, dann muB doch konsequenterweise auch die Stimme
des gegenwirtigen corpus episcoporum ihr Gewicht haben. Dieses Bischofskollegium
hat aber wihrend der ersten Sitzungsperiode des Vaticanums II eindeutig zum
Ausdruck gebracht, daB es in seiner Mehrheit nicht der Meinung ist, daB unsere

® Die Ubersetzung von ,,complexus® mit ,, Teil durch H. Schauf (47 f.) diirfte philologisch kaum
haltbar sein.

® Mohler spricht nur von der Inspiration und der Kanonizitit der Schrift als nicht in der Schrift
enthaltenen Wahrheiten. Diesen Standpunkt lehnt Schauf aber sonst mehrfach als ungeniigend
und als bloBe Aquivokation ab (29, 185, 211). Er iibersieht in diesem Zusammenhang weiter,
daB es sich bei diesen beiden Wahrheiten um die formale Bezeugung der Schrift als solcher handelt
und nicht um Aussagen, die mit anderen materialen Glaubenswahrheiten auf eine Ebene gestellt
werden kénnen. Deshalb kann sich J. R. Geiselmann zu Recht auf Méhler als Zeugen fiir seine
Ansicht berufen (dagegen Schauf S. 11).

208



Frage bereits jetzt in dem von Schauf intendierten Sinn entschieden sei. Nicht nur
die Schrift, auch die historische Tradition bedarf der lebendigen Interpretation.
Diese Interpretation ist zwar nicht ausschlieBlich, aber doch in letzter Instanz
Sache des Lehramtes. So werden also die Bischofe selbst dariiber zu befinden haben,
welchen Sinn und welchen verpflichtenden Charakter sie den AuBerungen ihrer
Vorgéanger zumessen'®,

4. Der Theologe kann und muB solchen lehramtlichen Entscheidungen vorarbeiten.
Das will Schauf erklirtermaBen tun (5, 31), und das ist sein gutes Recht. Seiner
Dokumentation kommt damit aber nicht mehr zu als der Charakter einer theolo-
gischen Privatarbeit. Sie muB und kann darum auch nach methodischen theolo-
gischen Gesichtspunkten beurteilt werden. Dabei stellt sich allerdings heraus, daB
Schauf in seiner ganzen Beweisfithrung ein Circulus vitiosus unterlaufen ist: Er
setzt den Traditionsbegriff, den er beweisen méochte, schon zu Beginn als Pramisse
seiner Argumentation voraus. Er bezeichnet ihn selbst als dogmatischen Traditions-
begriff (208), fiir den ,,ein historischer Traditionsbeweis keine entscheidende Rolle*
spielt (213). Man hat ein solches Traditionsverstindnis schon einmal als einen
theologischen Idealismus bezeichnet!!, weil hier das Lehramt der Kirche, die
Wahrheit in sich selbst besitzt und nicht mehr an die Gegenstindlichkeit und
Gegeniiberstandlichkeit einer historisch objektiv vorgegebenen Offenbarung ge-
wiesen ist. Dieses Verstindnis der Tradition ist aber alles andere als selbstverstind-
lich und unbestritten?2,

Auf dem Vaticanum I. war in dem urspriinglich den Vitern vorgelegten Schema
vorgesehen zu sagen, fide divina et catholica sei alles zu glauben, was von der
Kirche entweder durch das feierliche oder durch das allgemeine und ordentliche
Lehramt zu glauben vorgelegt werde!®. Gegen diese Formulierung wurde Ein-
spruch erhoben, weil ja auch lehramtliche Aussagen zeitbedingten Vorstellungen
unterliegen koénnen!¢. Der endgiiltige Text'® wurde deshalb dahin ergdnzt, da
gesagt wurde, alles sei zu glauben, was durch das genannte Lehramt ,,tanquam
divinitus revelata proponuntur® (Denz. 1792). Damit gehort zum Traditionsbegriff
aber ein rememoratives, riickbeziigliches Moment, das einen historischen Riick-
bezug auf die geschichtliche Offenbarung einschlieBt. Eine lehramtlich als zu
glauben vorgelegte Tradition liegt nur dann vor, wenn das Lehramt eine bestimmte
Wahrheit ausdriicklich als Offenbarungswahrheit bezeichnet und sie als solche
verpflichtend macht. Nach den traditionellen Regeln positiver Theologie darf ein
solch verpflichtender Charakter nicht prasumiert werden, er mu8 bewiesen werden1¢,
Schauf bleibt uns diesen Beweis schuldig. Er beweist nicht, daB die entsprechenden
Aussagen der Katechismen wirklich als Offenbarungswahrheiten vorgetragen
werden wollen. Er setzt vielmehr seinen dogmatischen Traditionsbegriff voraus,
nach dem ein Querschnitt (23) durch die lehramtlichen Aussagen geniigt, bei dem

10 Eine #hnliche Inkonsequenz begeht H. Schauf in seiner etwas peinlich berithrenden Auseinander-
setzung mit Bischof P. Rusch (209 ff.). DaB Pipste sich fiir die Abfassung ihrer Enzykliken auf
Entwiirfe von Theologen stiitzen, ist allgemein bekannt; die Ubereinstimmung mit der Meinung
gewisser Theologen ist dabei oft nicht weniger mit Hinden zu greifen. Fiir die Reden des ameri-
kanischen Prisidenten gibt es cigens angestellte ,,Ghost-writer”. Trotzdem erhalten die entspre-
chenden Ausfiihrungen dadurch, daB der Papst bzw. der Prisident sie sich zu eigen macht, eine
amtliche Autoritit, die sie vorher nicht hatten. Warum sollte es unsauber sein, wenn Bischéfe
sich in dhnlicher Weise der Hilfe von Fachleuten bedienen?

11 G. Dejaifve, in: Nouv. Rev. Théol. 78 (1956), 151.

12 Der Widerlegung dieser Traditionsauffassung diente die in Anm. 2 genannte Arbeit des Verfassers.
Vgl. besonders S. 8, Anm. 45.

13 Mansi, Amplissima collectio conciliorum, tom. 51, 35 A.

14 Ebd. 51, 230 A-B; vgl. 207 A-B, 217 C-D, 225 D-226 B.

18 Fbd.i515:887 €L

18 CIC can. 1323 § 3; vgl. can. 19.

@

14 209



also die Uberlieferung in sich selber steht (konstitutive Tradition) und keinen
besténdigen Riickbezug auf den ,,Anfang in der Fiille“ (J. A. Méhler) und das heiB3t
faktisch auf das inspirierte Zeugnis von diesem ,,Anfang in der Fiille“ in der Schrift,
angewiesen ist. M. a. W., er setzt voraus, was er erst beweisen will, daB es namlich
konstitutive Tradition in dem von ihm behaupteten Sinn gibt.

5. H. Schauf beruft sich mehrfach auf die Vorworte der Katechismen, in denen
meist betont wird, die Bischéfe oder sonstigen Verfasser wollten hier nichts anderes
vorlegen als den Offenbarungsglauben der Kirche (zum Beispiel 33 f., 39, 58 u.6.).
Solche Aussagen miissen aber doch wohl in einem sehr weiten Sinn verstanden
werden. Beziiglich der Schopfungslehre und der Abstammung des Menschen kom-
men Schauf selbst Bedenken, ob hier nicht zeitbedingte und weltbildbedingte
Aussagen mit eingegangen sind (21 f.), die keinesfalls den Anspruch erheben kénnen,
Glaubensaussagen zu sein. Fiir die Eschatologie hat G. Moser neuerdings diesen
Sachverhalt sehr ausfiithrlich nachgewiesen!’. Der Einwand, solche weltbildbe-
dingte Vorstellungen kidmen in unserem Fall nicht in Frage, verfingt nicht.
B. Welte hat erst kiirzlich in Anlehnung an Fragestellungen M. Heideggers darauf
hingewiesen, daB sich das Seins- und Wahrheitsverstindnis epochal verlagern kann,
daB sich die ganze Weise, wie der Mensch Sein und Wirklichkeit erfahrt, immer
wieder dndert. Die Theologie muB deshalb nach B. Welte lernen, alle Glaubens-
zeugnisse aus ihrem jeweiligen epochalen Seinsverstindnis heraus zu verstehen?®,
J. R. Geiselmann hat mit guten Griinden dargetan, daB die nachtridentinische
Verhiltnisbestimmung von Schrift und Tradition der Geistigkeit des Barocks ent-
stammt. ,Denn beherrschend ist hier der Raum und die Ausdehnung und das
Denken im Raum.“ Was uns heute organische Entwicklung oder geschichtliches
Werden ist, das ist ,,dieser Zeit ex-plicatio, das heiBt Ausbreiten im Raume!?®,
Ist es von daher gesehen nicht geradezu héchste Aufgabe eines pastoral ausge-
richteten Konzils, eine Grundwahrheit der christlichen Existenz, wie sie unsere
Frage darstellt, in einer Sprache zu verkiinden, die dem heutigen Menschen ver-
stindlicher ist als die der nachtridentinischen Theologie? Das beweist aber nur
nochmals, daB3 die Verhéltnisbestimmung von Schrift und Tradition keineswegs
schon gelost ist, sondern nach wie vor eine Quaestio disputata darstellt.

ITI.

Die Frage, der wir uns nunmehr zuzuwenden haben, ist, wo nun der entscheidende
Fragepunkt der ganzen bisher noch offenen Kontroverse liegt. Schauf hat das
Verdienst, manche falsche Frontenstellungen abgebaut zu haben. Kann man aber
sagen, es bestehe in der Sache mehr oder weniger Ubereinstimmung, alles sei nur
eine Frage — oder gar ein MiBverstindnis — der Terminologie? Manchmal scheint
es fast, als wolle Schauf diesen Eindruck erwecken (25 ff., 186 f., 203, 205 f., 207,
210). Dann wire aber seine scharfe Zuriickweisung der gegenteiligen Meinung
noch weit weniger verstindlich.

17 G. Moser, Die Botschaft von der Vollendung. Eine material-kerygmatische Untersuchung iiber
Begriindung, Gestaltwandel und Erneuerung der Eschatologie-Katechese (Katechetische Studien).
Diisseldorf 1963. Diese Untersuchung zeigt, wie sehr auch Katechismen geistesgeschichtlichen
und zeitgeschichtlichen Einfliissen unterliegen und zu welchen Einseitigkeiten und Verzerrungen
es in ihnen kommen kann. Leider ist von solcher geistesgeschichtlicher Feinarbeit bei H. Schauf
nichts zu spiiren. Seine Ausfithrungen S. 24, mit denen er die Katechismen vor dem Vorwurf
der Einseitigkeit in Schutz nehmen will, sind zu summarisch, um iiberzeugen zu kénnen, und sie
widersprechen dem, was auf S. 23 dariiber gesagt wird, daB namlich die Katechismen ihre Lehre
als Unterscheidungslehre vortragen. Eben dies bedeutet doch bei aller Notwendigkeit, sich von
der Hiresie zu unterscheiden, auch eine polemische Verkiirzung.

18 B. Welte, Ein Vorschlag zur Methode der Theologie heute, in: Gott in Welt. Festgabe fiir Karl
Rahner. Bd. 1. Freiburg i. Br. 1964, 277 ff.

** J. R. Geiselmann, Das Konzil von Trient..., 174.

210



Die Sprache besteht nicht aus einer Vielfalt beliebig auswechselbarer Worthiilsen;
sie entspringt jeweils einem bestimmten Seins- und Wahrheitsverstindnis, das sich
in ihr zum Ausdruck bringt. Die Sprache ist weiter etwas Dialogisches; in ihr geben
wir dem anderen nicht nur Informationen iiber bestimmte Sachverhalte, sondern
wir teilen ihm die ausgesagte Wirklichkeit selbst mit. Das gilt in besonderem MaBe
vom Wort Gottes, das nie bloBe Mitteilung im Sinn einer Information ist, sondern
Mitteilung im Sinn einer Teilhabe an der verkiindeten Heilswirklichkeit selbst.
Die verschiedene Terminologie weist also auf ein verschiedenes Verstindnis der
Sache selbst zuriick. Die ganze Kontroverse griindet letztlich in einer verschiedenen
theologischen Gesamtsicht dessen, was Offenbarung, Glaube und Kirche darstellen.
Die ganze Frage nach dem Verhiltnis von Schrift und Tradition miite behandelt
werden innerhalb einer umfassenden Lehre vom Worte Gottes?®. Dazu sind hier
nur ein paar dirftige Andeutungen méglich.

Es scheint tatsichlich alles an dem jeweils vorausgesetzten Wahrheits- und Offen-
barungsverstindnis zu liegen. Der Wahrheitsbegriff der Barockscholastik und der
Neuscholastik war ontisch bestimmt, Wahrheit ist eine objektivierbare GréSe,
Satzwahrheit?!; Offenbarung wurde demgemiB im Sinne einer Vielfalt kate-
gorialer Sitze verstanden. Nur auf diesem Hintergrund ist die Frage nach dem
impliziten, virtuellen und formellen Enthaltensein einer Aussage in der Offen-
barung so brennend und iiberhaupt so stellbar. Wird aber Offenbarung in ihrem
Ereignis- und Tatcharakter gesehen, in ibrer Funktion als Anrede, wird ernst damit
gemacht, daB sie primir eine transzendentale und nicht kategoriale Erhellung des
Menschen darstellt (lumen fidei), daB sie zugleich hervorbringt, was sie sagt, daB
sie also personale Begegnung und Neuschépfung des Menschen besagt, daB sie
letztlich in der Person des Menschen Jesus Christus ihren Héhepunkt erreicht??,
dann erscheint das Hantieren mit allen moglichen Pramissen und Konklusionen
plétzlich als ein theologisch reichlich unernstes Geschift??, und die Frage nach
der Suffizienz der Schrift stellt sich ganz anders?4.

Das fithrt uns zu einem weiteren Punkt, der uns die innere Fragedimension der
ganzen Kontroverse klarmachen kann. Erst mit dem angedeuteten Ansatz bei
einer Theologie des Wortes Gottes werden wir auch dem Anliegen des Triden-
tinums gerecht, fiir das die heute gefragte Verhéltnisbestimmung von Schrift und
Tradition ja ganz und gar nicht die zentrale Frage war. Das Konzil geht aus von
der einen ,fons* des Wortes Gottes, das in zwei verschiedenen Bezeugungsformen
(testimonia et praesidia) auf uns kommt. Mit dieser Unterscheidung des souverinen
Wortes Gottes von den Formen menschlicher Bezeugung wird auch ein wichtiges
Anliegen der Reformatoren aufgegriffen, denen es ja eben um die Herausstellung
der Souverdnitit Gottes iiber allem Menschlichen und auch iiber seiner Kirche

¢ Es gibt mannigfache gute Ansitze in der modernen katholischen Theologie zu einer Theologie
des Wortes Gottes (F. X. Arnold, H. U. von Balthasar, D. Barsotti, E. Berbuir, J. Betz, O. Karrer,
K. Rahner, K. H. Schelkle, H. Schlier, O. Semmelroth, H. Volk). Aufs Ganze gesehen und im
Vergleich zur protestantischen Theologie ist sie jedoch immer noch ein Desiderat. Vor allem
miiten die modernen sprachphilosophischen Bemithungen von der Theologie noch aufgegriffen
werden.

31 G. Siewerth, Das Schicksal der Metaphysik von Thomas zu Heidegger (Horizonte. Bd. 6). Ein-
siedeln 1959, 119-191, spricht von einer ,,Objektivierung des Denkens® in der Barockscholastik.

2 Eine Gegeniiberstellung des Offenbarungsbegriffes der Schultheologie mit dem der Schrift voll-
zieht W. Bulst, Offenbarung. Biblischer und theologischer Begriff. Diisseldorf 1960.

2 Das hat besonders K. Rahner, Schriften zur Theologie. Bd. 1. Einsiedeln 1954, 49-90, nachge-
wiesen.

# Dazu ausfithrlich H. Bacht, Tradition und Lehramt in der Diskussion um das Assumpta-Dogma,
in: Die miindliche Uberlieferung, hrsg. von M. Schmaus. Miinchen 1957, 39-62, unter Berufung
auf H. Rondet, C. Dillenschneider, K. Rahner, H. de Lubac.

14» 211



zu tun war?®. Fiir diese Unverfiigbarkeit Go.tes ist die dokumentarische Vorge-
gebenheit des Glaubens im Zeugnis der Schrift duBeres Zeichen und Verdeut-
lichung. Die Schrift bringt dieses ,extra nos“ zum Ausdruck®c. Sie wehrt damit
auch jedem modernistischen MiBverstindnis des Glaubens.

Nach dem Gesetz, daB die Extreme sich beriihren, ist die ,ultrarémische” Kon-
zeption von Offenbarung und Tradition aber gerade jenem modernistischen und
idealistischen MiBverstindnis ausgesetzt, das sie auf der anderen Seite mit allen
Mitteln zu bekdmpfen sucht. Ihr wird immer wieder vorgeworfen, die Kirche
bleibe hier im Gesprich mit sich selber, sie konne die Glaubenswahrheiten aus
ihrem eigenen kirchlichen SelbstbewuBtsein heraus entfalten und bedtrfe dabei
keines objektiven, ihr vorgegebenen, ausweisbaren Kriteriums??. Ein solcher theo-
logischer Idealismus gerat freilich mit seinen eigenen Thesen in nicht gerade vor-
teilhaften Widerspruch: wihrend die traditionelle katholische Ekklesiologie doch
sonst dafiir bekannt ist, daB sie Wert legt auf sichtbare duBere Kriterien, fliichtet
man sich hier in einen kaum verhiillten Lehramts-Mystizismus.

An diesem heiklen Punkt setzt nun im Grunde die ,,neuere” Auffassung vom Ver-
hiltnis von Schrift und Tradition ein. Wenn sie betont, die Schrift sei das ultimum
fundamentum der Verkiindigung und der Theologie, dann geht es ihr keineswegs
darum, aus der Schrift die einzige Fundgrube und einen ,,Steinbruch® fiir theo-
logische Beweise zu machen?®. J. R. Geiselmann hat klargemacht, die Behauptung
der Schrift als ultimum fundamentum bedeute, daB die Schrift schlechthin norma
normans aller Verkiindigung bleiben muB3??. Nach K. Rahner, den Geiselmann hier
wortlich zitiert, geschieht die lehramtliche aktuelle Glaubensverkiindigung der
Kirche ,,in dauerndem, immer neuem und notwendigem Riickgriff auf jene blei-
bende von Gott selbst als ,,rein“ garantierte und vom Vollzug der spiteren Lehre
der Kirche unterscheidbare Konkretheit des Anfangs dieser Verkiindigung, welche
Konkretheit in der Schrift und nur in ihr gegeben ist.“ Der Schrift als norma
normans non normanda kommt damit der dogmatischen Theologie gegeniiber
eine kritische Funktion zu®®. Die Wahrung des Interesses, daf3 die Schrift allein
norma normans non normata ist und alle anderen Zeugnisse der Kirche norma

25 So auch das Schema ,,De Oecumenismo® des Vaticanum II. Vgl. Herder-Korrespondenz 18
(1964), 196.

26 M. J. Scheeben, Handbuch der katholischen Dogmatik. Bd. 1 (Gesammelte Schriften. Bd. 3).
Freiburg i. Br. 1948, 147 f.; P. Lengsfeld, Uberlieferung. Tradition und Schrift in der evangelischen
und katholischen Theologie der Gegenwart (Konfessionskundliche und kontroverstheologische
Studien. Bd. 3). Paderborn 1960, 104-112.

27 So u. a. K. Barth, H. Diem, G. Ebeling, W. Léwenich, H. Riickert, K. G. Steck. Dazu H. Bacht
a. a. O. 6-37. — Bekanntlich sieht K. Barth die rémisch-katholische Position jeweils zusammen
mit dem neuprotestantischen Modernismus, vgl. zum Beispiel Kirchl. Dogmatik. Bd. 1/1. Ziirich
1955, 33-43. Schon Luther stellte das Papsttum auf eine Ebene mit dem Schwirmertum, weil
es meine, des duBeren Wortes nicht mehr zu bediirfen. Vgl. die Schmalkaldischen Artikel von
1538: WA 50, 245. Dagegen wird sich die legitime und genuine katholische Tradition selbstver-
standlich verwahren. Aber die AuBerungen einer integralistischen und ultra-rémischen Theologie
geraten doch oft in eine recht gefahrliche Nihe des hier zur Karikatur verzerrten katholischen
Standpunktes.

28 J, R. Geiselmann, Schrift — Tradition — Kirche, ein Skumenisches Problem, 147 ff.

20 Ders., Die Heilige Schrift und die Tradition, 272. Ebenso K. Rahner, Uber die Schriftinspiration
(Quaestiones disputatae. Bd. 1), Freiburg i. Br. 1958, 37-46, 78-82; H. Kiing, Rechtfertigung.
Die Lehre Karl Barths und eine katholische Besinnung. Einsiedeln 1957, 105-127; P. Lengsfeld
a.a. 0. 192-197. — K. Rahner a. a. O. 44: ,,. .. die Schrift als die addquate Gegenstiandlichkeit
des kirchlichen UrbewuBtseins. . .“; 80: ,,...dann ist es selbstverstindlich, daB der Akt der
spiteren unfehlbaren Lehre der Kirche wesentlich (auch) als Akt der Bezogenheit auf die Schrift
auftritt . . . Unfehlbarkeit des Lehramtes der spiteren Kirche ist per definitionem inerrante Aus-
legung der Schrift, weil sie per definitionem die Beziehung auf die Lehre der Urkirche einschlieBt...*

3 K. Rahner, Art. Biblische Theologie. III., in: LThK II* (1958), 450 f.

212



normans normata, ist das eigentliche Anliegen der gegenwirtigen Kontroverse.
Es geht um die einmalige Stellung der Heiligen Schrift??.

Die kontroverstheologische Relevanz dieser Fragestellung liegt auf der Hand.
Denn an diesem Punkt und nicht in der Frage nach einer materialen Suffizienz
der Schrift oder in der Frage, wie weit oder wie eng man den Begriff des Enthal-
tenseins deutet, liegt das Problem des gegenwartigen ékumenischen Gesprichs.
Die gegenwartige protestantische Theologie weiBl sowohl durch die moderne Exegese
(Formgeschichte) wie durch die Wiederentdeckung der genuinen reformatorischen
Theologie, daf8 das Evangelium kein toter Buchstabe ist und kein papierener Papst,
sondern lebendige Verkiindigung, viva vox evangelii®?. Gegen was sie sich aber
nach wie vor wehrt, das ist jene ,Vereinnahmung®“ des Evangeliums durch die
Kirche. Dagegen beruft sich die protestantische Theologie auf die Vorgegebenheit
der Schrift, auf das sola scriptura, durch die das solus Christus, die Souverinitit
Christi iiber seiner Kirche zum Ausdruck gebracht werden soll.

Natiirlich wéaren vom katholischen Standpunkt aus zu dem Verhiltnis von Evan-
gelium und Kirche, Christus und Kirche viele kritische Fragen an die protestan-
tische Seite zu stellen. Aber es ist doch nicht zu verkennen, daB die Diskussion um
das Verhaltnis iiber Schrift und Tradition innerhalb der katholischen Theologie
in dieselbe Richtung weist wie die Problematik auf protestantischer Seite. Das ist
fiir ein 6kumenisches Gesprich ein hoffnungsvolles Zeichen.

TV.

Wir haben nunmehr noch kurz zusammenzufassen. Der letzte Abschnitt machte
vollends klar, daBl es bei dieser Kontroverse um eine neue Frage geht, die weder
in der alten vortridentinischen Tradition noch in der Tradition der auf das Triden-
tinum folgenden Zeit gestellt und noch viel weniger beantwortet wurde. Die neue
Frage kann darum auch weder durch Berufung auf die alte Tradition allein ent-
schieden werden, noch ist H. Schaufs Befiirchtung berechtigt, hier konnte direkt
gegen die Tradition verstoBen und die Autoritit des ordentlichen Lehramtes der
Kirche in MiBkredit gebracht werden. Der Grund des vielfachen MiBverstehens
ist auch darin zu suchen, dafi die eine Seite einen geistesgeschichtlichen und theolo-
giegeschichtlichen Schritt vollzogen hat, den die Gegenseite bisher nicht getan hat
und bisher auch nicht zu tun gewillt war. Die Frage ist, ob hier nicht manchmal
im Namen des Offenbarungsglaubens eine bestimmte zeitbedingte Art des Denkens
und des Theologie-Treibens verteidigt wird.

Natiirlich ist jede Theologie von ihren eigenen Grundlagen her gehalten, solch neue
Fragestellungen aus dem Geist der Tradition heraus zu losen. Aber es geht um ein
lebendiges Bewahren des anvertrauten Erbes, um ein Bewahren, das zugleich je
neue schopferische Aneignung besagt. Es geht um ein Aufheben der bisherigen

21 Dagegen wird man nicht geltend machen kénnen, Schrift und Tradition seien pari pietatis affectu
zu verchren (Denz. 783). Dieser Satz ist darin begriindet, daB beide das eine Wort Gottes bezeugen.
Er schlieBt aber keineswegs aus, dall beide innerhalb dieses Bezeugungsvorganges eine verschie-
dene Funktion besitzen. So wie die Schrift das extra nos des Wortes Gottes verdeutlicht, zeigt die
Tradition, daB das Wort Gottes zugleich in der Kirche eine lebendige Wirklichkeit ist, ihr innerstes
BewuBtsein geworden ist, das freilich immer wieder an der objektiven Norm zu messen ist.

32 Bekannt ist die AuBerung Luthers: Evangelion heiBt nichts anderes als ein Predigt und Geschrei
von der Gnad und Barmherzigkeit Gottes, durch den Herrn Jesum Christum mit seinem Tod
verdienet und erworben, und ist eigentlich nicht das, was in Biichern stehet und in Buchstaben
verfasset wird, sondern mehr ein miindliche Predigt und lebendig Wort, und ein Stimm, die da
in die ganze Welt erschallet und 6ffentlich wird ausgeschrieen, daB mans iiberall héret . . . WA 12,
259. Vgl. P. Althaus, Die Theologic M. Luthers. Giitersloh 1962, 71 ff. — Darauf, daB damit
firr das kontroverstheologische Gespriich eine ganz neue Situation gegeben ist, hat J. R. Geisel-
mann hingewiesen: Die Tradition, in: Fragen der Theologie heute. Einsiedeln 1957, 69-81.

213



Tradition (oder eher Traditionen) in jenem dreifachen Sinn des tollere, conservare
und des elevare. Vortridentinische und nachtridentinische Tradition miissen in
gleicher Weise zu ihrem Recht kommen, sie miissen dialektisch vermittelt werden
und auf einer hoheren Ebene aufgehoben werden. Endlich gilt es, nicht nur die
Schrift im Licht der spéteren Auslegungstradition, sondern auch umgekehrt den
spateren Kommentar im Licht der norma normans des Texies der Heiligen Schrift
zu lesen?®?, Diese zuletzt genannten Aufgaben sind noch kaum in Angriff genommen
worden. Bisher war die Theologie in unserer Frage weitgehend mit der Freilegung
der vielfdltigen Traditionsschichten beschiftigt, von denen die nachtridentinische
nur eine von mehreren ist. H. Schaufs Schritt von der historischen Frage zur Wahr-
heitsfrage ist darum zu begriiBen. Es ist ebenfalls berechtigt, wenn er das legitime
Anliegen der nachtridentinischen Theologie dabei gewahrt wissen will, Es ist un-
moglich, in einem historischen Archivalismus und Archiologismus vor das Triden-
tinum zuriick zu wollen. Leider tibersieht Schauf aber, daB die nachtridentinische
Theologie und Lehre noch nicht die ganze Uberlieferung darstellt und daB zum
zweiten die Wahrheit nicht nur retrospektiv verfehlt wird, sondern auch nicht rein
statisch bewahrt werden kann. Um was es geht, ist nicht ein Schritt zuriick, sondern
ein mutiger Schritt nach vorn®, der zugleich ein vertieftes Verstindnis des Ur-
sprungs bedeutet. Abzuweisen ist deshalb jeder verfriithte , Antrag auf AbschluB
der Debatte®. Es handelt sich hier um eine wirkliche Quaestio disputata et maxime
disputanda.

Zur Diskussion um Teilhard de Chardinl

Von Alois Guggenberger

AnlaBlich des Buches von Georges Crespy: Das theologische Denken Teilhard de Chardins. (Das
franzosische Original: La pensée théologique de Teilhard de Chardin.) Die Ubertragung ins
Deutsche besorgte Karl Schmitz-Moormann. (343.) Schwabenverlag, Stuttgart 1963. Leinen
DM 14.80.

Teilhard de Chardin wubBte und sagte voraus, dal3 er ,sowohl die reinen Natur-
wissenschaftler wie die reinen Metaphysiker gegen sich haben werde® (Neue Reise-
briefe, 38). Crespy, Professor der reformierten Theologie in Montpellier, ist nicht
gegen ihn. Daraus folgt nicht, daB er von Naturwissenschaft bzw. von der Meta-
physik nichts verstiinde. Wohl aber mag daran offenbar werden, daB der Theologe
sich williger dem Verstidndnis fiir Teilhards Denken und Gesamtwerk offnet als
die Spezialisten vom Fach. ,,In einer bestimmten Sicht ist* auch ,,das Werk Teil-
hards®, so bemerkt Crespy, ,,von Anfang bis zu Ende ein ,theologisches Werk:* (63),
»und die Frage, die seine Theologie als erste stellt, ist die Frage nach der Méglich-
keit der Theologie in der Welt von heute tiberhaupt® (210). Denn ,,man muB mit

38 M. Lohrer, Uberlegungen zur Interpretation lehramtlicher Aussagen als Frage des 6kumenischen
Gesprichs, in: Gott in Welt. Bd. 2, 499-523; vgl. aber auch schon L. Scheffczyk, Biblische und
dogmatische Theologie, in: Trierer Theol. Ztschr. 67 (1958), 193-209.

34 So Johannes XXIII. bei der Er6ffnung des 2. Vatikanischen Konzils: ,,Es ist auch nicht unsere
Sache, gleichsam in erster Linie einige Hauptpunkte der kirchlichen Lehre zu behandeln und die
Lehre der Viter wie der alten und neueren Theologen weitldufig zu wiederholen . .. Heufe ist
es wahrhaftig notig, daB die gesamte christliche Lehre ohne Abstrich in der heutigen Zeit von
allen durch ein neues Bemiihen angenommen werde. Heiter und ruhigen Gewissens miissen die
iiberlieferten Aussagen, die aus den Akten des Tridentinums und des I. Vaticanums hervorge-
hen, daraufhin genau gepriift und interpretiert werden . . . Ja, diese sichere und bestindige Lehre,
der glaubig zu gehorchen ist, muf so erforscht werden, wie sie unsere Jeit verlangt. Denn etwas anderes
ist das Depositum Fidei oder die Wahrheiten, die in der zu verehrenden Lehre enthalten sind,
und etwas anderes ist die Art und Weise, wie sie verkiindigt werden, freilich im gleichen Sinn und
in derselben Bedeutung...” Zit. nach Herder-Korrespondenz 17 (1962), 87 (Hervorhebungen
vom Verfasser).

214



