Tradition (oder eher Traditionen) in jenem dreifachen Sinn des tollere, conservare
und des elevare. Vortridentinische und nachtridentinische Tradition miissen in
gleicher Weise zu ihrem Recht kommen, sie miissen dialektisch vermittelt werden
und auf einer hoheren Ebene aufgehoben werden. Endlich gilt es, nicht nur die
Schrift im Licht der spéteren Auslegungstradition, sondern auch umgekehrt den
spateren Kommentar im Licht der norma normans des Texies der Heiligen Schrift
zu lesen?®?, Diese zuletzt genannten Aufgaben sind noch kaum in Angriff genommen
worden. Bisher war die Theologie in unserer Frage weitgehend mit der Freilegung
der vielfdltigen Traditionsschichten beschiftigt, von denen die nachtridentinische
nur eine von mehreren ist. H. Schaufs Schritt von der historischen Frage zur Wahr-
heitsfrage ist darum zu begriiBen. Es ist ebenfalls berechtigt, wenn er das legitime
Anliegen der nachtridentinischen Theologie dabei gewahrt wissen will, Es ist un-
moglich, in einem historischen Archivalismus und Archiologismus vor das Triden-
tinum zuriick zu wollen. Leider tibersieht Schauf aber, daB die nachtridentinische
Theologie und Lehre noch nicht die ganze Uberlieferung darstellt und daB zum
zweiten die Wahrheit nicht nur retrospektiv verfehlt wird, sondern auch nicht rein
statisch bewahrt werden kann. Um was es geht, ist nicht ein Schritt zuriick, sondern
ein mutiger Schritt nach vorn®, der zugleich ein vertieftes Verstindnis des Ur-
sprungs bedeutet. Abzuweisen ist deshalb jeder verfriithte , Antrag auf AbschluB
der Debatte®. Es handelt sich hier um eine wirkliche Quaestio disputata et maxime
disputanda.

Zur Diskussion um Teilhard de Chardinl

Von Alois Guggenberger

AnlaBlich des Buches von Georges Crespy: Das theologische Denken Teilhard de Chardins. (Das
franzosische Original: La pensée théologique de Teilhard de Chardin.) Die Ubertragung ins
Deutsche besorgte Karl Schmitz-Moormann. (343.) Schwabenverlag, Stuttgart 1963. Leinen
DM 14.80.

Teilhard de Chardin wubBte und sagte voraus, dal3 er ,sowohl die reinen Natur-
wissenschaftler wie die reinen Metaphysiker gegen sich haben werde® (Neue Reise-
briefe, 38). Crespy, Professor der reformierten Theologie in Montpellier, ist nicht
gegen ihn. Daraus folgt nicht, daB er von Naturwissenschaft bzw. von der Meta-
physik nichts verstiinde. Wohl aber mag daran offenbar werden, daB der Theologe
sich williger dem Verstidndnis fiir Teilhards Denken und Gesamtwerk offnet als
die Spezialisten vom Fach. ,,In einer bestimmten Sicht ist* auch ,,das Werk Teil-
hards®, so bemerkt Crespy, ,,von Anfang bis zu Ende ein ,theologisches Werk:* (63),
»und die Frage, die seine Theologie als erste stellt, ist die Frage nach der Méglich-
keit der Theologie in der Welt von heute tiberhaupt® (210). Denn ,,man muB mit

38 M. Lohrer, Uberlegungen zur Interpretation lehramtlicher Aussagen als Frage des 6kumenischen
Gesprichs, in: Gott in Welt. Bd. 2, 499-523; vgl. aber auch schon L. Scheffczyk, Biblische und
dogmatische Theologie, in: Trierer Theol. Ztschr. 67 (1958), 193-209.

34 So Johannes XXIII. bei der Er6ffnung des 2. Vatikanischen Konzils: ,,Es ist auch nicht unsere
Sache, gleichsam in erster Linie einige Hauptpunkte der kirchlichen Lehre zu behandeln und die
Lehre der Viter wie der alten und neueren Theologen weitldufig zu wiederholen . .. Heufe ist
es wahrhaftig notig, daB die gesamte christliche Lehre ohne Abstrich in der heutigen Zeit von
allen durch ein neues Bemiihen angenommen werde. Heiter und ruhigen Gewissens miissen die
iiberlieferten Aussagen, die aus den Akten des Tridentinums und des I. Vaticanums hervorge-
hen, daraufhin genau gepriift und interpretiert werden . . . Ja, diese sichere und bestindige Lehre,
der glaubig zu gehorchen ist, muf so erforscht werden, wie sie unsere Jeit verlangt. Denn etwas anderes
ist das Depositum Fidei oder die Wahrheiten, die in der zu verehrenden Lehre enthalten sind,
und etwas anderes ist die Art und Weise, wie sie verkiindigt werden, freilich im gleichen Sinn und
in derselben Bedeutung...” Zit. nach Herder-Korrespondenz 17 (1962), 87 (Hervorhebungen
vom Verfasser).

214



aller Dringlichkeit die Frage stellen, was Gott der Welt gegeniiber und die Welt
Gott gegeniiber wird, wenn man von einer statischen Kosmologie... zu einer
genetischen Kosmologie iibergeht® (197). ,,Diese beiden einander ausschlieBenden
Weisen, die Welt zu sehen®, ndmlich ,der Fixismus und der Evolutionismus®,
lassen unméglich ,,die theologische Aussage unverindert* (ebd.).

Doch auch der Theologe muf8 zuerst durch das Tor gehen, das zum Neudenken
der Theologie fithrt, worum Teilhard sich bemiitht und wozu er bringen will.
Dieser Zugang ist seine ,,Phinomenologie®. Damit beschiftigt sich der Verfasser
vor allem in den ersten beiden Abschnitten: I. Die Problematik Teilhard de Char-
dins, IT. Emergenz der Christologie. Auch in den weiteren Abschnitten kommt
er des ofteren auf wissenschaftstheoretische Fragen zuriick. Treffend kennzeichnet
Crespy ,,die Phinomenologie Teilhards®, zum Unterschied von der eines Husser],
Sartre, Merleau-Ponty, wie folgt: sie ,,will nichts anderes sein als die Untersuchung
der Phanomene, sofern sie von der Zeit getragen sind“ (35). Wo von Zeit die Rede ist,
ist Richtung und schlieBlich Sinn mitausgesagt. ,,Von hierher kommt das Paradox
eines Werkes, das sowohl die Bedingungen des wissenschaftlichen Arbeitens (acti-
vité) vollkommen beachtet als auch auf ein Begreifen ausgerichtet ist, das die
Moglichkeiten der Wissenschaft iibersteigt® (66). Daraus versteht sich auch und
»»€s ist bezeichnend, daB Teilhard nicht von den Wissenschaften (des sciences), sondern
von der Wissenschaft (la Science) spricht” (38, franz. Original 30). Natiirlich ist
damit schon ein philosophischer Einschlag gegeben, worauf Beda Thum in seinem
Artikel ,,Philosophie und Wissenschaft im Weltbild von Teilhard de Chardin®
(siche diese Zeitschrift, 1. Heft 1964, 27) mit Recht hinweist. Es ist aber gerade
jener philosophische Einschlag, das ,,Minimum an Metaphysik“ nach Teilhards
eigenen Worten, womit er ,,ein Maximum an Anregungen aus der experimentellen
Forschung® deutet und zu seiner ,,Welttheorie“ ausbaut (La Vision du Passé, 195),
wodurch sich seine ,,neue Theorie von der Welt” iiber jedes einzelwissenschaftliche
Spezialgebiet hinaushebt. Deswegen ist eine Kritik, die einzelwissenschaftliche
MaBstibe an Teilhards evolutive Weltkonzeption anlegt, wie uns das Thum zu
tun scheint, der Sache nicht angemessen. Die Teilhardsche Weltphinomenologie
diirfte nach ihrer methodischen Seite gerade Kennern der Uberlieferung nicht
fremd sein. ,,Teilhard kniipft vielmehr®, so fithrt Crespy aus, ,,an eine alte Tra-
dition der Naturphilosophie an, die niemals aufgehért hat, die wissenschaftliche
Erkenntnis und die Sonderforschung als rein instrumentale Wirklichkeiten zu be-
trachten, die an sich und getrennt fiir sich betrachtet des Sinnes entbehren (146).
Das ist eine geschichtliche wie sachliche Einordnung der Phinomenologie Teil-
hards, die jeden Spezialwissenschaftler, der mit Recht eifersiichtig iiber sein ,,Spe-
zialgebiet® wacht (15), beruhigen mii3te.

Eine Untersuchung iiber ,,das theologische Denken“ Teilhards wie die Crespys
hat naturgemiB ihren Schwerpunkt nicht in Wissenschaft und Philosophie. Doch
das wire nur ein aduBerer Grund, warum der Verfasser hier nicht anhilt. Man
kann es nicht, so betont Crespy, ,,ohne seine (Teilhards) Absicht zu verderben®.
»Er hat in ein und demselben Atem seine Phinomenologie und Theologie aufge-
baut.“ ,,Die Theologie ist bei Teilhard weder ein Eindringling noch ein ,Zusatz*,
»Folglich ist jedes Teil-Urteil iiber das Werk Teilhards entschieden falsch® (72 f.).
So zeichnet Crespy ,,Die Christologie Teilhard de Chardins® (III) nach, wofiir
er auch unverdffentlichte Schriften heranziehen kann. In dem Zusammenhang
tritt die von Anfang an ,untergriindig theologische ,Phinomenologie*“ Teilhards
(145) besonders deutlich hervor. Denn sein ganzes Denken, auch sein theologisches,
ist von ,,seiner GewiBheit eines evolutiven Aufstiegs der Welt durch den Menschen
hindurch® (182) bestimmt; und die Aufgipfelung und Uberhshung dieses Aufstiegs
sieht Teilhard im Gottmenschen, in Christus. Den Vorwurf, der darob gegen
Teilhard erhoben wurde, wehrt auch Crespy aus voller Kenntnis der Dinge ab:

215



Teilhard macht sich nicht einer naturalistischen Auflésung des iibernatiirlichen
Christusereignisses schuldig. Es geht einfach um die ungleich gréBere ,EinpaB-
barkeit und EingepaBtheit” der Inkarnation (K. Rahner) in ein evolutives Welt-
bild zum Unterschied von dem fixen Rahmen einer statischen Welt. Ein eigenes
Kapitel ist der wichtigen Frage gewidmet, welchen Ort ,Das Kreuz und das
Ubel“ (IV) in Teilhards Gesamtsicht einnehmen. In dem zunichst iiberraschenden
Vergleich zwiscben ,,Augustinus und Teilhard de Chardin“ (V) arbeitet Crespy
etwas beiden Denkern Gemeinsames heraus, das von je ,,die abendldndische Theo-
logie“ charakterisiert und ihre ,,Gro8e“ ausmacht: sie lieB sich nie darauf ein,
abseits von der Welt zu bauen. ,,Die grofle Bedeutung Teilhards besteht darin,
daB er” ,das Problem des kulturellen Hintergrundes jeder theologischen Formu-
Lierung® ,in seiner ganzen Weite stellt. Um einen Theologen zu finden, der es
mit derselben Deutlichkeit gestellt hat (wenn auch selbstverstindlich vor einem
andern Hintergrund), muBB man bis zu Augustinus zuriickgehen® (183). Der eine
wie der andere setzten sich zur Aufgabe, das theologische Denken in eine wahr-
scheinliche Kosmologie einzufiigen.

Mit der Konfrontierung ,, Teilhard, Bultmann, die Existenz und die Geschichte®
(VI) wendet sich der Verfasser der Gegenwart zu und verleiht seinem Thema
hochste Aktualitit. Wie hier der reformierte Theologe, was verstindlich ware,
in keiner Weise Partei ergreift, sondern geradewegs darauf zielt, was , jenseits der
konfessionellen Gegensitze® liegt (243), bestitigt voll, was Cl. Cuénot im Vorwort
(11) sagt: Crespy ,hat ein ékumenisches Werk geleistet”. Die Entscheidung Teil-
hard-Bultmann zieht sich fiir Crespy in die Frage zusammen: ,Ist es Bultmann
besser als Teilhard gelungen, das Kerygma in der heutigen ,Situation® auszudriicken?*
(243). Der Verfasser bucht zugunsten Teilhards, daB er gegen Bultmann unser
durch die Naturwissenschaften geprigtes Zeitalter, das ist unsere Situation fiir die
Theologie, nicht abschreibt. Umgekehrt, ,, Teilhard zeigt gegen Bultmann, daB
die Schau der ,Situation‘ in unserer Zeit zutiefst theologisch bleiben kann® (231).
Teilhard strebt tatsichlich unentwegt durch sein ganzes Schaffen dies an, der
modernen Wissenschaft und besonders ihrem Entwicklungsgedanken durch die
Christologie, vorab durch deren eschatologische Ausprigung, einen uniiberhol-
baren theologischen Horizont zu geben.

Im letzten Abschnitt, ,,Der Wert der Theologie Teilhard de Chardins“ (VII),
macht Crespy kein Hehl daraus, daB er ,eine protestantische Bewertung der Theo-
logie Teilhards® gibt, aber ,sie will so ,6kumenisch® sein wie moglich® (290 f.).
Diesem Beispiel folgend, méchten wir nur eine uns zentral diinkende Aussage
Crespys herausgreifen, an der offenbar wird, wie evangelischer und katholischer
Christ an dem gemeinsam bekannten Christus dennoch verschiedene Aspekte
betonen.

Der Verfasser formuliert: ,,Die Kategorie des Sieges. .. ist in und auf einer Welt
am Platze, die nicht die Welt des Kerygmas ist (303). Teilhard hingegen ist, so
urteilt Crespy mit Recht, erfiillt von der ,leidenschaftlichen Bejahung des sieg-
haften Tuns Christi: eine im Denken Bultmanns sozusagen vollstindig fehlende
Dimension® (253). Aber darf sie fehlen, oder muB sie gar fehlen im Namen eines
unverfilschten Kerygmas? Das ist unsere Gegenfrage. Crespy sagt selbst, daB die
Geschichte ,,von seiten des Menschen gesehen die Geschichte des Kampfes Gottes®
ist, ,,der noch nicht siegreich, wenn auch bereits Sieger ist“ (314). ,,Um Christus
alle seine Dimensionen zu wahren® (315), schligt der reformierte Theologe mit
Recht Erginzung und auch Korrektur der Christologie Teilhards durch biblische
Gesichtspunkte und Akzente vor (ebd.). Aber vielleicht haben beide Seiten ein-
ander ein Angebot zu machen, das dazu verhelfen kann, da8 die glaubenden
Briider einander ndherkommen. Dann mag die Begegnung mit Teilhard ein
Ergebnis zeitigen, das ,,uns wachsen und Gott in unsern Augen wachsen 148t (314).

216



Dem hervorragenden Werk wiinscht man auch in seiner deutschen Fassung ein
untadeliges Gewand. So sind einige Bemerkungen zur Ubersetzung zu machen,
die sich mehr auf sinnstérende Fehler beschrinken. Die Zahlen in Klammern
beziehen sich auf die Seiten des franzdsischen Originals, Paris 1961. S. 34 (27):
Deutsch sagt man doch wohl ,fehlt es hoffnungslos (désespérément) an Tiefe®,
nicht verzweifelt. S. 58 (44) wurde ein Abschnitt iibersprungen. Im Original
folgen zwei Absitze, die mit ,,Le postulat® beginnen. Uber den zweiten scheint
das Auge des Ubersetzers hinweggeglitten zu sein. Dadurch geht der Sinnzusam-
menhang mit dem folgenden Gedanken verloren: ,,So geht — durch eine Art hypo-
statischen Hervorgehens — usw. S. 176 (127): Teilhard 148t das Tragische nicht
nur nicht unbeachtet — das zweite nicht fehlt, wodurch der gemeinte Sinn verkehrt
wird. S. 192 (141): ,Das wire zweifellos der Fall, wenn die rationes seminales . . .
als verborgene Méglichkeiten von der Materie selbst empfangen wiirden.“ — Wegen
falscher ébersetzung der zwei Worter ,concues” und ,sécrétées entsteht eine
vollige Sinnverkehrung. Gesagt soll werden: Wenn die rationes seminales aufge-
faBt (nicht empfangen!) wiirden als von der Materie selbst ausgeschiedene (nicht
verborgene!) Moglichkeiten, also sozusagen als Exsudat der Materie. S. 194 (142):
»Weil Augustinus. .. lebt, muB Teilhard ... Ein Satzteil ist ausgefallen oder
iibersprungen worden, wohl wiederum, weil der Ubersetzer vom ersten ,,Parce
qu’il abglitt zum ,,Parce qu’il“ des folgenden Satzes, so daB der Zusammenhang
zerrissen wurde. S. 233 (170): ,,daB weder Teilhard noch Bultmann wirklich
begreifen wiirden“ — es muB heiBen ,,begriffen wiren*, ne seraient vraiment compris.
S. 237 (173): Es muB heiBen: Wir haben anschlieBend darauf hingewiesen, dafB
die ,,Wissenschaft” in die Konstituierung seiner Theologie nicht hineingenommen
wird — ,n’entre pas“. S. 241 (175): Die Ubersetzung hat: ,,Der Mensch will aus
sich selbst und fern von Gott authentisch existieren, das ist die Aussage des Kerygma*
— HeiBen muB es: das ist die Siinde, c’est 1a le péché. Der daran anschlieBende
Satz ist teilweise ausgefallen: ,Er kann nur in Gott authendsch existieren, das
ist die Aussage des Kerygma.“ Die Sinnstérung scheint wieder entstanden zu sein
durch Abgleiten von ,,c’est 14 le péché“ auf die Zeile darunter: ,,c’est Paffirmation
du kerygma“. S. 248 (180): Die Ubersetzung gibt wieder: ,daB schlieBlich die
Theologie Teilhards in irgendeinen Pantheismus iibergehen muf.“ — An einer so
kritischen Stelle sollte auch die Nuance ,,devrait verser®, {ibergehen miifte, festge-
halten werden. S. 269 (194): ,retrancher” heiBit gewiB wortlich ,,abschneiden®.
Aber die Ubersetzung ,kein Fleisch soll mehr von den Wassern der Flut abge-
schnitten werden® ist kaum verstindlich. ,Retrancher® kann auch bedeuten
»ausmerzen®, ,vertilgen®, und das ist doch hier der Sinn. Zudem es ja im Fran-
z6sischen lautet: ,,par les eaux du déluge®, also nicht von den Wassern abschneiden.
S. 291 (209): Ubersetzt ist: ,,Es ist nicht unwichtig zu wissen“. — HeiBen muB es
»nicht wichtig”, sans intérét.

ROMISCHE ERLASSE UND ENTSCHEIDUNGEN
Bericht von Peter Gradauer

Internationale Vereinigung filr Kirchenmusik

Seit Pius X. haben die Pipste des ofteren sich mit der Kirchenmusik befaB¢, sie
zu fordern und zu pflegen gesucht. Auch auf dem 2. Vatikanischen Konzil bildete
diese Materie einen Verhandlungsgegenstand. Papst Pius XII. hatte in seiner
Instruktion ,,De Musica sacra et de sacra Liturgia“ die Anregung gegeben, es
mochten Vereinigungen zur Pflege der Sakralmusik gegriindet werden. In Fort-
fihrung dieser Bestrebungen und als Erfiillung von diesbeziiglichen Bitten ver-

217



