Konzil und ,,Heidenmission'
Von Foseph Blomjous

DaB sich das Zweite Vatikanum ernsthaft damit befaBt hat, die gesamte Aktivitit
der katholischen Kirche vorausschauend der kommenden Zeit anzupassen, ist eine
Erkenntnis, die sich iiberall durchgerungen hat. Nun sind die beiden ersten Sitzungs-
perioden voriiber, und der Staub, den die gesunde und freimiitige Diskussion auf-
gewirbelt hat, fingt an, sich zu legen. Damit treten aber auch Ergebnisse und
Probleme deutlicher hervor, und die verschiedenen Re-aktionen, Ansichten und
Stellungnahmen der einzelnen Gruppen innerhalb der Kirche beginnen sich
klarer abzuzeichnen.

Fiir die breite Offentlichkeit sind nach wie vor die Fragen um die Einheit der
Kirche, um die Una Sancta und um die Liturgie-Reform im Vordergrund, weil
ja diese Anliegen schon jahrelang vorher im Mittelpunkt der Betrachtung und
Erorterung gestanden waren. In den Kreisen des Hochklerus wie auch unter den
Seelsorgern jedoch beschiftigt man sich interessiert mit der Frage, wie man in Hin-
kunft die Bischofskonferenzen ausbauen miiBte und die damit verbundenen Ver-
dnderungen an der papstlichen Kurie zu bewiltigen wiren.

Diese ernsten Bemiithungen in verschiedenen Interessenkreisen, in Diskussionen mit
mannlich-ernstem Aufprall gegensitzlicher Meinungen sind zweifellos gut und
begriilenswert; sie zeugen von lebensprithender Kraft, Ja, wir diirfen wohl ohne
Ubertreibung feststellen, daB das Konzil auf weite Strecken hin schon neues Leben,
neue Vitalitdt, ganz wie der verewigte Johannes XXIII. es wollte, hervorgebracht hat.

Wenn ich aber nun in diesen wenigen Zeilen kurz und biindig meine Ansicht
kundgeben soll dariiber, was sich in diesen entscheidungsreichen Tagen tut, so
méchte ich vorerst nennen eine echte Vertiefung kirchlichen Glaubens in Richtung
auf die Wirklichkeit, ein tapferer Realismus, der die Dinge sieht, wie sie wirklich
sind: Man stellt die Welt von heute konkret mit ihrem pulsierenden Leben den
wesentlichen Wirklichkeiten der Botschaft des Evangeliums gegeniiber und will
die Konsequenzen dabei nicht fiirchten. Und weil nun einmal gilt ,,Andere Linder,
andere Leute®, soll auch die Vermittlung der Frohbotschaft eine Anpassung an
die Eigenart des anderen Menschen erfahren. Dabei werden allmihlich lebens-
fremde Illusionen und romantische Vorstellungen iiber die ,fremden Erdteile®
schwinden und man wird lernen, andersgeartete Vélker und Menschen aus gréBerer
Nihe und liebender Vertrautheit zu sehen und verstehen. Es werden allmihlich
schwinden manche Vorurteile und Befiirchtungen, es werden sich lockern sturer,
unkluger Eifer (fiir méglichst groBe Bekehrungsziffern) und unbegriindetes Fest-
halten an Tradition und kirchlichem Brauchtum zugunsten einer Orientierung
an den vorgegebenen Tatsachen und eines suchenden Strebens nach Anpassung
(aggiornamento) an die Umstinde des Ortes und der Zeit, wo immer und wie
immer sich Méglichkeiten bieten.

Hat man im allgemeinen schon vor dem Konzil gewuBt, daB man mit einem ra-
piden Fortschritt der Entwicklung Schritt halten muBte, so ist im Konzil die Uber-
zeugung durchgebrochen, da8 in einer sich mit rastloser Schnelligkeit entwickelnden
Welt, wo die Veranderungen sich iiberstiirzen, jedes Apostolat zum Scheitern ver-
urteilt ist, das sich weigert, Anschauungen und Methoden zu dndern und anzu-
passen; daB ferner unbegriindetes und daher unberechtigtes Festhalten an Tra-
ditionen oft dazu verfiihrt, nur mehr die Mittel um der Mittel willen zu pflegen
(aus Traditionseifer) und das Ziel, das heiBt das Wesentliche, dabei aus dem Auge
zu verlieren.

* Redaktionelle Fassung des Originalartikels , The Council, The Missions, and the ,missions‘.

17 257



Weil die Weltsituation sich geindert hat, ist auch die Situation der Kirche in der
Welt heute anders als vordem. Doch das ist nichts Neues. Oft schon hat sich die
Kirche ,gedndert“ und der jeweiligen Situation angepaBt im Sinne des Herren-
wortes ,,Allen alles werden!“. Auch die Kirche hat ein Kindesalter durchschritten
und ist langsam herangereift. Thre GroBe, ihre EinfluBsphire, ihre Macht, ja in
gewissem Sinne ihr Charakterbild haben sich gedndert.

Ja, alle Reformen erscheinen als Versuche und Beitrige zur Entwicklung des
»Charakters“ oder der jeweiligen Eigenartigkeit oder besser Mentalitit, wenn wir
den Vergleich weiterfithren wollen. Es ist genauso wie bei einem jungen Menschen,
der reifen muB durch manche Berichtigung und Erweiterung seiner Erkenntnisse,
durch Verlagerung seiner Interessensphiren und durch Erwerbung eines Ver-
haltens, das mit der gednderten Lage jeweils rechnet und konkurriert.

DaB die Probleme der Kirche ein anderes Gesicht haben, wenn man sie von einem
alten oder von einem neuen Gesichtspunkt betrachtet, ist eine Binsenwahrheit.
Das ist bei allen derartigen Artikeln zu finden. Das meiste jedoch, was geschrieben
und zu lesen ist iiber das Konzil, wurde vom Blickpunkt und aus dem Selbstver-
stindnis der Kirchengemeinschaften vergangener Zeiten heraus geschrieben, wobei
sie das christliche Abendland vor sich sahen.

Das Konzil jedoch hat erwiesen, daB die Situation inzwischen ganz anders geworden
ist. Das abendlidndische Bild hat sich gedndert. Die Kirche ist aus dem jiidischen
Raum, aus dem griechischen Raum, aus dem réomischen Raum, aus dem abend-
lindischen Raum, aus dem europidischen Raum hinausgewachsen und Weltkirche
geworden. Ein Viertel der Konzilsviter kam aus jungen Kirchengemeinden, und
nun wurden Ansichten offenbar, die nicht mehr rein westlicher oder abendlandischer
Orientierung waren. Der EinfluB dieser Konzilsviter war nicht nur wihrend der
Konzilsverhandlungen zu spiiren; man wurde sich allmdhlich bewuBt, besonders
auch in den Kreisen der Hierarchie, daB hier sich aus dem SchoB3 der Kirche wie
bei einer Neugeburt eine nova creatura erhob, freilich etwas Neues, Niedagewesenes,
aber ungemein Wertvolles, Starkes, Eindrucksvolles, Hoffnungsvolles. Das kann
aber denjenigen nicht iiberraschen, der weiB, daB in jenen jungen Kirchen der
kraftvollste Teil der Kirche sich manifestiert, wo die Kirche im Vormarsch ist.
Fiir diese jungen Kirchen im Aufbruch ist es nun eine unabdingbare Pflicht, daf3
sie anpassungsfihig sein miissen; es geht dabei ja um Sein oder Nichtsein.

Riickblickend auf die Konzilsperioden konnen wir Probleme umreifen, die in
nichster Zeit dringend Aufmerksamkeit fordern. Sie sind ihrer Natur nach unbe-
queme Angelegenheiten, ,,heiBe Eisen®, die von denen, die diese Fragen losen sollen,
Demut und Unerschrockenheit verlangen. Diese sollen diese Aufgaben als Gaben
und Ergebnisse, als Friichte des Apostolates wéihrend der letzten Jahrhunderte,
und wenn sie auch Schwierigkeiten bedeuten, betrachten; sie sind ein Erfolg der
Kirche.

Als erstes heiBes Eisen wire der Begriff ,,Mission®, das heilt Sendung der Kirche,
zu kldren. Soll Mission nur als Predigt des Evangeliums verstanden werden, soll
Mission nur bedeuten bekehren und taufen? Daran denkt man wohl meistens beim
Lesen von Statistiken iiber die Téatigkeit der Missionen. Sollte man nicht doch
den Begriff ,,Mission“ heute vertieft fassen? Ist Mission nicht lebendige Prasenz des
mystischen Leibes Christi, der, wo immer es nur moglich wird, diese Welt in sich
aufnimmt, die Menschheit sich eingliedern will?

Ferner leben wir in einem Zeitalter, dessen Hauptanliegen doch irgendwie iiberall
die Freiheit ist, die Unabhéngigkeit. Ist es da etwa zuviel verlangt an Toleranz
und liebendem Verstehen und Eingehen auf den andern, wenn echte Freiheit des
Gewissens, des Glaubens, des Gottesdienstes und seiner Formung verlangt wird?
Drittens ist unsere Gesellschaft pluralistisch, eine Tatsache, die sich auch zeigt in

258



einer Vielheit von religiésen Gebrauchen und Anschauungen. Dies verlangt von
uns nicht nur die realistische Einstellung zur Tatsache, daB die iiberwiegende
Mehrheit der Weltbevolkerung nichtkatholisch ist, sondern auch dafiir, daB die
Kirche eine ,kleine Herde* ist.

Ferner gibt es da den Ablauf des Weltlichen, Diesseitigen, Zeitlichen, Materiellen
und unsere geistige Einstellung ihm gegeniiber; daraus resultieren dann die tig-
lichen Pflichten des Christenmenschen mit klarer Konsequenz. Die Sorge um ein
Zusammenstreben aller fiir eine Besserstellung des einzelnen und fiir eine bessere
Welt im ganzen gesehen, mag ein zweitrangiges Anliegen sein fiir die Kirche, es
bleibt aber doch ein echtes Anliegen. Es stellt tatsichlich einen integrierenden Teil
ihrer Mission dar. Denn hier geht es um die wichtige Frage der Zusammenarbeit
zwischen kirchlichen und weltlichen Stellen, deren Wirkungskreis sich in diesen
»gemischten® Angelegenheiten iiberschneiden. DaB auch hier auf diesem Gebiete
eine gewisse Revision der bisherigen Anschauungen notwendig ist, leuchtet ein,
wenn man in der Geschichte nachblittert, in den Kapiteln iiber die zeitweise Vor-
herrschaft des Klerikalismus oder des Antiklerikalismus.

Wenn es um die Frage der Einheit geht, miissen zwei Gesichtspunkte aus dem
Fragenkomplex iiber die Mission der Kirche hervortreten. Der eine Aspekt sieht
die ,,Einheit der Christen®, wie sie gemeinhin verstanden wird, das heiBt die Wieder-
vereinigung der getrennten Briider christlichen Bekenntnisses oder in einem wei-
teren Sinne die Heimfiithrung aller Menschen guten Willens in die eine Herde.
Einige Zeit gab man sich dem Eindruck hin, als wire dies das Hauptanliegen des
Konzils. Wenn man nun wei}, daB8 dies ein MiBverstindnis gewesen ist, bleibt
immerhin das Anliegen in unverminderter Aktualitit bestehen.

Der andere Aspekt betrifft mehr den theologischen Begriff des Katholizismus;
er meint ,,die Vielfalt in der Einheit®, das ist im tiefsten sein Wesen, seine Stirke,
seine Sendung, die Freiheit in der Bindung. Katholizismus bedeutet nichts Gerin-
geres als den gesunden, natiirlichen Ausgleich der lebenzeugenden Spannung
zwischen der notwendigen Einheit im echten Glauben mit den verschiedenen
Eigenarten der Menschenkinder, mit denen er eine Gemeinschaft bilden soll.
Hier ist eine groBe Elastizitit vonnéten, die es der Kirche erméglicht, sich richtig
anzupassen. Die jungen Christengemeinden (= Kirchen) unserer Zeit verlangen
dringend die Beriicksichtigung dieser beiden Aspekte der ,,Vielfalt in der Einheit®,
wenn sie blithen und Frucht bringen sollen. Bei diesem Thema méchte ich schlieB-
lich auch darauf hinweisen, wie notwendig eine Richtigstellung unserer Begriffe
von Mission und Sendung der einzelnen Glieder der Kirche ist; dabei meine ich
nicht etwa die Missionsgesellschaften, sondern den Hochklerus, den Seelsorgeklerus
und die Laienwelt; denn eine jede Gruppe hat ihre wichtige spezielle Aufgabe
bei der Ausbreitung des Gottesreiches. Da spielen herein die Grundfragen nach
Ziel und Weg, Ausbildung und Anwerbung, Fragen schwerer Verantwortung,
angefangen vom Unterricht der Kinder bis zur Entwicklung christlichen Gemeinde-
lebens.

Alles in allem, die Gewissenserforschung der Kirche erstreckt sich bei den Konzils-
vatern mit dem Heiligen Vater zusammen auf ein einmalig weites Gebiet und von
ihrem Ergebnis wird die Gestalt der Kirche und die Formung ihrer missionarischen
Wirksamkeit fiir lange Zeit geprégt werden. Zahlreiche Veroffentlichungen werfen
Schlaglichter auf Weg und Richtung, welche die Entwicklung der Dinge nehmen
mag.

Um es nochmals zu sagen: Es besteht ein groBer Unterschied zwischen der Si-
tuation der Kirche, da sie in den neuentdeckten Teilen der Erde FuB zu fassen
begann und tatsichlich FuB gefaBt hat, und der heutigen Situation. Der Unter-
schied ist so gewaltig, daB die auftauchenden Probleme und Fragen entsprechende

e 259



Antwort und Lésung verlangen, die wir mit dem Wort ,,Anpassung® zusammen-
fassen. Vielleicht kénnen einige der dargebotenen Uberlegungen fiir dieses Gebiet
der Anpassung nicht nur interessant und neu, sondern tatsichlich wegweisend und
hilfebringend sein,

Wenn wir die Kirche unter dem Thema Unterschiede und Veranderungen nochmals
geschichtlich betrachten, so ist besonders zu unterstreichen die Tatsache, dal} die
Kirche seit ihren Anfingen im Schatten des Rémischen Imperiums lebte und dann
durch Jahrhunderte im Schutze des Heiligen Romischen Reiches. Zuerst breitete
sie sich in diesen Rdumen aus. DaB dabei in der nachkonstantinischen Ara die
Idee des Christentums eine Prigung erhielt von jenem Zeitalter, das Weltliches
und Geistliches in einen Topf schiittete und keine klaren Grenzen zog, ja die An-
gelegenheiten als hauptsichlich geographische betrachtete, ist dem Kenner der
Geschichte verstindlich. Ebenso einleuchtend ist, daB damals niemandem ein
Gedanke kam, daB unterjochte Vélker es zur staatlichen Unabhingigkeit bringen
kénnten. Man denke nur daran, wie lange sich die Sklaverei in der christlichen
Ara gehalten hat, Ebensowenig dachte man damals an eine Verpflichtung, unter-
entwickelten Lindern und Voélkern zu helfen; war doch immer noch das unge-
schriebene Gesetz (des Heidentums!) praktisch in Geltung, wonach das stirkere
Volk das schwichere beherrschen sollte. Und wo es einzelnen gelang, trotz rassischer
Inferioritdt ein Biirgerrecht zu erlangen, bekam er selten die Auswirkung dieses
Rechtes in wohlwollender Weise zu spiiren. Mag man nun fragen: ,,Was hat dies
denn eigentlich mit der Kirche zu tun?“ Ich antworte: ,,Sehr viel!” Scheint es
doch, daB damals, als die erste Missionierung im Innern Europas startete, jene
Mentalitit mitspielte, die sich zur Beherrschung der Erde in jeder Hinsicht berufen
wihnte, die gerade StraBen mit rémischer Genauigkeit durch ganz Europa zog,
mit Standortlagern da und dort und wenig Sinn fiir Verbindlichkeit und Ver-
stindnis fiir den anderen. All dies 1aBt sich aus der Geschichte und dem Geiste
jener Zeiten begreifen, und wir méchten keineswegs jenen geschichtlichen Werde-
gang verurteilen, wohl aber beurteilen. Die Kirche hat sich in jenen Zeiten eben
der jeweiligen Zeitsituation angepaBt, sich Wissen und Anschauung jener Epochen
zu eigen gemacht und damit gewirkt, soweit dies mit ihrer wesentlichen Botschaft
vereinbar war. Und derselbe Grundsatz gilt auch heute. Heute miissen wir uns
ehrlich die Frage stellen, wieviel denn von dem, was wir in unserer Vorstellung
als traditionell verehren und festhalten zu miissen wihnen, heute seinen Sinn und
seine Existenzgrundlagen verloren hat. Ja manches, was frither Férderung bedeutete,
ist vielleicht (oder sicher) heute zum Hindernis und zur Erschwerung geworden.
Wenn bei den Missionaren immer wieder Klagen laut werden iiber manche Be-
vormundung und Behinderung auf dem Gebiete bloBer unwesentlicher Dinge, mag
jener Geist des alten Roémers gegenitber den Vélkern in den Reichsprovinzen
spurenhaft zu spiiren sein.

Eine Zeit hatte man (oder da und dort hat man noch!) die Vorstellung vom Mis-
sionidr als einem Entdecker, , Pfadfinder, Avantgardisten, der die neue Welt fiir
Gott erobert; eine uneingestandene, wehmiitige Erinnerung an die Zeit, da Europa
begann, die Meere zu befahren. Hatte nicht damals das Aufpflanzen des Kreuzes
eine unerwiinschte und gefihrliche Ahnlichkeit mit dem Aufpflanzen der Fahne
der Conquistadoren in fremdem Land? Wir mochten den Gedanken nicht weiter
ausfithren; denn was nach dem Hissen der Flagge oftmals geschah, gereicht den
Bringern der Zivilisation wohl nicht zur Ehre.

Und haben nicht auch wir allzu félschlich Macht fiir die Mission der Kirche ge-
halten? Ob es nun die Macht des Wissens, des Geldes, fachlicher Erfahrung und
der daraus sich ergebenden Stellung war. Vielleicht denken wir heimlich auch
heute noch genauso. Wenn wir aber unsere Auffassung, unseren Begriff von Mission

260



und Sendung einer Korrektur unterziechen wollen (und miissen), muB er vor allem
von jenen ,Macht“faktoren gereinigt werden. Und der reine Missionsbegriff ist
reichlich anders, er heiBit: Dienen ohne jegliche Gewalt, dienen in ehrfiirchtigem
Respekt vor der Person, und wire er auch ,,nur® ein armer Heide. Dieser Dienst
mit GroBherzigkeit und Verzicht auf jeden Eigennutz, dieses restlose Dienen, das
ist in Wahrheit Macht und Kraft und Herrschaft iiber die Menschenherzen, weil
sich der dienenden Liebe niemand auf die Dauer verschlieBen kann.

Es ist eine traurige Tatsache, daB der christliche Gedanke in unseren Tagen nicht
von tieferer Wirkung mehr ist. Man sucht in den Gebieten mit einem altererbten
Christentum nach einem wesentlichen EinfluB, so, daB die Gesellschaft und die
offentliche Moral davon geprigt wire. Was wir finden, ist oberflichliche Etikette,
christlicher Firnis, Christentum als Daseinsverschénerung, als Verklirung von
Familienereignissen und Lebenshilfe bis zum kirchlichen Begribnis. Wir diirfen
uns wirklich nicht langer mehr der T4uschung hingeben, als wir es ohnedies schon
getan. Die Gemeinschaft der Christenheit in der Welt ist nicht nur klein, sie wird _
es auch bleiben noch fiir lange Zeiten. Die Folgerung daraus ist ohne Zweifel die,
daB der Gedanke der zahlenmiBigen Zugehorigkeit nicht zuletzt bestimmend sein
kann, um ein Urteil iiber die tatsichliche Wirksamkeit der Kirche unter den Men-
schen abzugeben. Eine bloBe (statistisch interessante) Betreibung von zahlreichen
Bekehrungen scheint nicht die dringlichste Aufgabe echter Mission zu sein; be-
sonders dann nicht, wenn dabei der Sendungsauftrag der Kirche, die gesamte
Welt mit jenen Ideen, Grundsitzen und Tugenden, die unser christliches Erbgut
sind, zu durchdringen, beeintrichtigt wiirde. Wir miissen uns schlieBlich und end-
lich von dem Gedanken losmachen, daB der Fortschritt der Kirche in raumlicher
Ausbreitung der evangelischen Verkiindigung bestehe, in der AufschlieBung wei-
terer Gebiete. Das ist heutzutage nicht mehr bedeutend. Heute miissen wir all
unsere Kraft darauf verwenden, das Erdreich im Menschenherzen selber zu ge-
winnen, der Sauerteig des Christentums muf die sozialen und kulturellen Belange
der erwartungsvoll harrenden Menschheit durchdringen. Dieses unsichtbare Wirken
in der dunklen Tiefe der Seelen hat ein gutes theologisches Fundament in der Lehre
von der unsichtbaren Gliedschaft am mystischen Leibe und vom Erwerb des Gnaden-
standes durch die inneren Akte der Liebe und der Reue. Die wahre aktive Prisenz
der Kirche unter der gegenwirtigen Menschheit kann nicht gemessen werden
mit den MaBstiben bloBer Organisation und Routine, nicht nur also mit Statistik,
sondern nur mit der Sicht auf die stirkere Lebendigkeit und Energie ihrer davon
ergriffenen und geformten Glieder und von ihrer ,aktiven Gegenwart® in der Welt.
Es ergibt sich aus diesen Uberlegungen klar und unerbittlich die Forderung nach
einem indirekten Apostolat (im Gegensatz zum direkten der Wortverkiindigung)
echter Menschlichkeit im Gedanken an die ,,anima naturaliter christiana® und in
der Tat mitfithlender Barmherzigkeit und grenzenloser Liebe, die nicht ,,von dieser
Welt® ist und Zeugenschaft ablegt von einem Reich, das iiber uns ist. Dies ist und
bleibt auch der einzige Weg, auf dem echte Bekehrung gefunden wird.

Die Unterscheidung zwischen ridumlich gefaBter Weltmission im Sinne von ,,AuBen-
Mission® und Arbeit in die Tiefe (nach dem Gleichnis vom Sauerteig) dringt zur
Uberlegung, ob denn immer noch gewisse Ausdrucksweisen (und die ihnen zugrunde
liegenden Denkweisen), die in fritheren Zeiten ihre gute Berechtigung hatten,
auch heute noch weiterleben sollen. Der Ausdruck ,AuBen-Mission® (foreign-
missions) entspricht heute nicht mehr der Wirklichkeit. Es ist in der Tat schwer
zu verstehen, worauf sich dieser Ausdruck méglicherweise beziehen kénnte. Soll
er bedeuten Mission an den nichtabendlindischen Kulturen oder an den auBer-
europdischen Vélkern oder unter den farbigen Stimmen oder den unterentwickelten
Landern? Diese Begriffsunterscheidung gibt es in der Kirche nicht, ihre Sendung

261



ist ,Mission® einfachhin ,in alle Welt, zu allen Geschopfen®. Fiir die Kirche gibt
es kein ,,AuBen®; wir alle sind in ihr, von ihren Mutterarmen umfangen, wissend
oder unwissend. Ausdrucksweisen aus ldngst vergangenen Tagen aus geographischer
Sicht sollten durch zeitgemiBe ersetzt werden. Sonst kénnte man wohl ganz gut
auch fragen, ob denn jene Kirchen (der foreign missions) etwa ,,Nichtrémisch®
seien, weil sie sich nicht in Rom befinden.

Wir haben oben schon darauf hingewiesen, es sei unzutreffend, anzunehmen,
daB die Kirchengemeinschaften in den ersten Zeiten ihres Bestehens in einem
christlichen Milieu gelebt haben; sie wurden in eine nichtchristliche Welt hineinge-
griindet. Ist es heute nicht vielfach dieselbe Situation? Der Unterschied zwischen
einem Leben in der heidnischen Atmosphire des Ostens und einem gleichen Leben
im Westen ist wohl nicht bedeutend. Wenn es nun in Wirklichkeit eine berechtigte
Weiterfithrung des Fachausdruckes ,,AuBen-Mission® oder ,,Heidenmission® nicht
gibt, dann sollte man auch die Auffassung korrigieren, als seien die Missionare
absonderliche Pioniere. Freilich sind sie in gewissem Sinne Spezialisten (und miissen
es fallweise sein!) auf ihrem Gebiet, wie andere Menschen auch. Jedenfalls sollte
sich die Publizistik bei Schilderungen in diesem Punkte vor jeder Verzeichnung
hiiten, um nicht falsche Leitbilder zu propagieren, wenn sie mit ihren Artikeln
Interesse fiir das Missionswerk der Kirche wecken will, um Geldmittel, Berufungen
oder anderweitige Hilfe zu erlangen. Unsere heutige Jugend ist sehr realistisch
geworden und niichtern und kann und will es nicht mehr wahrhaben, da8 sie
grundverschieden sei von der Jugend anderer Gebiete; sie fallt auch nicht mehr
so herein auf Reklame, die mit Lirm, Ubertreibung und Verzeichnung der Tat-
sachen arbeitet. Das sollte bei Schilderungen vom Leben in der Mission beachtet
werden, wenn man sich und andere vor Enttiuschungen kiinftighin bewahren will.
Dabei soll nicht geleugnet werden, daB fiir jene, die auBerhalb ihres Vaterlandes
wirken, eine Auswahl und Ausbildung, eine Spezialisierung notwend;g ist. Es sollte
nur nochmals betont werden, daB bei allem Wirken der Kirche eine gesunde
realistische Einstellung notwendig ist; man muB den Mut und die Demut haben,
die Dinge so zu sehen und die Menschen so zu nehmen, wie sie naturgegeben und
naturgebunden in ihrer gewohnten Umgebung eben existieren, man soll sie nicht
mit Gegebenheiten anderer Gebiete vergleichen und Konsequenzen ziehen, die
nicht der Sache niitzen. In diesem Zusammenhang ist es vielleicht niitzlich, auf die
in der Internat. Rev. of Miss. 1959 von Dr. Leslie gebotenen Beobachtungen iiber
die Wesensziige der modernen Zeit hinzuweisen, die da sind: das Auf und Ab im
kulturellen Geschehen, Wiederaufleben vergangener Religionsformen, Anderungen
und Austausch von Kulturen, Isolierung innerhalb verschiedener Kulturen und
Auftauchen junger Kirchen. Das Wissen um diese Wirkfaktoren in unserer Umwelt
tragt bei zur Kenntnis der wahren Situation der Kirche in unseren Tagen. Wir
lernen damit auch besser sehen, was unser eigener Beitrag ist zum Werk dieser
Kirche und was andere auf demselben Sektor geleistet haben.

Unsere Welt, in der wir leben, ist nur eine. Das Menschengeschlecht ist eine Ein-
heit. Das Werk der Erlésung ist eines fiir alle. Und doch gilt, wie wir sehen (miissen) :
,,Variis modis bene fit.“ Alle Wege fithren nach Rom. Und diese Wahrheit ist das
Fundament der Universalitit unseres Katholizismus und jeder Wirksamkeit, die
dazu hilft, die Gnaden der sakramentalen Gegenwart in unserer Welt zu vermitteln.
Es héngt letztlich von den Umstinden ab, ob einzelne Praktiken, die jenem Ziel
(der Gnadenvermittlung) dienen sollen, wirklich missionarisch wirksam sind oder
nicht. Hier zeigt sich die heute am meisten in Erscheinung tretende Seite der
Kirche, ihre Universalitit, daB sie ,,allen alles* werde. Daher ist jede andere Men-
talitdt, jede Aufteilung und Aufspaltung der modernen Menschheit in héhere und
mindere Klassen und Rassen, jeder Versuch partikularistischen Bestrebens eine

262



Verachtung des Gebotes der Stunde und wird demzufolge die Priifung nicht be-
stehen. Wir haben oben schon betont, daB das Leben der Kirche immer schon
bestrebt war, das Denken der Jahrhunderte in groBen Linien mitzuvollziehen und
dadurch widerzuspiegeln. Wir kénnen nun hinzufiigen, daB dies so sein miisse,
weil das die notwendige Bedingung darstelle, wodurch sie die Zeiten iiberlebt.
Die Kirche triumphiert nicht, sie iiberlebt, und dies einzig dadurch, daf sie weil,
sie mub sich ,anpassen®, modernisieren. Ein kluges Vorgehen ist demnach ange-
zeigt, eine vorsichtige Anniherung, das heiBt bei einer Neugriindung soll in der
Mission nur das Mindestma8 der Bewihrung verlangt werden. Es soll zum Opfer
gebracht werden, was eben nicht anders méglich ist; sonst aber soll angekniipft
werden an schon Bestehendem; denn jede Entwicklung, die nicht aufbaut auf den
religiosen Werten und moralischen Gefithlen der Eingeborcnen, die sich fiir diese
Werte verantwortlich wissen, wird instinktiv abgelehnt. Das Evangelium ist nicht
veraltet, wenn auch eine Reihe von disziplindren Regeln und MaBnahmen, die
man heute noch in der Praxis und der Gesetzgebung findet, einer Uberholung
bediirfen. Tradition ist gewiB wertvoll, Uberlieferung bedeutet Schutz, doch
Konservativismus um seiner selbst willen ist unfruchtbar.

All das ist eigentlich nicht neu. Es besteht hier eine seltsame Parallele mit der Lage
der Urkirche. Die Wiege des Christentums war in der jiidischen Welt, die der
nichtjidischen Welt gegeniiber ungefihr die gleiche Haltung einnahm wie die
westliche Welt heute der anderen Hilfte der Menschheit, wie die alten Kirchen-
gemeinden den jiingeren gegeniiber. Der heilige Paulus fiihrte die Bewegung an,
die die Fesseln und Uberlieferungen ablegte, die er als veraltet erkannt hatte.
Damit gab er der Kirche die Méglichkeit, in einem fruchtbaren Boden Frucht zu
tragen; er gab dem alten Weinstock durch neue Triebe frische Kraft. Diejenigen
unter uns, die den Verlauf der Konzilsverhandlungen verfolgt haben, wissen,
daf die jungen Kirchengemeinden einen sehr ihnlichen EinfluB auf die heutige
Kirche ausgeiibt haben und daB die Wirkung dieses Einflusses noch keineswegs
vorliber ist.

Eine weitere Konsequenz der Uberlegungen im Sinne des Universalismus ist die,
daB diese jungen Kirchen, die in so vieler Hinsicht dieselbe Bezichung zur alten
Kirche haben wie unterentwickelte Lander zu den reichen, hoffentlich nicht langer
mit ausgestreckten Hinden wie Bettler an der Schwelle stehen miissen. Sie sind
domestici fidei innerhalb des Familienkreises; ihre Armut ist eine Mahnung fiir
ihre christlichen Mitbriider, eine Schande fiir die Familie. Die Geschichte unseres
Jahrhunderts gibt Zeugnis dafiir, daB bestindig Bemiihungen im Gange waren,
Gruppen, die kulturell, rassisch und geographisch einander ferne standen,
miteinander in Kontakt zu bringen. Ein enormer Fortschritt in der Ausarbeitung
schnellerer Verstidndigungsmoglichkeiten, eine gerechtere Verteilung der Welt-
giiter, eine erweiterte Beteiligung am allgemeinen kulturellen Erbe der Menschheit
wurde erreicht. Die Titigkeit der Kirche wihrend dieser Periode bestand in einer
explosionsartigen missionarischen Aktivitdt und Ausbreitungsarbeit. Sie glich einer
Kettenreaktion. Im groBen und ganzen war es eine gesteuerte Explosion, die dem
Fortschritt neue Wege erdffnet hat. Wir miissen nun mit ihren Auswirkungen zu-
rechtkommen. Die Zeit wartet nicht auf uns. Es besteht eine dringende Notwen-
digkeit, um so mehr, als die Krifte des Bésen in der Welt sich dieselben neuen
Energien zunutze machen und sie genauso wirksam werden konnen.

Das ist also die neue Lage. Welche Antworten kénnen wir auf die mit ihr ver-
bundenen Probleme geben? Es scheint uns, daB sie in der Idee der Universalitit
zusammengefaBBt sind. Die Mission der Kirche dient vor allem einmal allen Men-
schen auf der Basis der Gleichberechtigung. Sie muB weit genug gefaBt sein, um
Verschiedenheiten im Nicht-Wesentlichen einbezichen zu kénnen; sie muB tolerant

263



genug sein, um mit allen zusammenarbeiten zu kénnen, ausgenommen natiirlich
das moralisch Bose.

Die Kirche hat ihr Gewissen erforscht und tut dies immer noch. Die folgenden
Entschliisse miissen auf einer praktischen Basis aufgebaut werden, auf Verhiltnissen,
mit denen wir rechnen miissen, unter Beriicksichtigung des Denkens und Strebens
der Gegenwart.

Drei Punkte sind es, die, mit besonderem Bezug auf die jungen Kirchen, unver-
ziiglich in irgendeiner Form behandelt werden miissen. Das Konzil hat angedeutet,
daB die Hierarchie mehr kollegiale Verantwortung iibernehmen und mit dem
Heiligen Vater in der Verwaltung der ganzen Kirche enger zusammenarbeiten soll.
Ein Bischof soll in seiner Dibzese nicht linger mehr verlassen und einsam dastehen
in der Sorge um die Seelen. Der Weg steht offen fiir eine neue Zusammenarbeit
zwischen Bischofskonferenzen in verschiedenen Teilen der Kirche, fiir eine herzliche
Aufnahme der weniger Begiinstigten, fiir einen fruchtbareren Austausch von Nach-
richten und ausreichenden Hilfsmitteln.

Ein zweiter Punkt betrifft die Missionsgesellschaften, die, so scheint uns, in engerer
Zusammenarbeit mit der Hierarchie als bisher arbeiten mufBliten. Es ist Aufgabe
der Missionsgesellschaften, der Hierarchie sowohl in spendenfihigen als auch in
spendenbediirftigen Gebieten zu Diensten zu stehen. In den Geber-Diézesen wollen
sie der Hierarchie helfen, ihren Auftrag gegeniiber der Weltkirche zu erfiillen.
In den jungen Kirchen dienen sie der Hierarchie als Helfer in der Seelsorge. Frither
waren sie insbesondere fiir die Aufbauarbeit verantwortlich ; sobald diese Griindungs-
periode vorbei ist, stehen sie im gleichen Verhéltnis zu den Bischéfen wie die Ordens-
niederlassungen in lange bestehenden Diézesen. Es gibt noch einige wenige Mog-
lichkeiten, wo Orden eine regionale Sonderstellung behalten haben, als ein Bei-
spiel des Partikularismus, der mit der Universalitit der Kirche, die alles wie eine
Kuppel iiberspannen soll, kollidiert.

SchlieBlich besteht noch die Notwendigkeit, Wesen, Funktion und Namen (mit
seinen odiosen Assoziationen in der heutigen Zeit) der ,,Propaganda fidei“ zu
dndern. Thre Aufgaben werden in Zukunft hauptsidchlich auf dem Gebiet der
Planung und Koordination der allgemeinen Glaubensverbreitungsarbeit liegen.
Die Durchfithrung dieser Grundsitze an Ort und Stelle wird den Bischéfen iiber-
lassen bleiben. Da es dann keine spezifischen Missionsgebiete, sondern nur noch
festgegriindete Kirchengemeinden auf der Welt geben wird, wird diese Kongre-
gation aus allen Gebieten Fachleute berufen, die nicht nur beziiglich der Verhalt-
nisse und Probleme auf der ganzen Welt praktische Erfahrung haben, sondern
auch die wichtigsten Landessprachen beherrschen. Eine Anderung dieser Art im
Zentrum der Missionsarbeit wiirde von unvorstellbar guter Wirkung fiir die ge-
samte Glaubensverbreitung sein.

Auf diese Gedankenginge gibt es nun drei mégliche Reaktionen: ein Achselzucken,
das derartige Angelegenheiten der Allwissenheit des Heiligen Geistes tiberlaBt; dann
die ausweichende Haltung derer, die sich zum Schutz gegen die mit Anderungen
verbundenen Unannehmlichkeiten auf die Tradition berufen und ihre veraltete
Einstellung dadurch stiitzen, daB sie sich mit Gebieten befassen, wo sie neue Ver-
héltnisse vermeiden konnen; und endlich die realistische, gldubige Geisteshaltung,
die trachtet, iiber die tiglichen Pflichten nicht zu vergessen, dal einer der Wege,
auf denen Gott seinen Willen kundtut, der Weg des Fortschrittes ist, denn Gott
geht durch die Zeit!

264



