mag noch so liturgiegerecht sein, unsere Frommigkeit im personlichen, bewuBten
Vollzug mag noch so innig sein, unsere Gabe wird nicht angenommen oder wir
konnen, neutestamentlich gesagt, nicht in das Opfer Christi eingehen, wenn wir
nicht zuvor das Unrecht am Bruder, also die Lieblosigkeit, aus uns entfernen . ..
Unsere Zeit ist eine Zeit gesegneter liturgischer Erneuerung. Und Ihr wiBt, wie
sehr mir in unserem Bistum die titige, fromme Mitfeier der Liturgie am Herzen
liegt. Darum mochte ich Euch voll Freude und voll Dank vor unserem Herrn
gestehen, wie froh ich dariiber bin, daB gerade in diesem Jahr die Karwoche und
das Osterfest in vielen Gemeinden mit erneuertem Eifer und in rechter Teilnahme
gefeiert wurden. Aber Kult und Liebe, Liturgie und Caritas gehéren unaufléslich
zusammen. Sonst wird das liturgische Bemiithen zum Leerlauf, schon der Vollzug
der Liturgie selbst ist ohne diese Hinordnung zur Caritas unvollstindig, und die
Liturgie bleibt ohne Frucht fiir unser Leben in einer Welt, die so kalt ist und ge-
radezu nach herzlicher, titiger Liebe schreit®2.*

Die Liturgie ist nach der Lehre des II. Vatikanischen Konzils wichtigste Lebens-
funktion des ganzen Organismus der Kirche. Als solche setzt sie lebendige Glieder
voraus, das heiBt Glieder, die gewillt sind, als dienende und miterlésende Organe
des fortwirkenden Christus die Liebe Christi zu verwirklichen. Die Liturgiefeier
im Geiste und in der Wahrheit setzt die Gemeinschaft derer voraus, die sich in
Christus oder die Christus ineinander lieben. Wenn sich die in Christus geschenkte
mystisch-sakramentale Gemeinschaft nicht téglich und stiindlich durch das
einzelne Glied des Herrenleibes verwirklicht, dann ist die These von der missio-
narischen Kraft der Liturgie in akuter Gefahr zum abgegriffenen Slogan zu werden.

Das MaB unserer Bruderliecbe bestimmt das MaB unserer Teilhabe am Leben
Christi, des Hauptes, und am Leben des Leibes, der Kirche. Das MaB unserer
Teilhabe am Leben des einen Christus bestimmt das MaB sowohl unserer Teilhabe
als auch unserer lebendigen und titigen Teilnahme an der wichtigsten Lebens-
funktion und héchsten Lebensbetitigung des Organismus der Kirche, an der
Liturgie, durch die einerseits Gott die Kirche im Heiligen Geist durch Christus
heiligt und durch die andererseits die Kirche im Heiligen Geist durch Christus, ihr
Haupt, den Vater verherrlicht und den an Christus Glaubenden das Heil vermittelt.

JOSEF RIEF
Das Fasten in christlicher Sicht

In einer Zeit, in der das dem katholischen Christen von der Kirche auferlegte
Fastengebot kaum noch einen nennenswerten Verzicht fordert!, erscheint es ab-
wegig, iiber das Fasten groBe Erwigungen anzustellen. Das Rad der Geschichte
148t sich nicht ohne weiteres zuriickdrehen?. Anderseits wére es naiv, wollte man

22 |, Dépfoer, Eucharistia der Caritas, in: Caritasdienst. Mitteilungen des katholischen Caritas-
verbandes der Frzditzese Miinchen und Freising 16 (1963), H. 5, S. 40 f.

Vgl. das Indultum der Sacra Congregatio pro negotiis ecclesiasticis extraordinariis vom 19. 12.
1941, in: AAS 33, 1941, 516-517; das Indultum circa abstinentiam et ieiunium der Sacra Congre-
gatio Concilii vom 22. 1. 1946, in: AAS 38, 1946, 27; das Decretum de abstinentiae et ieiunii
lege observanda der Sacra Congregatio pro Ecclesia Orientali vom 28. 1. 1949, in: AAS 41, 1949,
31-32; das Decretum de abstinentiae et ieiunii lege observanda der Sacra Congregatio Concilii
vom 28. 1. 1949, in: AAS 41, 1949, 32-33.

Vgl. F. Bammel, Art. Fasten I, in RGG 3. II 881: ,,Der Fastenbrauch ... hat fast iiberall drei
charakteristische Merkmale: feststehende Fastenzeiten, konstante Intentionen bzw. Funktionen,
die das Fasten positiv werten, und auf hochreligiéser Stufe die Tendenz einer Relativierung und
Eliminierung der Fastensitte.*

™

119



dem jeweils Neuen als einer iiber alle Kritik erhabenen GréBe blind vertrauen.
So verdient auch die gegenwirtige Fastenpraxis kritisch betrachtet zu werden,
damit iiber dem Neuen das Giiltige und Verbindliche, das im Uberkommenen
gelebt hat, fiir die Gegenwart erhalten bzw. in ihr zu neuem Leben erweckt werde.

1. Der biblische Befund

Der Mensch des Alten Testamentes kennt die Ubung des Fastens und bejaht sie.
In dieser Hinsicht bewegt er sich, jedenfalls duBerlich betrachtet, ganz und gar
im Rahmen des religidsen Brauchtums seiner Zeit und seiner Umgebung. Es ist
iibrigens nicht zu bestreiten, daB sich im Raum der alttestamentlichen Fasten-
praxis auch das Wirksamwerden heidnischer Motive feststellen 146t, wenigstens
insofern, als die Anlisse fiir das Fasten etwa bei den Agyptern, Griechen und R&-
mern im Alten Testament teilweise ihre Entsprechung haben. Auf beiden Seiten
kennt man das Fasten bei Todesfillen, das Fasten als Vorbereitung fiir die ,,Be-
gegnung® mit der Gottheit und endlich das Fasten als Versuch der ,,EinfluBnahme*
auf die Unsterblichen®. Aber es kann nicht iibersehen werden, da die Motive,
von denen die Ubung des Fastens im Alten Testament bestimmt ist, durch die
Eigenart des Jahwe-Glaubens von der heidnischen Motivwelt verschieden sind und
eigentlich nicht in einem Atemzug mit ihr genannt werden koénnen. Das Fasten
bei Todesfillen mag durchaus der Furcht vor den Dimonen entsprungen sein?,
beim Israeliten und Juden steht fraglos das Gefiihl der Trauer im Vordergrund,
und dieses kann jederzeit durch eine gelduterte Religiositit vertieft und aufgefiillt
werden. Stirker als beim Fasten aus AnlaB eines Todesfalles zeigt sich die umge-
staltende Kraft des Jahwe-Glaubens bei der Motivierung jenes Fastens, das auf
die ,,Begegnung“ mit der Gottheit vorbereiten will und die ,EinfluBnahme* auf
sie bezweckt. Sucht nimlich der heidnische Myste durch Enthaltung von Speise
und Trank die Vereinigung mit der Gottheit zu erreichen, so dient etwa das vierzig-
tigige Fasten des Moses auf dem Sinai (Ex 34, 28; Dt 9, 9) der Vorbereitung auf
den Offenbarungsempfang, und ist fiir den heidnischen Zauberer das Fasten die
Vorbedingung fiir das Gelingen der magischen Kiinste, so bezweckt die ,,Einflu3-
nahme® auf Jahwe, die der fastende Israelit vor Augen hat, die Besédnftigung des
ziirnenden Gottes, die Befreiung von quélender Sorge und die Abwendung eines
Unbheils, das bereits hereingebrochen ist oder unmittelbar bevorsteht (2 Sam 12,
16 ff.; 3 Koén 21, 27; Ps 35, 13; Jer 36, 6. 9; Jon 3, 5 ff.). Dabei wird aber die Wir-
kung, die man sich im Alten Testament vom Fasten erwartet, nicht verstanden
als Folge einer EinfluBnahme auf Jahwe, sondern als Antwort Jahwes auf die
Bitten dessen, der durch das Fasten seine Sinnesanderung unter Beweis gestellt hat,
Das Fasten ist Ausdruck reumiitiger Gesinnung und Mittel zu ihr. Darum ist das
alttestamentliche Fasten immer nur ein die religidsen Handlungen (des Gebetes,
des Opfers, der Reue) begleitendes oder vorbereitendes Tun. , Fasten ist Gebet,
das sich alles von Gott erwartet®.” Es darf sich deswegen alles von Gott erwarten,
weil der Fastende seine Seele vor Gott gedemiitigt hat®.

Es ist freilich nicht zu leugnen, daB der Mensch des Alten Testamentes bei seinem
Fasten dem eigentlichen Sinn dessen, was er aus privater Initiative oder auf kul-
tische Anordnung hin getan hat, nicht immer gerecht geworden ist. Die Gefahr der

3 Vgl. J. Behm, Art. vijoric, in: ThWBNT IV 928, 20-35 und 927, 7 bis 928, 4.

4 Vgl. ebd. IV, 927, 19-21: ,,Solange die Seele des Verstorbenen noch nahe ist, droht beim Essen
und Trinken die Gefahr dimonischer Infektion.” Dazu R. Arbesmann, Das Fasten bei den Grie-
chen und Roémern. GieBen 1929, 25: ,Es ist. .. die Furcht vor der Schadenwirkung der Toten-
geister, die die Bewohner des Trauerbauses abhilt, Nahrung zu sich zu nehmen.

8 J. Gamberoni, Art. Fasten, in: Bibeltheologisches Waorterbuch. Hrsg. von J. B. Bauer. Graz-
Wien-Kéln 2. 1962, I, 335.

¢ Vgl. ebd. I, 334; dazu J. Behm, a. a. O., IV., 928, 15.

120



Verselbstindigung und Verdinglichung, von der jede religicse Ubung und Ein-
richtung bedroht ist, hat sich gerade in der alttestamentlichen Fastenpraxis ver-
hingnisvoll ausgewirkt. Vor allem im nachexilischen und rabbinischen Judentum
ist die Ubung und Wertschitzung des Fastens so sehr gesteigert worden, da3 man
schlieBlich um des Fastens willen gefastet hat. Man wollte durch das Fasten auch
den Fortfall des Opferkultes ersetzen. Bestimmend war dabei die Vorstellung,
daB Gott die Leistung als solche anerkennt und belohnt. Wihrend die kritischen
Stimmen, die sich in der Spétzeit gegen diese VerduBerlichung der Fasteniibung
richteten, sehr spirlich zutage treten?, sind die Propheten nicht miide geworden,
gegen .das landldufig betriebene Fasten ihre Stimme zu erheben. Jeremias ver-
kiindete den Spruch Jahwes: ,,Wenn sie fasten, hére ich nicht auf ihr Flehen®
(14, 12). Und Isaias stellte im Auftrag des Herrn die Frage: ,,Ist denn so ein Fasten,
wie ich es liebe, ein Tag, an dem sich der Mensch kasteit? Wenn man beugt, wie
die Binse sein Haupt und in Sack und Asche sich bettet? Nennst du das ein Fasten
und einen Tag, der Jahwe gefillt? Ist nicht vielmehr dies ein Fasten, wie ich es
liebe: Ungerechte Fesseln 16sen, Knoten des Joches aufmachen, Bedriickte frei
entlassen und jedes Joch zerbrechen? Besteht es nicht darin, dein Brot dem Hung-
rigen zu brechen und arme Obdachlose ins Haus zu lassen? Wenn du einen Nackten
siehst, daB du ihn kleidest, dich nicht dem, der deines Blutes ist, entziehst? Dann
bricht dein Licht wie Morgenrot hervor und deine Heilung schreitet schnell voran®
(58, 5-8). Hatte der Jahwe-Glaube bereits die in der ganzen Antike verbreitete
Fastenpraxis einer Kritik unterzogen, und zwar insofern, als er alle magischen
Vorstellungen verurteilte, so gingen die Propheten noch einen Schritt weiter,
indem sie verkiindeten, daB sich die Lauterkeit glaubiger und reumiitiger Gesin-
nung besser als in der Enthaltung von Speise und Trank in den Werken der Barm-
herzigkeit kundtun kénne. Das Neue, das sich hier ankiindigt, wird noch deut-
licher sichtbar bei Zacharias (7, 1-8, 23), wenn er das bisherige Fasten, weil nicht
auf Gott bezogen, fiir wertlos erklirt, und wenn er die an ihn gerichtete Frage
nach den Fastenterminen mit dem Hinweis auf die Freudentage beantwortet,
an denen nicht mehr vom leiblichen Fasten, sondern von der Verwirklichung der
Wabhrheit und des Friedens die Rede sein wird®.

Selbstverstandlich wird man angesichts der Verflochtenheit des Fastens mit dem
Phianomen der Religion iiberhaupt und mit der alttestamentlichen Frommigkeit
im besonderen nicht erwarten diirfen, daB die Enthaltung von Speise und Trank
als religisse Ubung durch die alttestamentliche Verkiindigung abgeschafft wird.
GewiB! ,Die Stellung, die Jesus zum Fasten einnimmt, ist neu und einzigartig®.*
Aber das Neue ist hintergriindig, hintergriindig wie das Geheimnis seiner Person
und das Anliegen seiner Predigt. Auf beide GroBen fallt von seiner Ubung bzw.
Einstellung zum Fasten, woriiber in der Versuchungsgeschichte und Mk 2, 18
bzw. Mt 9, 14-17 und Lk 5, 33-38 berichtet wird, ein charakteristisches Licht.
Wie auch ,,der Sinn der Versuchung Jesu bei den Synoptikern1®“ durch die Exegeten
bestimmt werden mag, das vierzigtigige Fasten zu Beginn seiner offentlichen
Wirksamkeit hat mit einer aszetischen Ubung nichts zu tun!?. Die drei Synoptiker
berichten iibereinstimmend, daB Jesus vom Geist in die Wiiste gefiithrt wurde;
Mt und Lk bemerken, daB er dort — doch wohl am Ort der Gottesndhe!® — keine
Speise zu sich genommen bzw. gefastet hat; Mk stimmt mit ihnen wieder iiberein

7 Vgl. J. Behm, a.a. O., IV, 931, 29-31.

8 Vgl. J. Gamberoni, a. a. O., I, 336.

? J. Behm, a.a. O., IV, 932, 9-10; dazu A.-]J. Festugiére, Urspriinge christlicher Frémmigkeit.
Freiburg-Basel-Wien 1963, 109.

10 Siehe die so iiberschriebene Abhandlung von R. Schnackenburg, in: ThQ 132 (1952) 297-326.

1 Vegl. J. Bebm, a.a. O., IV, 932, 19-20.

12 Vgl. R. Schnackenburg, a. a. O., 307.

121



in der Feststellung, daB er vom Teufel versucht wurde. Ob man nun der Uber-
zeugung ist, daB Jesus als der vom Geist Ergriffene eingefiihrt werden sollte, fiir
den andere als irdische Lebensbedingungen gelten!®, oder ob man daran festhilt,
daB Jesu Hunger nach dem vierzigtdgigen Fasten fiir den Satan der Ankniipfungs-
punkt war fiir jene Versuchung, in der Jesus sein Vertrauen und seinen Gehorsam
dem Vater gegeniiber bewahrt hat!¢, in beiden Fillen erscheint das Fasten Jesu
als eine dem Messias vom Geist Gottes auferlegte ,,Notwendigkeit“, in der Jesus
die in seiner Person angebrochene Gottesherrschaft offenbar machen wollte. Wenn
das Fasten, so gesehen, auch nicht mehr als asketisches Mittel fungiert, so ist ihm
doch nicht jede Bedeutung abgesprochen: Es kann grundsitzlich zum Zeichen
werden, in dem die Auseinandersetzung zwischen dem neuen Aon und dem alten
sichtbar wird. Aber diese Zeichenhaftigkeit kommt dem Fasten nicht insofern zu,
als es menschliche Leistung ist, sondern insofern, als es der Mensch auf géttliche
Berufung hin auf sich nimmt. Mit anderen Worten: Das Fasten ist als iiberkommene
Form der Frommigkeit nicht geeignet, von sich aus das Neue, das im Messias
angebrochen ist, zur Darstellung zu bringen?s.

Damit ist bereits die Antwort vorbereitet auf die Frage nach dem Anliegen dessen,
was Jesus in seiner Predigt iiber das Fasten gesagt hat. Sie kann so formuliert werden:
1. Die Fastenfrage hort auf, fiir Jesus eine Prinzipienfrage im Sinne des rabbinischen
Judentums zu sein. Es gibt denn auch in den Quellen keinen Anhaltspunkt dafiir,
daB Jesus wahrend der Zeit seiner 6ffentlichen Wirksamkeit gefastet hat. Mt 6,
16 ff. freilich ,setzt er voraus, daB freiwilliges Fasten als eine der iiblichen Formen
der Frommigkeitsitbung . . . weiterhin in Frage kommt!¢“. Wer es aber zu einer
Prinzipienfrage zu erheben versucht, muB sich sagen lassen, daB Fasten in Gegen-
wart des Brautigams widersinnig ware!?. 2. Die Fastenpraxis hort auf, eine ge-
setzlich geregelte und regulierbare Angelegenheit zu sein. Sie ist ihrem Motiv und
ihrer Gestalt nach in die Privatsphare® verwiesen (vgl. Mt 6, 16-18). 3. Fasten
kann im neuen Aon nur ,Zeichen und Sinnbild der Umkehr zu Gott!®* sein.
Thre Signatur ist die Freude. Sie entspringt dem Wissen, daB der Vater, der ins
Verborgene schaut, dem lauteren Tun sich nicht verschlieBt (vgl. Mt 6, 18).

Durch diese Stellungnahme Jesu ist der Weg frei fiir eine Neugestaltung der Fasten-
praxis im christlichen Raum. Das ist genau die Situation, die sich in der Apg und
in der neutestamentlichen Briefliteratur abzeichnet. Wird einerseits der Brauch
beibehalten, das Gebet durch Fasten zu bekriftigen (vgl. Apg 13, 3 und 14, 23),
so finden sich doch nirgends Einzelanweisungen iiber das Fasten??. Die Behauptung,
daB dem Neuen Testament das asketische Bemiihen fremd sei, ist damit nicht
ausgesprochen. Es gibt die Askese, aber sie wird nicht gesucht?!, und sie ergeht sich

13 Vel. J. Behm, a.a. OQ., IV, 932, 20-22.

14 Vgl. R. Schnackenburg, a. a. O., 315. Man kann nicht sagen, daB das vierzigtigige Fasten Jesu
nur zur Motivierung seines Hungers diene (vgl. dazu H. v. Campenhausen, Die Askese im Ur-
christentum. Sammlung gemeinverstéindlicher Vortrige und Schriften aus dem Gebiet der Theo-
logie und Religionsgeschichte. Heft 192. Tiibingen 1949, 21, Anm. 71).

* Vgl. J. Schmid, Das Evangelium nach Markus. Regensburg 2. 1954, 68.

16 J. Behm, a.a.O., IV, 932, 26-28; vgl. dazu R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments.
Tiibingen 2. 1958, 16.

17 Vgl. Mk 2, 19; dazu J. Jeremias, Die Gleichnisse Jesu. Géottingen 5. 1958, 44, Anm. 2 und 100.

18 Vgl. Mt 6, 16-18. Vgl. dazu, was H. v. Campenhausen (a. a. O., 29) im AnschluBl an Mt 19, 10-12
itber die geschlechtliche Askese bemerkt: ,,Hier sind natiirlich manche Formen des Ubergangs
denkbar, aber in unserem Worte selbst weist nichts auf die &uBeren Umstéinde oder Aufgaben hin; es
scheint den einzelnen Menschen und seinen freien EntschluB rein als solchen im Auge zu haben.*

13.J. Behm, a.a. O.; IV, 932, 30-933, 1.

* Vgl. R. Schnackenburg, Die sittliche Botschaft des Neuen Testamentes (Handbuch der Moral-
theologie. Band 6). Miinchen 2. 1962, 170.

* Vgl. 2 Kor 6, 5 und 11, 27, wo Paulus von vroreios spricht; gemeint sind ,,Entbehrungen, denen
er in seinem Beruf ausgesetzt war” (H. v. Campenhausen, a. a. O., 23, Anm. 85).

122



nicht in der akkuraten Befolgung eines Systems einzelner Regeln; sie ist vielmehr
bestimmt durch die Idee der Christusnachfolge, durch die Notwendigkeit, dem
Sein in Christus Ausdruck zu verleihen, und durch die eschatologische Erwartung.

Weil durch diese Motive der Horizont der innerweltlichen Werte gesprengt wird,
erscheint ein asketisches Bemiihen, das sich auf einzelne Ubungen von der Art des
Fastens etwa konzentriert, von vornherein unzureichend. In den Begriffen des
Wachsamseins??, des paulinischen ,,Haben als hitte man nicht®** und des Niich-
ternseins?* ist die Art der Askese, die vom Christen gefordert ist, zutreffender nam-
haft gemacht. Die in diesen Begriffen mitgegebene Aufforderung zur Askese ist
zwar so weit, daB sie die Ubung des Fastens nicht ausschlieBt, zugleich 148t sie
aber auch erkennen, daB das Fasten die Sonderstellung, die ihm in der alttesta-
mentlichen Religion zukam, in der Verkiindigung des Neuen Testamentes nicht
wieder erlangt hat und gar nicht erlangen konnte. Das Christentum ist keine
aszetische Bewegung?®.

11. Die Kritik an der Fastenpraxis in christlicher Jeit

e « - zeigt das neue Testament von Jesus zu Paulus und iiber Paulus hinaus eine zu-
nehmende Schirfe in der Ablehnung jeder Form der Nahrungsaskese, die religios
wesentlich genommen, das heiBt als Heils- oder Reinigungsmittel des Christen
empfohlen oder gar geboten wird?®“, so setzt bereits verhaltnismaBig frith eine
riickldufige Bewegung ein, die mit dem Hinweis auf a) die nachtrégliche Einfiigung
des Fastenmotivs in neutestamentliche Stellen??, b) die Ausbildung einer kirch-
lich geregelten Fastenpraxis seit dem 3. Jahrhundert®®, c) die Fastenpraxis der
Mboénche?® und d) die Verordnung des Fastens als BuBauflage in den Canones
der BuBbiicher?®® charakterisiert werden kann. Aber nicht auf die vor allem auch
unter dem EinfluB auBerchristlicher Elemente sich herausbildende Fastenpraxis
im Raum der Kirche soll hier Bezug genommen werden, sondern auf die kritische
Haltung, mit der man der Enthaltung von Speise und Trank als religiéser Ubung
immer wieder gegeniiberstand.

1. Diese kritische Haltung zeigt sich einmal in der Tendenz, das christliche Fasten nicht
als Weiterfiihrung der alttestamentlichen Fastenpraxis zu verstehen.

Zwar wird die Ubung, an zwei Tagen in der Woche zu fasten, aus dem Judentum
iibernommen, aber im Gegensatz zu ihm auf Mittwoch und Freitag verlegt. Man
ist sich bewuBt, daB die Enthaltung von Speise, die der Christ iibt, gegeniiber
alttestamentlichen Gepflogenheiten und Festlegungen etwas Neues darstellt. Darum
werden als Fastentermine jene Tage gewdhlt, die mit dem Leben und Sterben
Christi in Beziehung gebracht werden kénnen bzw. den groBen Herrenfesten
vorausgehen?®!. Zur Zeit Tertullians wird an dem Versuch der Montanisten, iiber

22 Vgl. E. Neuhiusler, Anspruch und Antwort Gottes. Diisseldorf 1962, 215-234.

2 Vel. 1 Kor 7, 29-31; dazu W. Schrage, Die konkreten Einzelgebote in der paulinischen Parénese.

Giitersloh 1961, 23.

Vgl. O. Bauernfeind, Art. vijpw, in: ThWWBNT IV, 938, 20-32,

%5 Vgl. H. v. Campenhausen, a. a. O., 20.

3 Ebd. 24 f,

27 Vgl. K. Th. Schifer, Art. Fasten IIIL, in LThK 2. IV, 34.

28 Vgl. Pruner, Art. Fasten, in: Wetzer und Welte’s Kirchenlexikon 2. IV, 1243-1251; H. Stratmann,
Art. Askese II, in: RAC I, 759 ff.; F. Schmidt-Clausing, Art. Fasten II, in: RGG 2. II, 879
und P. Miihlenbrock, Art. Fasten V, in LThK 2. IV, 35 1.

2 Vgl, Th. Pichler, Das Fasten bei Basileius dem GroBen und im antiken Heidentum. Innsbruck
1955. A.-]. Festugi¢re, a.a. O., 91-120.

3 Vel. etwa F. W. Wasserschleben, Die BuBordnungen der abendlindischen Kirche. Graz 1958,
300-348, bes. Canon 1, S. 303.

31 Vel. Schmidt-Clausing, a. a. O., II, 883.

2

123



das allgemein iibliche Fasten am Karfreitag und Karsamstag hinauszugehen und
die auBerdem noch praktizierte Enthaltung von Speise und Trank (etwa an Sta-
tionstagen) nicht mehr wie bisher dem Belieben des einzelnen zu tiberlassen, heftige
Kritik getibt??. Ausdriicklich betont man: Die alten Einrichtungen des Gesetzes
und der Propheten sind abgeschafft®s.

Selbst zur Zeit der BuBbiicher, die ohne den nachhaltigen EinfluBl des Alten Testa-
mentes auf die kirchliche Disziplin des Frithmittelalters iiberhaupt nicht denkbar
sind®¢, ist die alttestamentlich-jiidische Fastenpraxis nicht schlechthin kritiklos
itbernommen worden. Sosehr die BuBlcanones auch den Eindruck erwecken, als
sei die Enthaltung von Speise und Trank zur alles beherrschenden BuBiibung
aufgeriickt, so wenig wird das Wesen der BuBe im Fasten selbst erblickt. Im Con-
fessionale Pseudo-Egberti etwa erscheint das Fasten unter den Mitteln, denen
siindentilgende Kraft zugeschrieben wird, erst an sechster Stelle®s. Uberdies wird
dem Priester, der Fasten als Bufle verhdngt, zur Auflage gemacht, daB er die
in den BuBcanones fiir eine bestimmte Siinde vorgesehene Fasteniibung den Per-
sonen und Umstinden entsprechend abwandle®¢, daB er das Fasten nach Mog-
lichkeit mit dem Pénitenten mitvollziehe und auf diese Weise dem Vorwurf des
Evangeliums begegne, er lege anderen Lasten auf, die er selbst mit keinem Finger
anrithre®’. Der Gedanke, daB BuBe auch dingliche Leistung sein miisse, mag in
den BuBbiichern trotzdem noch iiber Gebiihr hervortreten, immerhin aber lassen
diese in ihren grundsitzlichen Darlegungen zur Praxis des Fastens die Sorge er-
kennen, man kénnte in alttestamentliche Vorstellungen zuriickfallen, indem man
entweder am Buchstaben festhalt und den Geist tétet oder Gesetze erfiillen 148t
und gegen die christliche Nachstenliebe fehlt. Damit ist aber auch das Fasten als
dingliche Leistung jener grundsatzlichen Kritik ausgesetzt, die sich, wenn auch
nur zaghaft, zugleich mit dem ,,Vorbild“ der um die Wette fastenden Monche??
ins frithe Mittelalter herein weiterverpflanzt hat. Denn selbst bei den Ménchen
war diese Kritik nie ganz verstummt?3®,

Thomas von Aquin greift die Frage nach der Verwanditschaft des christlichen
Fastens und jenem, das im Alten Testament gesetzlich vorgeschrieben war, erneut
auf. Das Wissen um die biblisch-neutestamentliche Lehre tiber das Fasten stellt
ihn vor das Problem, ob es ,,sinnvoll® sei, ,,in der Kirche die Fasten in bestimmten
Monaten, die man Quatember nennt, zu beobachtent®“, nachdem solches im
Gesetz des Alten Testamentes geboten worden sei, dessen Vorschriften iiber gottes-

32 Vgl. Tertullian, De ieiuniis 2 (PL 2, 1006A-1008B).

8 Vgl. ebd. 2 (PL 2, 1007A).

3 Vgl. R. Kottie, Studien zum EinfluB des Alten Testamentes auf Recht und Liturgie des frithen
Mittelalters. Bonner historische Forschungen. Band 23. Bonn 1964.

% Vgl. F. W. Wasserschleben, a.a. O., 304: Prima remissio est peccatorum baptismus; secunda
est amor Dei; tertia est desiderium eleemosynarum; quarta est effusio lacrymarum in vera poeni-
tentia; quinta est confessio peccatorum; sexta est afflictio cordis et corporis laboribus et
ieiuniis; . . .*

3 Vgl. ebd. 303: Convenit cuilibet sacerdoti, quum ieiunium hominibus iniungit, ut sciat qualis

homo sit validus an invalidus, dives an pauper, quam iuvenis sit, vel quam senex, utrum ordinatus

sit an laicus, et qualem poenitentiam habeat, et utrum coelebs sit an uxoratus. Erga omnes homines
discrimine opus est, etsi similia crimina committant; potentes severius iudicandi sunt, quam hu-
miles, iuxta sententiam canonis.”

Vgl. ebd. 349: ,,Quotiescunque Christiani ad poenitentiam accedunt, ieiunia eis imponimus et

nos communicare cum illis debemus ieiunando unam aut duas septimanas aut quantum possumus,

ut non dicatur nobis, quod sacerdotibus Judeorum dictum est a Domino Salvatore: Vae vobis
legis peritis, qui adgravatis homines et imponitis super humeros eorum onera gravia, ipsi autem
uno digito vestro non tangitis sarcinas ipsas.

3 Vgl. A.-]. Festugiére, a.a. O., 117.

3 Vgl. ebd. 112 und 117 ff. Dazu auch U. Ranke-Heinemann, Das frithe Ménchtum. Seine Motive
nach den Selbstzeugnissen. Essen 1964, 117.

¥ SThi1¥, IIq. 147:a. 5'ad 2.

3

<}

124



dienstliche Handlungen ja doch keine Giiltigkeit mehr beanspruchen kénnten.
Seine Antwort lautet so: , Die Kirche beobachtet die Quatemberfasten weder
vollig zu denselben Zeiten wie die Juden noch auch aus demselben Grunde*l.*

2. Die kritische Einstellung der Kirche gegeniiber threr Fastenpraxis zeigt sich sodann in
den Stellungnahmen, mit denen sie jede gnostische und manichiisch-dualistische Motivierung
der Enthaltung von Speise und Trank zu verurteilen und zu eliminieren gesucht hat.

Diese Behauptung sagt nicht, daB es in der Kirche keine gnostischen und mani-
chiisch-dualistischen Unterstromungen gegeben habe; sie besagt nur, daB man sich
dieser Gefahr bewuBt gewesen ist, und zwar gerade auch im Blick auf die Fasten-
praxis. Schon in Kol 2, 18-23 und 1 Tim 4, 3 wird ,.eine im Zusammenhang mit
gnostischem Engelsdienst und mystischen Erlebnissen stehende Kasteiung des
Leibes durch Nahrungsaskese abgelehnt*2“. Sowohl nach dem Zeugnis des Irendus*?
wie auch nach den Aufzeichnungen des Eusebius** hat die GroBkirche den Enkra-
tismus marcionitischer Prigung und jenen des Tatian energisch zuriickgewiesen.
H. Stratmann betont, daB selbst dort, wo sich die GroBkirche des Einflusses auBer-
christlicher Motive auf ihre Fastenpraxis nicht mehr habe erwehren kénnen, eine
,Kluft im Grundsitzlichen®** zwischen ihrer Auffassung und jener des Mani-
chiismus etwa geblieben sei. Hieronymus, der die Notwendigkeit asketischer
Ubungen gewiB sehr unterstrichen hat, meldet grundsitzliche Bedenken an gegen
den Dualismus der Gnostiker, qui abstinentiam indicunt ad destruenda et con-
temnenda et abominanda opera creatoris*®. Auf die gleiche Gefahr hinweisend,
erklart Augustinus in dem freilich nicht durchwegs als echt anerkannten Sermo
de utilitate ieiunii: ,,Glaubet . .. nicht, Geliebte, daB das Fleisch der Feind des
Geistes sei, als ob es zwei Schopfer gibe, einen des Fleisches und einen anderen
des Geistes4”.“ Dieser Gedanke wird von den Friihschriften bis hinein in die Alters-
werke konstant durchgehalten®®. Das Unionskonzil von Florenz (1438-1445) hat
schlieBlich in das Decretum pro Jacobitis, um sich von jiidischen und manichiischen
Anschauungen zu distanzieren, den Satz aufgenommen: Nullam itaque cibi naturam
condemnandam esse denuntiat (sc. Ecclesia), quam societas admittit humana®?,
zugleich aber auch auf die Notwendigkeit der Enthaltung von Speise und Trank
aus anderen Motiven hingewiesen®®.

Selbstverstindlich konnen diese Einzelzeugnisse nur dann als gewichtiger Ausdruck
kritischer Haltung gegeniiber der in der Kirche iiblichen Fastenpraxis gewertet
werden, wenn auch die positive Begriindung der Nahrungsaskese eine Auseinander-
setzung mit auBerchristlichen Vorstellungen darstellt. Es 148t sich zeigen, daB das
tatsichlich der Fall ist, auch wenn Argumentationen auftauchen sollten, die nicht
zu allen Zeiten kritiklos hingenommen werden koénnen.

4 Ebd.

42 H. Stratmann, a.a. O., I, 760.

43 Vgl, Adv. haereses I, 28, 1 (PG 7, 686 A-687 A).

44 Vgl. Hist. eccl. IV, 29 (PG 20, 399 B).

4N a0 X 764

4 Adv. Jovinianum II, 16 (PL 23, 323 C).

47 4, 4 (PL 40, 709).

4 Vgl. R. Arbesmann in der Einfithrung zu: Aurelius Augustinus, Der Nutzen des Fastens. Uber-
tragen und erldutert von R. Arbesmann (Augustinus. Der Seelsorger. Deutsche Gesamtausgabe
seiner moraltheologischen Schriften). Wiirzburg 1958, XIX-XXXV.

49 Denz. 82, 1350,

50 Vgl. ebd.

125



3. Die positive Begriindung der Fastenpraxis durch das Christentum bemiihi sich unter anderem®!
vor allem um den Nachweis, daf die zeitweilige Enthaltung von Speise und Trank allen Men-
schen als Verpflichtung auferlegt ist.

Basilius bemerkt: Das Fasten ,,ist so alt wie die Menschheit“52. Er verweist auf das
gottliche Gebot, das Adam und Eva im Paradies gegeben wurde. .,,Ihr sollt nicht
essen !¢ bedeutet ein Gesetz des Fastens und der Enthaltsamkeit. Hatte sich Adam
vom Baum enthalten, so brauchten wir jetzt das Fasten nicht®2.*“ Das Fasten stellt
also eine durch die Siinde bedingte Notwendigkeit dar, die alle verpflichtet, weil
alle in Adam gesiindigt haben. Ahnliche Uberlegungen hat auch Hieronymus
angestellt’s. Wie weit der Gedanke des quléoogos Piog, wie er vor allem durch
die Alexandriner in das christliche Denken eingefithrt worden ist, die Lehre von
der MaiBigkeit als einer der vier Kardinaltugenden und das stoische Tugendideal
der These, wonach allen Menschen das Fasten zur Pflicht gemacht sei, Vorschub
geleistet haben, kann hier nicht weiter untersucht werden. Jedenfalls haben alle
diese Momente dazu beigetragen, daB3 man zu einer naturrechtlichen Begriindung
des Fastens gelangt ist. Thomas von Aquin verleiht ihr Ausdruck in dem Satz:
,Das Fasten ... ist ein Akt der Tugend. .. insofern dabei dic nétige Klugheit
am Werk ist, die darauf achtet, daB die Begehrlichkeit bezdhmt und die Natur
nicht ungebiihrlich belastet wird?s.

Wenn auch das Fasten durch diese naturrechtliche Begriindung entgegen neutesta-
mentlicher Auffassung zu grundsitzlicher Bedeutung emporgehoben ist, so wird
es durch ebendiese Begriindung doch zugleich auch relativiert, und zwar in doppelter
Hinsicht:

a) Die Frage nach dem MaB des Fastens ist die Frage nach der Tugendmitte®®.
Anders gesagt: Durch die Enthaltung von Speise und Trank darf weder die Gesund-
heit des Leibes noch die Erfiillung der Standespflichten beeintrichtigt werden.
Erst in dieser Abgrenzung kann das Fasten ein moégliches Mittel zur Erreichung
sittlicher Giiter sein. Thomas nennt in Ubereinstimmung mit der Viterlehre deren
drei: namlich die Bewahrung der Keuschheit, die Betrachtung der géttlichen Dinge
und die Konkretisierung der BuBgesinnung®’. Aber die Wertschiatzung fiir diese
sittlichen Giiter darf nie die Gesundheit des Leibes oder die Erfiillung der Standes-
pflichten aus dem Auge verlieren. J. F. Groner macht darum mit Recht die Be-
merkung, daf3 man die Forderung des Thomas, wonach beim Fasten auf die Be-
lange der Gesundheit und des Leibes Riicksicht zu nehmen sei, auch so formulieren
konne: ,,Als notwendig fiir die Gesundheit kann man aber auch das ansehen,

51  FEin Hauptmotiv des christlichen Fastens war von Anfang an die Askese (R. Arbesmann in der
Einfithrung zu: Aurelius Augustinus, Der Nutzen des Fastens XXI). Weitere Motive: ,,Die Ent-
haltung dessen, der verzichten will, werde zum Unterhalt dessen, der nichts hat (Aurelius Au-
gustinus, Sermo 210, 10, 12 PL 38, 1053; dazu der Hinweis in Art. 109 und 110 der Liturgie-
Konstitution des II. Vatikanischen Konzils auf die sozialen Folgen der Sinde und auf die Not-
wendigkeit, die Fastenzeit als 4uBere und soziale Ubung zu gestalten). In Sermo 198 (PL 38,
1024-1026) ruft Augustinus zum Fasten auf, um so ausgelassenen Festbriuchen entgegenzuwirken.
Fasten spielte sodann auch eine Rolle bei der Taufvorbereitung u. 4. (vgl. Augustinus, De fide
et operibus 6, 8, PL 40, 202). Hieronymus spricht in seiner Schrift Adv. Jovinianum II, 11 (PL 23,
313-315) von der hygienischen Bedeutung der MiBigkeit. Ahnliche Gedanken finden sich auch
bei Basilius dem GroBen. Dieser weist auBerdem darauf hin, daB durch Fasten der Appetit auf
Leckerbissen, der durch GenuBsucht verlorengehe, wieder geweckt werde (vgl. Hom. de ieiunio I,
4 und 8, in: PG 31, 167 C und 175 B-C).

52 Hom. de ieiunio I 3 (PG 31, 168 A); zit. nach Th. Pichler, a. a. O., 39.

52 Ehd.

8¢ Vgl. H. Stratmann, a. a. O., I, 776.

5 STh II, II q. 88'a. 2 ad 3.

56 Vgl. STh II, II q. 147 a. 1 ad 2. Dazu J. F. Groner, Kommentar in Band 21 der Deutschen Thomas-

ausgabe (= DThA), 573.

Vgl. STh I1, II q. 147 a. 1.

5

<}

126



was erforderlich ist, um den Kérper in den héchsten Kraftzustand zu versetzen®®.“
Wenn sich der Aquinate dieser Konsequenz tatsichlich nicht erschlossen hat, so
lag es an der Art und Weise, wie er das Fasten mit der Bewahrung der Keuschheit
in Verbindung brachte. GewiB folgte er mit dieser Auffassung den Kirchenvitern.
Sie muBte sich aber bei ihm deswegen noch verfestigen, weil er mit Berufung auf
Aristoteles daran festhielt, daB sich die iiberfliissige Speise in Samen verwandle®®.

So ergab sich also fiir Thomas eine geradezu unlésbare Schwierigkeit: Einerseits
wollte er dem Korper des Menschen das Notwendige an Speise und Trank nicht
vorenthalten, anderseits befiirchtete er, daB der Kérper in seinem hochsten Kraft-
zustand, dessen Erlangung oder Bewahrung von der Idee der Tugendmitte durchaus
nahegelegt wird, auf Grund des damit gegebenen Sameniiberflusses zugleich einem
UbermaB von sexueller Begehrlichkeit ausgesetzt wiirde. Aus diesen Erwidgungen
heraus stand Thomas dem kraftstrotzenden Leib skeptisch gegeniiber. Die Idee
der Tugendmitte verlangt zwar, daB das Fasten den individuellen Gegebenheiten
entsprechend gestaltet werde, sie gebietet aber auch mit Riicksicht auf eine aller-
dings nicht sachgerechte Physiologie des Geschlechtlichen dafiir zu sorgen, daB
der Kérper nicht den Zustand hochster Kraft erreiche®®.

b) Gleichwohl hat es der Aquinate abgelehnt, das Fasten als dingliches Geschehen
(ieiunium ieiunii) zur Qualitit der Tugend zu erheben. Wo es als pura negatio
aufgefaBt wird, so betont er, kann von Tugend nicht die Rede sein®!. Tugend wird
es erst durch die Hinordnung auf die bona honesta kraft der Liebe®?, das heilt
durch das ieiunium ieiunantis®®. Indem Thomas nachdriicklich hervorhebt, daB
erst dieses Fasten Ausdruck christlichen Geistes sein konne, bleibt er der Fasten-
praxis gegeniiber durchaus kritisch eingestellt, wenn auch zugegeben ist, daB die
unter moralischem Blickwinkel geiibte Enthaltung von Speise und Trank®* die
biblische Mitte nicht zu erreichen vermag. Freilich darf auch nicht verkannt
werden, daB gerade das bei den groBen Theologen immer vorhandene Wissen um
die Einzigartigkeit des Fastens, dem sich Christus auf Antrieb des Heiligen Geistes
unterzogen hat und das auch der Christ nur auf hohere Berufung hin auf sich
nehmen kann, zu einer Konzentration auf das sogenannte Fasten der Triibsal
gefithrt hat. Gemeint ist das Fasten wahrend der Abwesenheit des Brautigams
Christus, das, als BuBfasten verstanden, von dem Eingestindnis motiviert ist, daB
sich der Mensch zur Freiheit der vom Heiligen Geist geleiteten Kinder Gottes
nicht ohne weiteres zu erheben vermag®s. Sieht man die vor allem von Tob 12, 8
inspirierte, vom christlichen Denken her in zunehmendem MaBe betonte und von
Thomas dann systematisierte Zusammenordnung des Fastens mit Gebet und Al-
mosengeben unter diesem Aspekt, dann stellt sie sich dar als der Versuch, dem
Christen zur Verwirklichung des ,,Haben als hitte man nicht” eine Anleitung
zu geben und ihn zu jener Freiheit emporzufiihren, in der er durch das Wirken
des Geistes moglicherweise auch einmal frei wird zu einem Fasten des Jubels.

Mit anderen Worten: Das von Thomas so sehr betonte ieiunium afflictionis ist
auch relativiert durch seine Hinordnung auf das ieiunium exultationis. Diese
Hinordnung ist selbst dort noch spiirbar, wo der Aquinate vom Fasten als einem

SSYDIThA 21, 54

S9eviel. ‘ehd. 21, 5722

80 Vgl, STh II, II q. 147 a. 1 ad 2. Dazu DThA 21, 574.

61 Vgl. STh II, II q. 147a. 1 ad 3.

Vel STh 11, Tl q. 147 a 1 ad 2,

88 Vgl. STh II, II q. 147 a. 1 ad 3.

6 Vgl. F. Wulf, Art. Aszese, in: Handb. theol. Grundbegr. Hrsg. von H. Fries. Miinchen 1962/63, I, 119.

8 Vgl STh II, IT q. 147 a. 5 ad 3. Die Hinordnung des Fastens der Triibsal auf Hoheres ist ausge-
sprochen STh II, II q. 147 a. 5: ... ieunium ad duo ordinatur: scilicet ad deletionem culpae,
et ad elevationem mentis in superna.

127



Mittel der satisfactio redet. Die durch die Enthaltung von Speise und Trank in-
tendierte satisfactio, die gewiB mit dem Begriff der iustitia in Verbindung gebracht
ist®®, meint sowohl bei Thomas als auch bei Bonaventura ganz im Sinne des heiligen
Augustinus ein Tun, durch das sich der Mensch von irdischen Bindungen 16st, um
auf diese Weise fiir Gott frei zu werden im Gebet®’. Wiederum: Die durch Gebet,
Fasten und Almosen geleistete Genugtuung fiir begangene Siinden besteht nicht
in einer dinglichen Leistung, durch die eine begangene Schuld gleichsam aufge-
wogen werden soll, sondern in einem Tun, durch das der siindige Mensch gegen
die concupiscentia carnis, gegen die concupiscentia oculorum und gegen die superbia
vitae angeht. Nur dieses Fasten der Triibsal, so hat Thomas wiederum kritisch zu
bemerken, kann durch kirchliches Gesetz geregelt werden. Das Fasten des Jubels
zu regeln aber féllt nicht in die Kompetenz des kirchlichen Gesetzgebers®®.

4. Bei allem kritischen Sinn, der sich Thomas von Aquin fir das biblische bzw. neutestament-
liche Verstindnis des Fastens bewahrt hat, ist doch gerade durch thn der moralische Aspekt
ither Gebiihr in den Vordergrund geriickt worden.

Dagegen, und auBlerdem gegen den Gedanken der Verdienstlichkeit®® und die
gesetzliche Regelung des Fastens, hat die Reformation und nach ihr die Aufkldrung
ihre Stimme erhoben?®. Unter dem EinfluB der biblischen Theologie beginnt das
Anliegen dieses Protestes auch im katholischen Denken der Gegenwart aufzu-
brechen?!. Man erkennt, daB3 die Aszese verblassen muf}, wenn sie zugunsten des
moralischen Anliegens aus der Christologie und Eschatologie herausgelost wird?2.

5. Eine Kritik hat die kirchliche Fastenpraxis in allen Fahrhunderten endlich aber auch noch
insofern erfahren, als die durch das kirchliche Gesetz aufgestellten Forderungen ( beziiglich
der Fastenzeiten und der erlaubten Speisen ) in zunehmendem Mape erleichtert worden sind™s.

Die in den deutschen Diézesen gegenwirtig giiltige Fastenordnung verpflichtet zum
Fasten nur noch an vier Tagen des Jahres, zur Abstinenz an allen Freitagen und am
Aschermittwoch’. Vom II. Vatikanischen Konzil ist die Ausdehnung des Karfrei-
tagsfastens auf den Karsamstag angeregt worden??. Die Konstitution iiber die heilige
Liturgie enthilt folgende grundsétzliche Weisung: ,,Die BuBpraxis (der Fastenzeit)
soll je nach den Méglichkeiten unserer Zeit und der verschiedenen Gebiete wie auch
nach den Verhéltnissen der Glaubigen gepflegt und . . . empfohlen werden?s.

Dieser selbstverstandlich nur bruchstiickhafte Uberblick iiber die Idee des Fastens
in der Heiligen Schrift und tiber die Kritik, die die im Lauf der Zeit ausgebildete
Fastenpraxis erfahren hat, macht es méglich, nunmehr nach der Gestaltung des
Fastens in der Gegenwart zu fragen.

8 Vgl. Thomas von Aquin, In Sent. IV dist. 15q. 1 a. 1,

87 Vgl. Aurelius Augustinus, De eccl. dogmatibus 24 (PL 42, 1218): Est enim satisfactio poenitentiae
peccatorum causas excidere, nec suggestionibus earum aditum indulgere. Vgl. Thomas von Aquin,
In Sent. IV dist. 15q. 1 a. 4 ad tertiam quaestionem, wo auBerdem auf den Sermo 64, 12 der
Sermones supposititii S. Augustini (PL 39, 1869) Bezug genommen wird. Vgl. Bonaventura,
In Sent, IV dist. 15 pars 2 a. 1 q. 4; dazu auch q. 1.

% Vgl. STh II, II g. 147 a. 5 und ebd. ad 3.

% Vgl. etwa I. Kant, Metaphysik der Sitten. 2. Teil: Metaphysische Anfangsgriinde der Tugendlehre
§ 53 (Werke in sechs Binden, hrsg. von W. Weischedel. Band IV, 625-626).

0 Vgl. F. Schmidt-Clausing, a.a. O., II, 884.

"t Vgl. R. Girard, Art. Fasten, in: Wérterbuch zur biblischen Botschaft. Hrsg. von X. Léon-Dufour.
Freiburg-Basel-Wien 1964, 166-167.

7 Vel. F. Wulf, a.a. 0., I, 119.

7 Vgl. M. Waldmann, Art. Fasten, in: LThK *. III, 963-968.

74 Vgl. Kirchliches Amtsblatt der Ditzese Rottenburg, 26. Band, Nr. 4 vom 3. 2. 1964, 30.

7% Vgl. die Liturgie-Konstitution des II. Vatikanischen Konzils, Art. 110.

% Vgl. ebd., Art. 110,

128



111. Die Gestaltung des Fastens in der Gegenwart

Die Christenheit hat durch alle Jahrhunderte hindurch das Fasten geiibt, seine
Notwendigkeit unterstrichen und seinen Nutzen gepriesen. Im Blick auf das einzig-
artige Fasten Christi und seine nachdriicklichen Warnungen vor der pharisidischen
Praxis ist das Fasten iiber alle Jahrhunderte hinweg immer auch mit kritischer
Vorsicht empfohlen worden. Beides zusammen — das Ja und die Kritik —~ muB
beachtet werden, wenn der alte Brauch am Leben erhalten bzw. zu neuem Leben
erweckt werden soll??.

1. Weil sich gezeigt hat, daB der von den Kirchenvatern naturrechtlich begriindete
und von Thomas unter dem EinfluB der aristotelischen Tugendlehre systemati-
sierte moralische Aspekt des Fastens bis in die Gegenwart herein — auch in der
Liturgie’® — das Feld beherrscht, ohne daB er es vermdchte, sich als spezifisch
christlichen Ausdruck zu legitimieren, ist zunichst dieser moralische Aspekt auf
seine eigentliche Aussage iiber das Fasten zu uberpriifen.

Thomas gibt dem Fasten mit dem Hinweis auf die Tugendmitte seine sittliche
Ordnung und sein rechtes MaB8. ,,Die Mitte der Tugend®, so fiihrt er aus, ,,wird
nicht gemiB dem duBeren Ausmal verstanden, sondern gemaB der rechten Ver-
nunft?®.“ Was er mit VernunftgemiBheit meint, bestimmt er antithetisch. In
STh II, II q. 147 a. 1 ad 2 stehen die beiden folgenden Aussagen:

a) ,Die Vernunft. .. entscheidet, daB ein Mensch aus irgendeinem besonderen
Grunde weniger an Speise zu sich nimmt, als ihm nach dem gewdhnlichen Stand
der Dinge zukommt, zum Beispiel um Krankheit zu vermeiden oder um irgend-
welche korperliche Arbeiten leichter verrichten zu kénnen.*

b) ,,Und dennoch entzieht die rechte Vernunft Speise nicht in dem MaB, daB die
Natur nicht erhalten werden kann ... Ebensowenig entzieht die rechte Vernunft
so viel an Speise, daB der Mensch unféhig wird, die pflichtmiBigen Arbeiten zu
leisten.“ Das naturrechtlich begriindete Fasten meint also eine Enthaltung von
Speise und Trank in jenem MaB, durch das eine volle Sattigung ausgeschlossen ist.
Die Riicksicht auf die Gesundheit oder auf bestimmte Arbeiten bereits kénnte ein
Grund sein, der dieses Fasten verbietet. Denn durch Nahrungsentzug darf weder
die Gesundheit noch die pflichtmiBig zu leistende Arbeit beeintrichtigt werden.
Auch die Qualitit der Arbeit diirfte keine EinbuBe erfahren. Zum Verstindnis
dieser Uberlegungen darf offenbar nicht der Mensch der Gegenwart vorausgesetzt
werden, der durch den ArbeitsprozeB etwa, in den er eingegliedert ist, unter Um-
stinden tiglich so strapaziert wird, daB sich bereits geringe UnregelmaBigkeiten
in seinem Lebensrhythmus auf die Quantitit und Qualitéit seiner Arbeit meBbar
auswirken. Mit anderen Worten: Thomas hat Verhiltnisse vor Augen, die so geartet
sind, daB der Mensch, um seine Arbeit in vollem Ausmal erfiillen zu kénnen,
gar nicht auf die volle Sattigung angewiesen ist.

Damit kann freilich nicht gesagt sein, daB die Verpflichtung zu dem naturrechtlich
begriindeten Fasten fiir den Menschen der Gegenwart in Wegfall komme. Diese
Folgerung koénnte nur gezogen werden, wenn Thomas mit dem Begriff des Fastens
lediglich den quantitativ meBbaren Entzug von Speise und Trank bezeichnen wollte.
Dem ist aber nicht so. Bemerkt der Aquinate ndmlich bereits in STh II, II q.
147 a. 1 ad 2, quod medium virtutis non accipitur secundum quantitatem sed secun-
dum rationem rectam, so wird in STh IL, II q. 147 a. 8 ausgefiihrt, worin das ,,Weni-
ger an Speise® gemiB der recta ratio besteht, namlich in dem Entzug jener Speisen,
»die sowohl beim Essen den gréten GenuB bieten als auch den Menschen am meisten

? Vgl. R. Girard, a. a. O., 166.
78 Siehe etwa die Préfation fiur die Fastenzeit.
W STh I, II.q. 147 a. 1 ad 2.

2 129



zur geschlechtlichen Betétigung anstacheln®. Bringt man aber bei Betrachtung dieser
Thesen die Tatsache in Anschlag, daB sich Thomas hier von der Anschauung des
Aristoteles leiten 138t, wonach die iiberfliissige Speise in Samen verwandelt wird, der
die sexuelle Begehrlichkeit des Menschen bewirkt, so ergibt sich, daB der Begriff
des Fastens, wie der Aquinate ihn geprigt hat, mit der Tugend der MaBigkeit in
eins gesetzt ist. Das allen Menschen gebotene und auch den Menschen der Gegen-
wart verpflichtende Fasten der Triibsal also, das nach Thomas durch kirchliches
Gesetz geregelt werden kann, ist nicht nur dem Motiv, sondern auch der Sache nach
etwas anderes als das neutestamentliche Fasten, das seit Augustinus als Fasten des
Jubels bezeichnet wird®®. Dieses meint entsprechend dem urspriinglichen Sinn des
Wortes einen temporiren Speiseverzicht, also ein Nicht-Essen®!. AuBerdem:
»Dieses Fasten, von dem Gott allein weil, wird der reine Ausdruck der Hoffnung
auf ihn sein, ein demiitiges Fasten, das das Herz fiir die innere Gerechtigkeit er-
schlieBt, ein Werk des Vaters, der ins Verborgene sieht und im Verborgenen wirkt
(Mt 6, 17 £.)“#2, Mit dem Fasten der Triibsal aher, das Thomas mit der MaBigkeit
in Verbindung bringt und letztlich im Rahmen dieser Kardinaltugend nur deswegen
besonders behandelt, weil es ihm unter dem Einflul des Aristoteles als das geeignete
Mittel zur Beherrschung der Sexualitéit erscheint, ist die verniinftige, von der sitt-
lichen Verantwortung motivierte, das heiit Gesundheit und Berufspflichten be-
riicksichtigende und der Notwendigkeit der Selbstbeherrschung Beachtung schen-
kende Regelung der Nahrungsaufnahme gemeint, die nicht nur unter Speise und
Trank, sondern unter allem, was Gegenstand der GenuBsucht werden kann, eine
das Begehren des Menschen miBigende Auswahl trifft. Erst durch das Motiv der
Liebe wird dieses Fasten zum Ausdruck einer spezifisch christlichen Haltung.
Da es sich nicht notwendig in einem tempordren Verzicht auf jegliche Nahrung
duBern muB und in vielen Fillen auch gar nicht kann, ist es im Unterschied zum
Fasten des Jubels nur im uneigentlichen Sinn als Fasten anzusprechen. Die
sittliche Pflicht jedes Menschen, dieses uneigentliche Fasten zu iiben, darf nicht
bestritten werden. Wird sie aber durch das fragwiirdige Ideal motiviert, das
bereits Hieronymus in seiner Schrift Adv. Jovinianum II, 11 (PL 23, 315A) in die
Formel gekleidet hat: Christiano sanitas absque viribus nimiis necessaria est,
dann muB sie und mit ihr auch das neutestamentliche Fasten in MiBkredit
geraten. ‘

Daraus ergibt sich die SchluBfolgerung: Wer von der grundsétzlichen Verpflichtung
zum Fasten spricht, muB3 genau erkldren, was er unter Fasten versteht und wie
weit diese Verpflichtung reicht. Er spricht besser von der Tugend der MaBigkeit
und von der Selbstbeherrschung.

2. Diese Begriffskldrung ist notwendig vor allem im Blick auf das durch das Kirchen-
gebot geforderte Fasten. Da das Fasten des Jubels als ein vom Geist Gottes nahe-
gelegtes Tun seinem Wesen nach einer Regelung durch kirchliches Gesetz wider-
strebt, wihrend das Fasten der Triibsal aus grundsitzlichen Erwiagungen, die
Thomas von Aquin anstellt, nicht unbedingt als zeitweilige Enthaltung von jeglicher
Speise gefordert werden kann, erhebt sich die Frage, ob der Fastenpraxis durch
ein kirchliches Gesetz sehr viel gedient ist. Der Hinweis, daB das allgemeine kirch-
liche Fastengebot (Canon 1251 CIC) das Fasten als zeitweilige Enthaltung von
jeglicher Speise gar nicht kenne (vom eucharistischen Fasten wird hier abgesehen),
kann gerade nicht befriedigen. Denn die Forderung des Gesetzgebers, daB sich der
Fastende mit einer vollen Sattigung und einer zweimaligen kleinen Starkung am

8 Vgl. Aurelius Augustinus, Liber de consensu Evangelistarum 2, 27 (PL 34, 1109) und Quaest.
Evangel. II 18 (PL 35, 1339).

81 Vgl. F. Bammel, a. a. O., II, 881.

82 R. Girard, a. a. O., 167.

130



Tag zu begniigen habe, muB zumal in der Gegenwart zu Unklarheiten und MiB-
verstindnissen fithren. Von der Beanspruchung, der der moderne Mensch ausge-
setzt ist, einmal ganz abgesehen, wird man ndmlich zu bedenken haben, daB
hygienisches BewuBtsein, Sport und #sthetische Ideale ohnehin maBigend auf die
EBlust einwirken. , Vergleicht man die Tafelfreuden fritherer Zeiten mit dem,
was heute geboten oder verlangt wird — wenigstens an Quantitit —, so kommt
einem der moderne Kulinarismus geradezu mager vor®, schreibt J. F. Groner®?.
Von diesen Uberlegungen her wird man sagen miissen, daB das im kirchlichen
Gesetz geforderte Fasten nicht recht viel mehr verlangt, als was weithin schon
Allgemeingut geworden ist. Jedenfalls sind die Grenzen zwischen der Forderung
des kirchlichen Gesetzes, das ja nur eine Einschridnkung in der Quantitit der
Speisen auferlegt und sich um ihre Qualitit nicht kiimmert®¢, und der Forderung
einer verniinftigen Erndhrung so nahe zusammengeriickt, daB in vielen Féllen
kaum noch ein Spielraum besteht. Der gute Christ, der das Fastengebot der Kirche
ernst nimmt, kommt verhiltnism#Big rasch an den Punkt, wo ihm der Versuch
zu fasten als Beeintriachtigung seiner Schaffenskraft fiithlbar wird. Und damit
entsteht der Konfliktsfall. Auch er vermag der Idee des Fastens keine guten
Dienste zu leisten.

Die heute giiltige Fastenordnung triagt zwar dem Konfliktsfall Rechnung, bewegt
sich aber dadurch, daB sie vom kirchlichen Gebot dispensiert und den Verzicht
auf Nikotin, auf Vergniigungs- und Komfortsucht nur empfiehlt, auf zwei Ebenen:
auf der Ebene des PflichtgemiBen, von dem dispensiert wird, und auf der Ebene
des Freiwilligen, das unverbindlich erscheint, weil ja von dem, was durch das
kirchliche Gesetz mit Berufung auf das Naturrecht geboten wird, von vornherein
Befreiung erteilt zu werden pflegt. Fast notwendig tritt damit der Gedanke von
der Unabdingbarkeit der Askese, von der kein kirchlicher Gesetzgeber dispensieren
kann und dispensieren will, in den Hintergrund. Dieser Gedanke darf aber durch
die heute gebotene Lockerung der Fastenpraxis nicht verlorengehen. Der Versuch,
ihn mit dem Hinweis lebendig zu erhalten, daB das Fastengebot unter schwerer
Siinde verpflichte, da es ja im Hinblick auf die naturrechtliche Verpflichtung
jedes Menschen zur MaBigkeit erlassen sei und nur diese Verpflichtung konkreti-
sieren wolle, muB als verfehlt angesehen werden, da das Fastengebot der Kirche
die naturrechtlichen Belange, auf die man mit Berufung auf die Tugend der MaBig-
keit hinweist, jedenfalls in der Gegenwart nicht mehr in den Griff bekommt®®,
Denn die Gefahr, unmiBig zu sein und seiner Sinnlichkeit zu erliegen, ist fiir den
heutigen Menschen im Bereich des Essens und Trinkens nicht gréBer als im Bereich
der visuellen und akustischen Reize, die zwar vom ,Fastengebot“ des Thomas,
nicht aber vom kirchlichen Fastengebot beachtet werden?®®.

Die Folgerung aus dem Gesagten ist diese: Weil das BewuBtsein von der
Notwendigkeit der Askese und der MiBigkeit durch ein Fastengebot, das den
Gegenwartsverhiltnissen nicht mehr entspricht und von dem auferdem von vorn-
herein dispensiert wird, getriibt werden kénnte, ist es naheliegend, auf ein kirch-
liches Fastengebot iiberhaupt zu verzichten.

3. Ein solcher Verzicht wire in verschiedener Hinsicht bedeutungsvoll:

a) Die christliche Askese kénnte unabhingig von der Fastenpraxis in ihrer grund-
sitzlichen Bedeutung fiir das sittliche Leben zur Geltung gebracht werden. Da
sie im iibrigen nicht gesetzlich geregelt ist, erfihrt sie durch das kirchliche
Fastengebot eine unbegriindete sachliche und zeitliche Schwerpunktverlagerung

8 DThA 21, 579, Anm. 1.

8 Vgl. ebd., 21, 584.

85 Nal. ebdl 21 U577 £

8 Vgl. STh II, II g. 147 a. 2 ad 1 und CIC Canon 1251.

131

g%



und muB in ihrem Verpflichtungscharakter miBverstanden werden in dem Augen-
blick, da von diesem Gebot allgemein dispensiert wird, indes Verzichte anderer
Art nur empfohlen werden.

b) Das Fasten des Christen konnte, weil nicht mehr durch kirchliches Gesetz ge-
regelt, jene erhabene Gestalt annehmen, die ihm im Neuen Testament zugewiesen
worden ist. Es wire als Fasten des Jubels zu empfehlen und zu tiben. Es verstiinde
sich als Antwort des gliubigen Menschen auf einen Anruf Gottes. Es blickte auf die
Fraglichkeit menschlicher Existenz und bejahte im Verzicht den Tod und das
Einssein mit dem Christus passus®?. Es vollzoge im Glauben den titigen Ausblick
auf das durch Gottes Gnade geschenkte Leben.

Man kann gegen diesen Gedanken nicht einwenden, daB er einen durch lange
Tradition geheiligten Brauch achtlos beiseite schiebe®®. Denn die gegenwartig
giiltigen Anordnungen und Empfehlungen der Kirche iiber die Gestaltung der
Fastenzeit lassen eine Entwicklung erkennen, die genau auf das neutestamentliche
Verstindnis des Fastens hindringt bzw. dafiir einen Raum schafft®®.

GUNTER ROMBOLD

John Henry Newman — Wegbereiter des Konzils

Es mag paradox erscheinen, daB jemand als Wegbereiter des II. Vaticanums
bezeichnet wird, der iiber 70 Jahre vor dessen Beginn, am 11. August 1890, starb.
Und doch ist es so. Mit Recht reiht Walter Nigg Newman zusammen mit Kierke-
gaard, Dostojewskij und Nietzsche unter die prophetischen Denker des 19. Jahr-
hunderts. Newman weist iiber seine Zeit weit hinaus. Er sieht die Katastrophen
des 20. Jahrhunderts voraus: ,Immerfort habe ich eine Zeit weitverbreiteten
Unglaubens erwartet, und in der Tat sind die Wasser 21l die Jahre hindurch ge-
stiegen wie eine Sintflut. Ich sehe die Zeit kommen, nach meinem Tode, da nur
noch die Gipfel der Berge gleich Inseln in der Wasserwiiste zu sehen sind.” Oder,
an einer anderen Stelle: ,,Die nichste und iibernichste Generation nach uns wird
eine furchtbare Zeit erleben. Der Teufel ist losgelassen.“ Und so betet er: ,,O Gott,
die Zeit ist voller Bedringnis, die Sache Christi liegt wie im Todeskampf. Und
doch — nie schritt Christus méchtiger durch die Erdenzeit, nie war sein Kommen
deutlicher, nie seine Nahe spiirbarer, nie sein Dienst késtlicher als jetzt. Darum
laBt uns in diesen Augenblicken des Ewigen, zwischen Sturm und Sturm, in der
Erdenzeit zu Dir beten: O Gott, Du kannst das Dunkel erleuchten, Du kannst es
allein?!“

Newman hat wie ganz wenige die Situation seiner Zeit begriffen. Er hat aus ihrer
Analyse die Zukunft erschlossen und hat erkannt, da die einmal eingeschlagene
Entwicklung notwendig zum Extrem, zum Atheismus, Agnostizismus und Amora-

% Vgl. K. Rahner, Passion und Aszese, in: Schriften zur Theologie III (Einsiedeln-Zirich-Kéln
1956), 73-104.

88 Vpl, etwa DThA 21, 569 ff.

8 Vgl. die Liturgie-Konstitution des II. Vatikanischen Konzils, Art. 110: ,Sacrum tamen esto
ieiunium paschale, feria VI in Passione et Morte Domini ubique celebrandum et, iuxta opportuni-
tatem, etiam Sabbato sancto producendum, ut ita, elalo et aperto animo, ad gaudia dominicae Re-
surrectionis perveniatur.”

Es werden hier nach Moglichkeit die heute greifbaren deutschen Ubersetzungen zitiert; an einigen
Stellen wurde die Ubersetzung im Hinblick auf den Urtext gedndert.

1 Zitiert nach Walter Nigg, Prophetische Denker, Zirich 1957, 8. 152 f.
¢ Ubersetzung nach Otto Karrer, Gebete der Neuzeit.

132



