allem unsere Zeit von der Kirche erwartet und deren Fehlen oder mangelhaftes
Vorhandensein so oft die Glaubwiirdigkeit und Wirksamkeit der Mission in Frage
stellen. Ist aber die Mission der Kirche heute ganz durchdrungen von diesem Ver-
trauen auf Gott allein, vom Geist der apostolischen Uneigenniitzigkeit und mis-
sionarischer Integritit, dann wird sie wirklich der Heilsdialog zwischen Christus
und der Freiheit des Menschen sein, wie es Papst Paul VI. in seiner Enzyklika
»Ecclesiam Suam® gewiinscht hat.

PAULUS RUSCH

Vorerwagungen zu Schema 13

Das Schema 13 trigt den Titel: De Ecclesia in mundo huius temporis. Es geht also
um die Beziehung der Kirche zur modernen Welt. Schon das Thema: die Be-
ziehung der Kirche zur Welt tiberhaupt wire fiir ein Konzil ein neuartiges Thema,
erst recht also der gewéahlte aktuellere Titel: die Beziehung der Kirche zur modernen
Welt. Zur sachgerechten Behandlung fehlen jedoch mancherlei Voraussetzungen.
Daher seien hier einige Voriiberlegungen behandelt, die sich um Bedeutung der
Frage, Schwierigkeit der Lésung und Lésungsrichtung bewegen.

Trennung von Kirche und Welt und ihre Folgen

Die Bedeutung einer Verbindung von Kirche und Welt leuchtet vielleicht am
hellsten im 10. und 11. Jahrhundert auf. Damals erstand aus dem germanischen
Recken der christliche Ritter. Die Kirche stand diesem Werden inspirierend beiseite.
Sie versuchte, das Ideal der Tapferkeit mit dem Mitleid fiir die Schwachen zu ver-
binden und beide in eine Synthese zu gieBen. Sie konkretisierte das in der Treuga
Dei. Diese verlangte Frieden in den heiligen Zeiten und Schonung von Frau, Kind,
Bauer und Handelsmann, also von waffenlosen Leuten. Dank dem Beitritt zu dieser
Bewegung wurde in der Ritterschaft immer mehr und immer selbstverstindlicher
jene Eigenschaft ausgeprigt, die mit dem Wort ,,ritterlich® bezeichnet ist. Sie stellt
einen unverlierbaren Ruhm des Abendlandes dar. DaB die Kirche bei diesem
Werden Pate stand, zeigt, welche Bedeutung die rechte Verbindung von Kirche
und Welt haben kann?.

Bald aber begannen Spannungen und Trennungen. So wurden die aufstrebenden
stadtischen Schulen im 13. Jahrhundert in ihrer Entfaltung unterdriickt oder doch
beengt; es wurde der Klerus immer mehr zu einem privilegierten Stand gemacht,
der von Abgaben frei blieb. Dadurch wurde eo ipso eine Trennungslinie zwischen
Kirche und Volk gezogen® Die politischen Kimpfe zwischen Kaiser und Papst
mubten diese Trennung naturgemiB unterstiitzen. Der Ausgang des Mittelalters
setzte weitere Akzente, die besonders kraft des geschichtlichen Gedichtnisses der
Neuzeit verhdngnisvoll wurden. Innozenz VIII. erlies 1484 die Bulle ,,Summis
desiderantes affectibus“, in der er den Hexenaberglauben des Mittelalters als
gegeben annimmt und die Bestrafung der Hexen fordert, in der bekannten grau-
samen Methode, die auch die Folter zulieB°®.

So wurde schon im Mittelalter mit soziologischen und ideellen Trennungen be-
gonnen. Sie wurden in der Neuzeit fortgesetzt und ausgeweitet. Im Jahre 1633

! Vgl. hiezu G. Schniirer, Kirche und Kultur im Mittelalter, Paderborn 1929 2, 2. Bd., 267-274.

2 Vgl. hiezu G. Schniirer, a. a. O., 3. Bd., 1930, 234 u. 374.

3 F. X. Seppelt-G. Schwaiger, Das Papsttum im Spitmittelalter und in der Renaissance (= F. X.
Seppelt, Geschichte der Pipste, 4. Bd.), Miinchen * 1957, 374 f.

15% 227



wurde unter Urban VIII. Galilei verurteilt und damit eine Linie beschritten, die
die aufstrebende Naturwissenschaft zur Gegnerin der Kirche machte?. In gleicher
Weise machte man sich den spiateren Humanismus zum Feind. Voltaire kimpfte
fiir die Abschaffung der Folter, katholische Schriftsteller und sogar theologische
Fakultiten traten immer noch dafiir ein, obwohl sich der groBe Papst Nikolaus
im 9. Jahrhundert sehr dagegen gewandt hatte. So geschah es in Wiirzburg im
Jahre 1749, daB eine 70jdhrige kranke Ordensfrau nach Gutachten der theologi-
schen Fakultit enthauptet und verbrannt wurde?.

Im 19. Jahrhundert erregte der Syllabus Pius’ IX. viel Aufsechen und Widerstand.
Die moderne Welt hatte den Eindruck, daB sich das Papsttum gegen alle ihre
Bestrebungen wende. Tatsichlich waren neben anderen Dingen, die berechtigt
und sogar notwendig sein mochten, Sitze verurteilt, die heute allgemein fiir richtig
gehalten werden, etwa der Satz, daB Einwanderern anderen Bekenntnisses im neuen
Staat 6ffentliche Religionsiibung zugebilligt werden soll®. Dazu kam noch in un-
serem Jahrhundert der Kampf gegen die naturwissenschaftlichen Entwicklungs-
theorien, der durch einige Entscheidungen der Bibelkommission unterstrichen
wurde?. Entwicklungsfreundliche Arbeiten von katholischen Gelehrten wurden
zensuriert®.

Die Folge dieser mannigfachen MaBnahmen war bei uns Katholiken eine all-
mihlich allgemein gewordene Zuriickhaltung, Reserve und Skepsis gegeniiber
Naturwissenschaft und damit verwandten Forschungsgebieten und ganz allgemein
eine konservative Haltung, die undifferenziert dem Neuen gegeniiber fast instinktiv
ablehnend war. Die Folge davon wiederum war, daB die theologische Wissenschaft
fiir das Geistesleben der Gegenwart fast keine Bedeutung mehr hatte. Die groBen
Dinge wurden weitgehend ohne uns oder gegen uns gemacht. Das Geistesleben
schritt weiter und erarbeitete sich neue Kategorien des Denkens, die uns weitgehend
fremd blieben, wie etwa Geschichtlichkeit, Dynamik, Fortschritt und andere.
Im Zusammenhang mit diesen Vorgingen wurden bei uns Welt, Natur, Korper,
und damit verwandte Begriffe immer mehr abgewertet. Nicht wenige Theologen
erhohten die Ubernatur auf Kosten der Natur, so daB Natur und Ubernatur fast
Gegensatzbegriffe wurden, statt komplementire Begriffe zu sein. Und selbstver-
standlich waren wir unreflex der Uberzeugung, daB unsere Haltung die richtige
und gottgewollte sei; alles andere war ,,bdse Welt*“. Von dieser aber ist geschrieben:
»Liebet nicht die Welt und alles, was in ihr ist®.“ Mit diesem Bibelwort glaubten
wir uns gerechtfertigt. Nur war es verridterisch, daBl wir das andere Bibelwort, in
dem von der Weltliebe Gottes die Rede ist, viel weniger zitierten, und wenn, vollig
iibersahen, daB hier eben von der Weltliebe Gottes die Rede ist: ,,So sehr hat Gott
die Welt geliebt, daB er seinen eingeborenen Sohn dahingab0.“ Wir dachten also
nicht daran, daB8 auch in unserer Haltung eine Einseitigkeit war. Genauso wie
Natur und Ubernatur waren uns auch Kirche und Welt Gegensatzpaare geworden,
obwohl auch sie komplementirer Natur sind, denn Kirche ist da fiir die Welt.
In jenem 10. auf 11. Jahrhundert, in dem die Kirche das Gewissen des Volkes war,
hatte sich gezeigt, wie befruchtend ein positives Verhéltnis war. Leider wurde es
nicht durchgehalten.

4 F. X. Seppelt-G. Schwaiger, Das Papsttum im Kampfe mit Absolutismus und Aufklarung (= F. X.
Seppelt, Geschichte der Pipste, 5. Bd.), Miinchen ? 1959, 297-300.

5 G. Schnirer, Kath. Kirche und Kultur im 18. Jahrhundert, Paderborn 1941, 194 f. u. 242.

8 Vgl. D 1778 sowie R. Aubert, Der Syllabus, in ,,Stimmen der Zeit*“, Oktober 1964, 1-24.

7 Vgl. D 2123.

8 Paul Overhage-Karl Rahner, Das Problem der Hominisation, Freiburg 1961, 26-28.

Blonl 5

20 F655, 516,

228



Das Ergebnis der ganzen Entwicklung war, daB im ideellen, soziologischen und
haltungsméBigen Bereich eine tiefe Kluft zwischen Kirche und Welt bestand.
Einem im modernen Milieu aufwachsenden Menschen war es schwer, zur Kirche
zu finden. Darin aber zeigt sich die ganze Bedeutung der Frage: Auf diesem Fehl-
verhéltnis griindet viel von dem, was man als Abfall der modernen Welt von der
Kirche bezeichnen kann.

Versuch einer Kldirung und Wiederverbindung

Der dem Konzil vorliegende Entwurf stellt zunidchst nur eine Teilleistung dar.
Es wurden im wesentlichen nur die aktuellen Hauptprobleme der Jetztzeit, und
auch von diesen nicht alle, behandelt. Auf die grundsatzliche Klirung des Verhilt-
nisses Kirche und Welt, auf die Frage, was ist Welt, wurde nicht eingegangen.
Die Gegebenheiten der Offenbarung wurden zur Klirung des Fragenkomplexes
nur geringfiigig beansprucht. Diese eigentlich erstaunliche Tatsache ist auf ein
Zurickbleiben unserer Theologie zuriickzufithren, das bei Dogma, Moral und
Exegese vorliegt.

Von seiten des Dogmas wurde in der Neuzeit ein nahezu dualistisches Menschen-
bild entwickelt. Zwei in sich geschlossene Ordnungen, die des Natiirlichen und des
Ubernatiirlichen, wurden gedanklich voll entfaltet. Der Mensch in statu naturae,
die natiirliche Sittlichkeit und die natiirliche Seligkeit, das war der ordo naturae;
der Mensch in statu naturae elevatae, die Begnadung und iibernatiirliche Moral,
die iibernatiirliche Seligkeit, das war der status naturae elevatae. Der status naturae
wurde abgewertet, der status naturae elevatae ebenso aufgewertet. Beide erschienen,
wie schon bemerkt, nahezu als Gegensitze. Zugleich aber waren im konkreten
Menschen tatsidchlich beide wirksam, nur verbunden durch die potentia oboe-
dientialis. Diese aber wurde als bloBe Nichtwiderspriichlichkeit erkldrt, das heifit,
es lag lediglich kein Widerspruch darin vor, daB die Natur iibernatiirlich erhéht
wurde.

Es ist aber klar, daB der konkrete Mensch damit fast auseinanderfillt. Es war nicht
mehr recht einzusehen, worin die Begliickung der Begnadung eigentlich besteht,
wenn sie eine bloBe Nichtwiderspriichlichkeit darstellt. So wenigstens ontologisch.
Ethisch wurde durch die gratia sanans eine Verbindungslinie gezogen. Doch war
auch diese Verbindungslinie in sich geschwicht, weil eine gratia sanans nicht
notwendig Ubernatiirlich sein mufB. Ein Buch von Lubac??!, das die Entwicklung
der Lehre vom Ubernatiirlichen behandelte, wurde rasch zuriickgezogen.

Hier setzt eine weitere Entwicklung ein. Weil die Natur abgewertet war, hat man
sich um sie und die irdische Wirklichkeit nicht mehr sehr gekiimmert. Man hat
sich mit der moralischen Lehre von der guten Meinung auf eine bloBe Gesinnungs-
ethik zuriickgezogen und lieB so subjektives Streben und objektive Wirklichkeit
nochmals auseinanderfallen. Nun hat zwar Thils!? einen Versuch gemacht, diese
Kluft zu tiberbriicken, doch wurde sein Werk nicht fertiggestellt. Trotz Ubertragung
ins Deutsche hat es weder hinreichende Verbreitung gefunden, noch die wissen-
schaftliche Theorie geniigend inspiriert. So blieb es im wesentlichen bei dem Bruch,
daB man die irdischen Ordnungen seinshaft der Welt (subintelligitur, der bésen
Welt) zuzdhlte. Dadurch aber ist dem Konzil die Basis dafiir genommen, eine
grundsitzliche Darstellung des Verhiltnisses Kirche-Welt zu geben.

Etwas Ahnliches liegt auf seiten der Moral vor. Die theologische Moral wurde
weithin als Beicht- und Siindenlehre entwickelt. Man arbeitete mit Philosophie
und Naturrecht, ohne Beweise aus der Offenbarung zu liefern. Die groBen Lebens-

U Lubac, Le Surnaturel. Paris.
12 G. Thils, La théologie des réalités terrestres. Desclée 46 u. 49,

229



probleme wurden nur selten angepackt. GroBe Ideale wurden nicht vermittelt.
Moral war die Grenzwissenschaft zwischen Erlaubt und Unerlaubt. Es gibt nun
freilich Versuche von I. Leclercq?!®, der die Moral grundsitzlich auf die Offen-
barung zuriickfithren wollte, und zwar als die Wissenschaft vom sittlichen Ideal.
Er konnte damit auch einige Befruchtung dieser Wissenschaft erreichen. Aber die
Gegeniiberstellung mit dem neuen weltlichen Ethos ist noch nicht vollzogen.
Ganz besonders ist unser Zuriickbleiben in der Bibelwissenschaft zu beklagen.
Damit ist aber nicht gemeint, daB wir den Aufldsungstendenzen, die von der
formgeschichtlichen Schule vielfach de facto ausgehen, folgen sollen, obwohl sie
derzeit im katholischen Raum vielfach herumspuken. Es geht um etwas ganz
anderes und Tieferes: Die Entfaltung der biblischen Theologie und der biblischen
Grundideen ist bei uns weit zuriickgeblieben. Man braucht nur etwa bei Schnak-
kenburg in dem jiingst erschienenen Buch iiber neutestamentliche Theologie4 in
den beigegebenen Literaturverzeichnissen nachzulesen, wie oft protestantische
Autoren genannt sind, und vergleichsweise wie selten katholische. Wir haben in
der Dogmatik meist mit sogenannten dicta probantia gearbeitet, die als formal
beweisend aus einer Wortkonkordanz schnell herbeigeholt wurden, ohne uns um
biblische Grundideen, wie zum Beispiel die Idee der Stellvertretung, die vom
Alten Testament beginnend bis zum Neuen Testament immer deutlicher ent-
wickelt wird, groB zu kiimmern.

Aus all diesen Griinden ist unsere Theologie und mit ihr das Konzil nahezu iiber-
fordert, wenn es nun einen Entwurf iiber Kirche und moderne Welt erstellen soll.
Es 148t sich aber auch der ginstige Fall denken, daB das Konzil vorwéirtsdrangt
und dadurch die Theologie zu einer weiteren Entfaltung inspiriert, wie dies nun
schon einige Male geschehen ist. Man denke etwa an die Lehre von der Kollegiali-
tit. In diesem Sinn kann nun gefragt werden: was ist Welt, was ist moderne Welt,
was ist es mit der Schopfungsgestirtheit der Welt, wie ist das Weltverhdlinis der Kirche.

Die Bibel verwendet das Wort Welt in mehrfachem Sinn: Zunéchst ist Welt einfach
Schipfung, und dann ist sie gut, In Gen. 1 wird wiederholt gesagt: ,,Und Gott sah,
daB es gut war.“ Zum AbschluB heit es sogar: ,,Und Gott sah alles an, was er
geschaffen hatte, und siehe, es war sehr gut!s.“ Nach alten und ganz neuen Auf-
fassungen ist auch die Schépfung schon ein Heilswerk, weil und insofern Jesus Christus
das Ziel der Schopfung unabhéngig von jedem Sitindenfall ist, wofiir man sich auf
den Kolosserbrief*® berufen kann. Dann wiirde diese mehrfach betonte Gutheit
der Schopfung um so mehr Geltung haben. Welt ist dann im Sinn der Bibel auch
Menschenwelt. So heiBt es bei Johannes: ,,Denn so sehr hat Gott die Welt geliebt,
daB er seinen eingeborenen Sohn dahingab, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht
verlorengehe, sondern das ewige Leben habe”.“ Hier sind die Menschen und ist
die Menschheit insgesamt gemeint. Und zwar ist dieser Begriff positiv wertig
verwendet, sonst konnte es nicht heiBen, so sehr hat Gott geliebt.

SchlieBlich erscheint noch ein anderer Begriff von Welt; die Schrift verwendet dafiir
vielfach den Ausdruck: diese Welt. Von ihm ist zum Beispiel die Rede im ersten
Johannesbrief: ,,Liebet nicht die Welt, noch alles, was in der Welt ist: Wenn jemand
die Welt liebt, so ist die Liebe zum Vater nicht in ihm. Denn alles, was in der
Welt ist — Sinnenlust, Augenlust und Hoffart des Lebens —, ist nicht vom Vater,
sondern ist von der Welt. Die Welt und ihre Lust vergeht: Wer aber den Willen
Gottes tut, hat Bestand in Ewigkeit28.” In diesem Text ist der Begriff Welt ginzlich
abgewertet. Hier ist von der Sindenwelt die Rede. Doch kann man sich fragen, ob

13 1. Leclercq, L’enseignement de la morale chrétienne, Louvain 49.
14 R. Schnackenburg, Neutestamentliche Theologie, Miinchen 1963.
BiGen 1, 31, 18 Col 1,815-17. 2 Jor s 16: 181 Jo 2, 15-17.

230



nicht iiber das Ethische hinaus auch etwas Seinshaftes gemeint ist, weil es so schlecht-
hin heiBt: alles, was in der Welt ist, ist nicht vom Vater.

Damit wiirde ein letzter, vierter Begriff von der Welt auftauchen, namlich der
Begriff einer schipfungsgestirten Welt. Dieser Begriff wird sachlich im Rémerbrief
verwendet. Im 5. Kapitel ist die Rede vom Tod, der durch die Siinde in die Welt
kam??; im achten von dem Seufzen der Schépfung, bis die Erlosung kommt?°.
Hiezu heifBit es bei Kittel: ,,Der Kosmos ist der Urbegriff der durch den Siindenfall
zerriitteten und unter dem Gericht stehenden Schopfung Gottes, in welcher Jesus
Christus als Erloser erscheint2“ Kosmos ist also in diesem Sinn schopfungsgestorte
Welt, und zwar gestort durch Siinde, Leid und Tod. Christus ist der Erloser dieses
Kosmos, wie bei Johannes wiederholt steht®*2. Im Sinne dieses Weltbegriffes ist nun
die Kirche, das heiBt, dic Gemeinde der Gliubigen, kein Teil der Welt. Und
daraus sind die streng ablehnenden Worte zu erkliren. Verfehlt aber wiirde der
Sinn, wenn man nun meinte, die Welt schlechthin sei bose. Es verhilt sich mit
diesem Begriff so zhnlich wie mit dem Begriff cp&. Nicht op§ an sich ist schlecht,
sondern nur als Inbegriff der dem Pneuma feindlichen Macht, wie Kosmos nur als
Inbegriff der dem Fiirsten dieser Welt unterstehenden Wirklichkeit. ,Dieser®
Kosmos wird voriibergehen, dann kommt der-neue Himmel und die neue Erde
in der Kraft Christi.

Das Werk Christi ist es, diese schopfungsgestérte Welt zu erneuern und zur ur-
spriinglichen Schénheit zuriickzufithren. Das aber geschieht stufenweise: durch
seine Erlésungstat, durch das diese fortsetzende Wirken der Kirche im Heiligen
Geiste, durch den Endsieg des Jiingsten Tages, an dem auch der Kosmos zum
Reiche Gottes wird und so alle Gegensitze aufgehoben sind.

Das Weltverhiltnis der Kirche ist also durchaus differenziert. Es 14Bt sich um-
schreiben:

1. Kirche und Welt sind nicht identisch.

2. Kirche und Welt sind gegensitzlich nur insoweit, als der Begriff ,,Stindenwelt*
unterlegt wird.

3. Im Sinn aber von Menschenwelt und auch gestérter Schopfungswelt hat die
Kirche eine Aufgabe.

4, Diese Weltaufgabe bezieht sich auf Bekehrung des Menschen und Gewinnung
der Menschheit??, und so auf das Mitwirken an der Erneuerung der Welt.
Damit ist eine dynamisch gesehene und sich auf den ganzen Kosmos erstreckende
Weltaufgabe der Kirche gekennzeichnet. Zur Vollendung gefithrt wird diese
Weltaufgabe der Kirche durch ein unmittelbares Eingreifen Christi, von dessen
kosmischer Stellung die Verse 1, 16 und 17 des Kolosserbriefes berichten, von
dessen soteriologischer Stellung die nachfolgenden Verse 18-20 kiinden?®.

Damit ist der Begriff Welt und zugleich die Weltlehre der Bibel umrissen. Welches
aber ist der moderne Begriff von Welt, wenigstens so, wie er heute am meisten ge-
braucht wird? Der moderne Mensch denkt beim Begriff Welt kaum an Schépfung.
Er denkt entweder an das Ganze der Welt: dann gebraucht er meist das Wort

8 Rém 5, 12. 20 Rém 8, 19-23.

21 Kittel, Theologisches Wérterbuch, III., 893, unter Kéopoc.

3 Vgl. Jo 4, 42; 1 Jo 4, 14.

28 Vgl Mt 28, 19: ,;macht euch die Vilker zu Schiilern®, wie es nach dem Urtext heiBt.

2 Col 1, 16-17: ,,Denn in ihm war alles erschaffen, was im Himmel und auf Erden ist: das Sichtbare

und Unsichtbare, Throne, Herrschaften, Méchte und Gewalten — alles ist durch ihn und auf ihn
hin geschaffen. Und er ist vor allem, und das All hat in ihm seinen Bestand.*
Col 1, 18-20: ,,Und er ist das Haupt seines Leibes, der Kirche; denn er steht am Anfang, der
Erstgeborene von den Toten, so daB er in allem der Erste ist. Gefiel es doch Gott, in ihm die ganze
Fiille wohnen zu lassen, und durch ihn alles mit sich zu verséhnen, was auf Erden und im Himmel
ist, da er durch sein Blut am Kreuze den Frieden begriindete.”

231



Weltall, oder an die Menschenwelt, dann gebraucht er das Wort Welt. Bei der
Menschenwelt aber denkt er nicht nur an die Menschen, sondern auch an die
Giiter, die mit der Menschenwelt verbunden sind, also an Zivilisation und Kultur,
Technik miteingeschlossen. Dariiber hinaus hat der moderne Begriff Welt noch seine
Eigenpriagung, die, ohne ausgesprochen zu werden, mitgedacht wird. Beim Wort
Weltall wird mitvollzogen: die in sich geschlossene, naturgesetzliche Welt; bei der
Menschenwelt wird miteingeschlossen: die machbare Welt. Dadurch ist im Begriff
Welt zugleich eine Distanzierung von iiberweltlichen Ursachen und eine Betonung
menschlicher Leistungen und Macht mitausgesprochen. Zugleich ist eine Welt-
bejahung und Weltfreudigkeit mitgemeint.

Aus diesen Gegebenheiten hat sich in unserer Generation ein neues Weltethos ent-
wickelt, das sich nach drei Seiten hin besonders entfaltet. Es ist Forschungs-, Arbeits-
und Humanitatsethos. Das Forschungsethos erhilt seinen besonderen Antrieb davon,
daB in der Technik die Forschung in so erstaunlichem MaBe nutzbar wird und die
Macht des Menschen erhéht. Das Arbeitsethos wird dadurch beschwingt, daB3 der
Arbeitsertrag durch die Technik viel groBer wurde und zugleich der Arbeitssinn
eine Ausweitung und Befreiung erfuhr: Wir werden immer unabhingiger von der
Natur und kénnen in weltjenseitige Riume vorstoBen. Das Humanitétsethos wurde
dadurch angeregt, daB es nun erstmalig méglich ist, im groBen AusmaB die Not
zu iiberwinden. Durch Verwandlung der Atomenergie in andere Energieformen
ergeben sich noch kaum geahnte Méglichkeiten.

Hier, auf diesem Gebiet, miiite offenbar nach aller Entfremdung eine Begegnung
von Kirche und Welt stattfinden. Doch zeigt sich nochmals die groBe Schwierigkeit
einer solchen addquaten Begegnung: Unsere Denkkategorien sind verschieden, wie
cben der Begriff Welt. Viele Denkkategorien sind bei uns kaum vorhanden oder
doch nicht hinreichend gekldrt, wie etwa Entwicklung, Fortschritt, Dynamik,
oder abgewertet: wie etwa Leiblichkeit, Korper, Sinnlichkeit (= Sinnenhaftigkeit)
und Leidenschaftlichkeit. Dadurch sprechen wir verschiedene Sprachen, und zwar
vor allem deswegen, weil wir Worte, die die moderne Welt lustbetont anwendet,
mit negativem Gefiihlston versehen, also unlustbetont gebrauchen. So fallen schon
die motus primo primi auseinander. Ferner haben wir die neuen Errungenschaften
und Weltrdume der ,,machbaren“ Welt von der Offenbarung her nicht oder nicht
hinreichend geklart und wissen daher zu den aktuellen Dingen wenig zu sagen.
Die neuen Weltrdume wie technische Riume, Weltverkehr, Weltwirtschaft, Ethos
vom Weltverkehr und Weltwirtschaft, Ethos der Technik, Welthygiene, Welt-
erndhrung, giiltiger Sinn der Arbeit im Weltenraum usw.: wie weit sind sie uns
fremd, wie weit gekldrt?

SchlieBlich haben wir in unserer Moral keine Leithilder fiir den Menschen in der
Keitenwende erarbeitet. Die Neuzeit ist ja zu Ende, das Weltzeitalter hat begonnen.
Wie soll nun der Mensch im Weltzeitalter sein? Es wird kaum geniigen, wie bisher
die mehr passiven Tugenden des Gehorchens, der Fiigsamkeit, der Legalitit zu
fordern. Jede Zeitenwende ist dadurch gekennzeichnet, daB man nicht weiB, was
kommen wird: neue Wege miissen begangen werden, ohne daB man wiiBte, wohin
sie fithren. Dazu aber braucht man Mut, Initiative, Tapferkeit, schopferische
Phantasie usf. Wir miiBten uns also grundsitzlich fragen, welches menschliche
Ethos haben wir jetzt als neues Leitbild besonders zu entwickeln? Uber das Leit-
bild fiir den einzelnen hinaus, wiren auch Leitbilder fiir die neue Vergesellschaftung
des Menschen zu entwickeln, gesellschaftliche Leitbilder also, so zum Beispiel wie
ist eine GroBstadt lebensgerecht zu erbauen, wie sieht lebensgerechtes Wohnen und
Arbeiten aus, wie ist lebensgerechte Erholung zu gestalten usf. Diese Leitbilder
miiBten zugleich eine gewisse Beweglichkeit und Weite haben, weil wir die Wege
noch zuwenig genau sehen und also anpassungsfihig bleiben miissen. Auf all diesen

232



Gebieten ist noch wenig geleistet, doch stellen die Binde von Karl Rahner?® eine
Grundlagenforschung dar, wihrend Brockmoeller?® praktische Vorschlige macht.

Uber diese konkreten Schwierigkeiten hinaus ist die unterschwellige Gefahr nicht
zu iibersehen, daB wir im Begegnungswillen unser Eigengut verraten kénnten.
Wir diirfen das Neue weder ablehnen noch darauf hereinfallen. Uber aller mensch-
lichen Teilwahrheit steht Gottes Offenbarungswahrheit. Man wird also die Linien
behutsam ziehen miissen und differenzierte, oft auch nuancierte Antworten zu
erarbeiten haben. In diesem Sinn I4Bt sich etwas sagen, daB unsere Begriffe wissen-
schaftstheoretisch einer Verfeinerung und Entfaltung, zugleich einer Neuaufnahme
von auflen zugénglich sind; daB es durchaus méglich ist, die Offenbarung und ihr
Ethos auf die neuen Weltrdume anzuwenden; daB die Erarbeitung von zeitge-
méafen Leitbildern eine dringliche Aufgabe unserer Ethik und Moral darstellt.
Nicht aur Prinzipien, auch Imperative sind sehr wohl méglich, wobei die letzten
freilich nicht selten nur einen Weg unter mehreren méglichen darstellen und daher
mit Bescheidenheit vorgetragen werden miissen.

Was zunichst die Dankkategorien betrifft, so hat freilich unsere Philosophie viel-
mehr die statistischen Kategorien entwickelt, wie Substanz, Wesen usw. Nicht
einmal der Kategorie des Werdens wurde sehr viel wissenschaftliches Nachdenken
gewidmet. Auch die Offenbarung wurde mehr in diese bekannten Kategorien
eingefiigt als in die ihr eigentlich wesensgemdBen. Offenbarung ist nicht sosehr
Wahrheitsiibermittlung als vielmehr Heilsereignis. Das offenbarende Wort ist ein
Same zum Aufgehen und Fruchtbringen. Das aber ist Dynamik und Werden.
Unsere Begriffe stammen zu sehr aus griechischer Philosophie und rémischem Recht.
Man kann aus der Offenbarung die Kategorien des Werdens, der Entwicklung
und des Fortschrittes leichter ableiten als aus der Scholastik. Das Wort Gottes ist
im Sinne des Alten Testamentes Wort und Tat zugleich. Im Sinn des Neuen Testa-
mentes sowohl Wort wie Gnade ein Same Gottes, also zur Entfaltung driangende
Lebenskraft?”. Der Same aber bewirkt Entwicklung. Das Entwicklungsergebnis
ist mehr als der Entwicklungsanfang. Aber auch in der Offenbarung selbst findet
eine Entwicklung statt. Zundchst vom Alten zum Neuen Testament; sodann inner-
halb der beiden Testamente, etwa von den 5 Biichern Moses zu den Propheten;
von den Synoptikern zu Johannes und Paulus. So miiBite uns der Begriff der Ent-
wicklung und Entfaltung nicht fremd sein; wir sollten ihm nicht reserviert gegen-
iiberstehen.

Mit Entwicklung héngt Fortschritt zusammen. Das Wort Fortschritt wird meist
auf den menschlichen Raum bezogen. Doch ist die Wortkraft des Begriffes schwicher
als die erlebte Bedeutung. ,,Fortschritt* bedeutet vi verbi, nur ein Vorwirtsschreiten.
Die erlebte Bedeutung beinhaltet jedoch ein Aufwdrtsschreiten. Nun schreitet die
Menschheit natiirlich vorwirts; schreitet sie jedoch auch aufwirts? Wer die Ge-
schichte kennt, wei, daB es beides gibt, Fortschritt und Riickschritt. Einen naiven
Fortschrittsglauben kénnen wir daher nicht annehmen. Und doch steht aus der
Offenbarung das Wachstum des Reiches fest und seine Vollendung zugleich. Man
denke an das Gleichnis vom Senfkorn und Sauerteig. Und ebenso an den Sieger
auf dem weiBen RoB, wie ihn die Geheime Offenbarung schildert?®. Eine Fort-
schrittstheologie ist uns also in der Heiligen Schrift grundgelegt. Sie kennt Riick-
schlédge, aber am Ende steht die Vollendung. Ein maBvoller Fortschrittsglaube
wird uns also geradezu gelehrt. Freilich bedarf es dazu des Eingreifens von oben,

25 K. Rahner, Schriften zur Theologie, 5 Binde, Benziger.

26 Kl. Brockmoeller, Industriekultur und Religion, Frankfurt 1964.

¥ Vgl. das Gleichnis vom Sémann sowie 1 Jo 3, 9: ,, Jeder, der aus Gott geboren ist, tut keine Siinde,
weil sein Same in ihm bleibt.*

2 Apc 19, 11-16.

233



aber auch die Saat wichst und geht der Reife entgegen. Wire nicht dieser maBvolle
Fortschrittsglaube viel realistischer als der naive Fortschrittsglaube der Welt?
Kénnten wir mit einer solchen Art zu denken nicht sogar echte Beitrige fiir ein
realistisches Forschen bieten ? Auf diese Weise wiren unsere Begriffezuiiberholen, Welt-
begriffe aufzunehmen und weiter zu kliren. Das konnte hier nur angedeutet werden.

Damit wire auch eine echte Begegnung mit dem neuen Ethos moglich. Wir sagten
schon, daB sich dieses innerweltliche Ethos mit drei Leitworten aussprechen li8t:
Forschungs-, Arbeits- und Humanititsethos. Wenn ich Entwicklung und Fort-
schritt bejahe, dann kann ich den Auftrag Gottes ,macht euch die Erde untertan®
in neuer Weise ernst nehmen?®. Die Forschung beginnt, diesen Auftrag zu erfiillen.
Damit wird nun auch der theologische Sinn der Arbeit vertieft: die Arbeit gewinnt
den Sinn, Moglichkeiten, die in der Schépfung angelegt sind, zu realisieren. Der
Mensch darf Gehilfe des Schopfers sein.

Das Konzil hat den Begriff des Laien so gefaBt: ,,Der Laie ist das durch Taufe und
Firmung geweihte und verantwortliche Mitglied der Kirche.” Nun muf8 ich im
Sinn der Schopfungs- und Erlésungstheologie neu hinzufiigen: ,,dessen Erstaufgabe
die Entfaltung und Wiederherstellung der Schépfung ist“, dann habe ich eine
echte und geradezu inspirierende Begegnung mit dem neuen Ethos. Das Humanitéts-
ethos im Sinn der groBriumigen Liebe aber wurde schon von Paulus praktiziert,
der in Europa fiir Asien Hilfsgelder gesammelt hat®®. Zugleich lieBe sich das gesell-
schaftliche Leitbild, wenn eben eine relative Aufstiegslinie bejaht ist, etwa so fassen,
daf wir eine Menschheit anstreben, die ein Leben fiihrt, das menschenwiirdig ist. Dann aber
wire in die Menschheit wieder die Hoffung eingesenkt, deren sie so sehr bedarf
und die eine der drei hohen Tugenden des Christentums ist. GewiB wére das nur
eine Vorstufe der theologischen Tugend. Doch liee sich eine Synthese durchaus
erstellen. Echte theologische Tugend der Hoffnung erwartet nicht nur die persoén-
liche Beseligung, sondern auch die Vollendung des Gottesreiches, in die die Welt-
umgestaltung und Weltvollendung miteinbezogen ist. An dieser Weltumgestaltung
mitzuwirken, sind wir vorbereitend berufen. Und eben darauf kénnte sich diese
Stufe der Hoffnung richten. Es ist klar, daB auch diese vorbereitende Stufe keines-
wegs etwas sittlich Wertneutrales ist. Wird sie doch unternommen im Sinn des
Schopfungsauftrags, in Befolgung des weitrdumig aufgefaBten Liebesgebotes, im
Vertrauen darauf, daB mit dem Schépfungsauftrag auch die Moglichkeit seiner
Erfiillung gegeben ist.

Mit solcher Auffassung aber ist dynamisch die Forderung verbunden, daB die neu
erschlossenen Weltrdume (Technik, Verkehr usw.) nun von der Offenbarung her
durchdrungen werden miissen, weil man vom universalen Ideal zu der konkreten
Durchfithrungsstufe gelangen muB, um das Universale verwirklichen zu kénnen.
Und ebenso hat das andeutungsweise umrissene Leitbild des Menschen im Welt-
zeitalter eine Bestdtigung gefunden. Denn um dieses gesellschaftliche Leitbild wirk-
sam anzustreben, braucht man tatsdchlich jene Eigenschaften: Mut, Initiative,
Tatkraft und Tapferkeit, von denen oben die Rede war. Mit allem aber wére eine
echte Begegnung von Kirche und Welt gegeben. Werden doch alle groBen Dinge,
die im Lebensgefiihl der Zeit liegen, aufgegriffen, geldutert und weitergefiihrt.
So wird der Menschheit ein echter Dienst erwiesen.

Aufriff eines Weltschemas

Wenn nach diesen Darlegungen noch ein knapper Aufril eines Weltschemas ge-
boten werden soll, so wire folgendes zu sagen: Der Ausgangspunkt sollte nicht
deduktiv, sondern induktiv vollzogen werden, ausgehend von den Problemen und
2 ] Mos 1, 28. 30 Vgl. 2 Cor 8, 1-24.

234



Leitbildern unserer heutigen Menschheit. Daraufhin wire Welt und Mensch im
Licht der Offenbarung zu betrachten, Sinn, Aufgabe und Ziel. Daraus ergibe sich
organisch, welchen Dienst die Kirche der Welt zu leisten hat. Und schlieBlich
koénnten die besonders dringenden Zeitaufgaben und Probleme untersucht und
einer Losung zugefithrt werden.

Dann hieBe das erste Kapitel: Von den Problemen und vom Lebensgefiihl unserer Jeit. Hier
wire vom Fortschritt zu sprechen, der vielleicht das charakteristischste Zeichen
unserer Zeit ist. Dieser Fortschritt tritt besonders hervor in den Naturwissenschaften,
in der Technik, in der &rztlichen Wissenschaft, in der Zivilisation, im Wohlstand.
Aus diesem objektiven Fortschritt entwickelt sich der Fortschrittsglaube: es werde
der Sieg iber Hunger und Not errungen werden, die Knechtung der Voélker werde
beendigt, eine Menschheit werde entstehen, in der Freiheit, Kultur und Wohlstand
herrschen. Es ist daher Aufgabe unserer Zeit, die Menschheit zu einigen, Krieg
und HafB zu besiegen, Hunger und Not und Krankheit zu iiberwinden.

Nun wire darzustellen, daf3 jedem raschen Fortschritt zwei Gesetze eigen sind:
1. Jeder Fortschritt ist ambivalent, er enthalt Wert und Geféhrdung zugleich.
Man kann auch sagen: jeder Fortschritt kostet einen Preis. Manchmal ist der Preis
zu hoch. 2. Jeder rasche Fortschritt schafft UngewiBheit iiber das Endergebnis.
Die nichste Wirkung kann vorausgesehen werden, die entfernte Wirkung aber
nicht. Je schneller der Fortschritt wird, desto mehr greifen die Wirkungen ineinander
und werden véllig uniiberschaubar. Der Lebensweg fiir den einzelnen und die
Volker wird unsicher und hiillt sich in Dunkelheit.

Beispiele dafiir: Was die einzelnen betrifft, so ist durch modernes Verwaltungs- und
Nachrichtensystem eine Technik der Menschenverwaltung méglich geworden,
so zwar, daB weder Freiheit noch Wiirde des Menschen gesichert bleiben, einschlie3-
lich der religiosen Freiheit. Was die Familie angeht, so hat der Arbeitermangel
und der mogliche Wohlstand zugleich die Doppelverdiener hervorgerufen, besonders
unter der Gegebenheit, daB der Familienlohn nicht allgemein gesichert ist. Die
Kinder sind unbetreut. Es gibt auch Millionen von Scheidungswaisen in der Welt.
Was den gesellschaftlichen und staatlichen Raum angeht, so ist die soziale Gerechtigkeit
fiir Arbeiterschaft und Bauernschaft nur zum Teil verwirklicht; die vermehrte
Freizeit bringt Vergniigen und Gefahr; der Wohlstand zeugt Luxusverwahrlosung.
Die Hierarchie der Werte ist unter dem FEinfluB des Lebensstandarddenkens ver-
loren gegangen. Das Rechtsleben ist unter der Faust der Diktaturen zerbrochen.
Was die groBen Weltfragen betrifft, so ist in der Weltwirtschaft Giitererzeugung
und -verteilung nicht ausgeglichen, neben den Wohlstandsvolkern gibt es die
Elendsvolker; die Technik verletzt oft die Lebensgesetze, wie die Arzte darlegen,
wobei sie an Nachtarbeit, an bloBe Repetitionsarbeit und dhnliches denken; die
Weltbevolkerung mehrt sich dank der drztlichen Kunst, weswegen der Nahrungs-
raum ausgeweitet werden muB; die Entwicklungsvélker wollen ihren Anteil am
bonum universale der Menschheit; die Kriegsgefahren rufen nicht sosehr nach
Aufriistung, sondern nach Entspannung.

Der Mensch selbst ist ein Mensch im Werden. Anfangs war er Naturmensch, dann
wurde er zum Kulturmenschen, jetzt wird er zum Machtmenschen. Kennt er den
Gebrauch der Macht? Weitgehend beherrschen wir die Maschine nur technisch,
nicht ethisch. Fast muB man zum Ganzen sagen: so viele Worte, so viele Probleme.
Damit die zwiespaltige Entwicklung ihre Gefdhrdung verliere, ihren Wert entfalten
und dadurch zum echten Fortschritt werden konne, bedarf es der Lenkung. Dem
machtvollen Menschen muBl die Kunst des rechten Gebrauches der Macht ver-
mittelt werden, sonst gebraucht er die Macht ohne Vollmacht. Soweit der AufriB
des ersten Kapitels.

Das zweite Kapitel higfe: Welt und Mensch im Lichte der O flenbarung. Hier wire nun

235



darzustellen, was Welt im Sinne der Offenbarung ist, und welche Beziehung zwi-
schen Welt und Kirche obwaltet. Wir erinnern uns, daB es von Welt einen vier-
fachen Begriff gibt: Welt = Schépfung, Menschenwelt, Siindenwelt, schopfungs-
gestorte Welt. Die Weltbeziehung und Weltaufgabe der Kirche ist diese: Im Sinne
von Menschenwelt und gestérter Welt hat die Kirche eine Weltaufgabe, die in
der Gewinnung des Menschen und der Menschheit sowie in der Mitwirkung an
der Erneuerung der Welt besteht. Dieser Doppelaufgabe kann die Kirche nur durch
priesterliches Seelsorge- und Laienapostolat gentigen.

Hierauf wire der Mensch im Lichte der Offenbarung zu behandeln: Was ist der

Mensch, was ist seine Berufung und Aufgabe? Der Begriff des Menschen lieBe sich

etwa aus der griechischen Philosophie herausnehmen und etwas mehr aus der

Offenbarung umschreiben. Nach Aristoteles ist der Mensch einfach ein verniinftiges

Lebewesen. Im Sinn der Heiligen Schrift kénnte man viel konkreter sagen: der

Mensch ist das auf Gottebenbildlichkeit hin angelegte Wesen, dessen geschichtlich

erweisbare briichige Grundstruktur in der Gnade Christi Heilung findet. Dieser

(historische) Mensch ist also zugleich ein irdisches und in Ordnung auf das Uber-

irdische hin angelegtes Wesen. Er hat eine irdische und iiberirdische Aufgabe in

einem. Natur und Gnade sind nicht Gegensatzbegriffe, sondern komplementire

Begriffe. Es gilt das Wort des Martyrerbischofs Ignatius von Antiochien: ,Dort

erst werde ich ganz Mensch sein3.“

Von hier aus wire nun auch die Wachstumsfunktion des Leides zu beleuchten —

und deswegen kann Gott es zulassen; zugleich aber klarzustellen, daB es von Anfang

nicht so war. Leid und Schmerz sind erst durch die Siinde so furchtbar geworden.

Sie mitsamt dem Tod werden vergehen, wenn alles nach dem Willen Gottes vollendet

ist, wie geschrieben steht: ,,Gott wird abwischen jede Tréne von ihren Augen und

der Tod wird nicht mehr sein, noch Trauer, noch Klage, noch Schmerz: denn das

Erste ist vergangen. Und der auf dem Throne sitzt, sprach: Siehe, ich mache alles

neuct”

Hierauf kann dargelegt werden, welchen Dienst die Kirche an der Welt, an der

menschlichen Gesellschaft zu leisten hat:

1. Die Kirche lehrt den echien Wert der Dinge und besitzt die alte Werthierarchie,
die folgendermaBen aufsteigt: Niitzlichkeitswert, Lebenswert, Geistwert, absolute
Werte. Zugleich anerkennt sie, dafl die irdischen Dinge nicht nur ein Mittel,
sondern ein Wert in sich sind. Sie sind freilich kein letzter Wert. Von hier aus
wird der Wert der Arbeit anerkannt, aber jede Arbeitsversklavung und Ver-
gotzung abgelehnt,

2. Die Kirche verfeinert ihre theologische Wissenschaft, wendet die Offenbarung
auf die neuen Weltrdume an, ist dadurch in der Lage, eine Lauterung der heutigen
Leitbilder herbeizufithren. Wir erinnern uns, daf8 wir oben iiber die Begegnung
gesprochen haben: Eine Menschheit, die ein Leben fithrt, das ihrer wiirdig ist,
und (von hier) die Synthese vollzieht hin zum neuen Himmel und der neuen
Erde, also Synthese von natiirlicher und iibernatiirlicher Hoffnung.

. Die Kirche erzieht in den christlichen Vélkern das junge Geschlecht.

. Sie bildet das Gewissen der Volker.

. Sie beginnt, den Menschen zu erziehen, der dem Wendepunkt der Geschichte,
in dem wir leben, gerecht wird. Wie dargelegt, befinden wir uns an einem
Wendepunkt, der unsere Zeit unter das Gericht stellt: Die Menschheit kann
zerstort, sie kann geeinigt werden. Um diese Zeit zu bestehen, bedarf es eines
Menschen, der Urteilskraft, Initiative und Tapferkeit hat. Hier wire der Ort,
vom christlichen Menschenbild iiberhaupt zu sprechen und die Anwendung fiir
diese Zeit zu vollziehen.

O b 0

31 Jgnatius an die Rémer 6, 2. 82 Apc 2154 uaib:

236



6. Die Kirche iibt die groBrdumige Caritas. Sie koénnte die ecclesia wirklich als
der Sauerteig in der Welt dargestellt werden. Sie wirkt fiir geistige Bewiltigung
der Zeit, fur Einigung statt Trennung, fiir Aufbau statt Zerstérung, Persén-
lichkeit statt Masse.

Das ndchste und letzte Kapitel muB sich den konkreten Hauptproblemen zuwenden.
Fir die Art und Weise der Behandlung ist eine Vorbemerkung zu machen. Bei
allen Antworten ist auf die Wertseite Riicksicht zu nehmen. Es ist also nicht nur
eine sachrichtige Entscheidung zu geben, sondern diese auch so darzustellen, daB
der Lebenswert aufleuchtet. Wird also zum Beispiel iiber Ehefragen gesprochen,
so ist es zweifellos, daBB heute vielen Menschen die Unaufléslichkeit der Ehe sehr
hart zu sein scheint. Nun aber ist es so: durch die zahlreichen Ehescheidungen
bedingt, gibt es auf Erden mehrere Millionen von Scheidungswaisen. Nach der
Soziologie sind ndmlich Kinder von geschiedenen Eltern Waisenkindern gleich-
zuachten. Stellt man sich diese ungeheure Zahl von Kindern vor Augen, affektiv
unbefriedigt, von normaler Elternliebe getrennt, entwicklungsgefihrdet usw., so
sicht man sofort die Kehrseite der Ehescheidung und damit den Lebenswert der
Unaufléslichkeit. Diese Anmerkung, die Wertseite der Dinge zu beriicksichtigen,
ist grundsitzlich zu beachten.

Aus aktuellen Problemen, die zu behandeln sind, liegen vor:

1. Der Mensch und seine Wiirde: Die Gefihrdung der Menschenwiirde ist in den
Diktaturen gegeben; ferner durch Riickfall in Foltermethoden, die qualitativ
schlimmer und quantitativ viel ausgedehnter sind als jene des Mittelalters.
Die menschliche Wiirde ist nach christlicher Uberzeugung damit gegeben, daB
der Mensch Ebenbild Gottes ist, in natiirlicher Ethik aker dadurch, daB er
Person ist und nie als Mittel gebraucht werden darf. Die letzte subjektive Norm
ist das Gewissen. Daher ist Gewissensfreiheit und religiése Freiheit eine klare
Forderung des sittlichen Naturrechts. Das Konzil kénnte hier auch der UNO
danken, daB sie die religitse Freiheit in ihr Programm aufgenommen hat und
sich zugleich tatkraftig fiir diese einsetzt; zugleich miiBte es gegen Verletzung
der Menschenwiirde (aber) Einspruch erheben.

2. Ehe und Familie sind in die Problematik der modernen Zeit einbezogen. Uber
das Unverdnderliche hinaus ist auf folgendes hinzuweisen: Die Ehe hat ein
doppeltes Sinngefiige: die personliche Liebesverbindung der Ehegatten ad totius
vitae consortium, und die Weckung neuen Lebens. Auch fiir das erste Sinngefiige
kann man sich auf die Heilige Schrift berufen: ,,Als Mann und Frau schuf sie
Gott; darum wird der Mann Vater und Mutter verlassen, und beide werden
ein Leib sein®2.“ Aus diesem doppelten Sinngefiige sind die konkreten Folge-
rungen fiir das sittliche Verhalten zu ziehen, nicht ohne daB der status der
heutigen Menschheit Beriicksichtigung findet. Hier miiSte die Frage der Bevol-
kerungsexpansion und ihre Grenzen eine orientierende Beantwortung finden.

3. Das jFugendproblem. Die Lage der Jugend ist zumindest in allen Industriestaaten
ginzlich anders als in fritheren Zeiten. Die Jugend lebt auBerhalb der Familie
in einer, wie die Soziologen sagen, offenen Gesellschaft, deren EinfluB sich nach
vielen und gegensitzlichen Richtungen erstreckt. Die Jugend arbeitet in den
Fabriken, verfiigt selbst iiber ihren Lohn, verbringt ihre Freizeit und ihren
Urlaub nach eigenem Geschmack. Dieser Situation aber ist der junge Mensch
nicht gewachsen. In der modernen, offenen Gesellschaft bedarf man als junger
Mensch einer kleinen Gesinnungsgemeinschaft, der man angehért und die einem
Halt und Riickhalt gibt. Daher bietet die Kirche der jungen Generation ihre

% Mec 10, 6-8; vgl. Mt 19, 5.

237



Jugendgliederungen an, in denen sie ein jugendmaiBiges, charakterlich hebendes
Lebensmilieu findet, um sich voll entfalten zu kénnen.

4, Das RKulturproblem: Zunichst ist die Kultur als Erfiillung des Schépfungsauftrages

anzuerkennen®‘. Bei der Entfaltung der Kultur ist die Werthierarchie zu be-
achten. Wir erinnern uns dessen, was dariiber oben gesagt wurde. Weil die
Werthierarchie nicht beachtet wurde, ist in vielen Gebieten der Erde die Kultur-
krise eingetreten. Wann immer ndmlich Niitzliches und Vitalwerte gesellschaftlich
die hochste Wertung finden, geht das Bemithen um geistige Werte und Person-
lichkeitswerte automatisch zuriick. Dann tritt die Kulturkrise ein. Sie zeigt sich
in der Uberschitzung des bloB duBeren Lebensstandards und in dem Freizeit-
problem. Die christliche Ethik will hier die Perstnlichkeitswerte neu betonen
und den rechten Gebrauch der Freizeit nach den Lebensgesetzen des Menschen
lehren. So wird vermieden, daB die Freizeit zur vielfachen Quelle von Krank-
heiten wird (Erschopfungskrankheiten u. &.).
Zugleich ist aber aus jenem Verlust der Sinn- und Wertordnung auch die Per-
vertierung der Rechtsordnung zu erkldren. Wo immer die Sachwerte iiber die
Personlichkeitswerte gestellt werden, miBachtet die Rechtsordnung den Men-
schen um einer angestrebten objektiven Ordnung willen. So kann denn der
Mensch in den Diktaturen miBkannt werden. Das Konzil weist hin auf das
sittliche Naturrecht, das einem solchen Verfall, wie das rein positive Recht, nicht
ausgesetzt ist. :

5. Das technische Problem. Die Technik wurde in unseren Jahrzehnten auf eine
erstaunliche Weise entwickelt. Auch diese Entwicklung stellt ihre Probleme.
Vielfach besteht die Auffassung, was technisch méglich ist, ist auch erlaubt.
Dann aber wére es erlaubt, die Menschheit zu zerstéren. Es ist also notwendig,
eine Ethik der Technik zu entwickeln. Die Kirche hat sich dieser Aufgabe zuge-
wandt. Sie will vor allen Dingen den sittlichen Gebrauch der neu erworbenen
Macht lehren. Weder Technik noch Maschinen diirfen den Menschen beherr-
schen, sondern der Mensch muB beide beherrschen. Sonst kann die entsetzliche
Moglichkeit, den Menschen zu zerstéren, nicht abgewehrt werden. Das Dogma
von den unausweichlichen Entwicklungen ist menschenfeindlich. An seine Stelle
ist die Lenkbarkeit der Entwicklung durch den Menschen zu setzen. Das allein
ist menschenwiirdig. Wie die Freizeitbedingungen, so miissen auch die Arbeits-
bedingungen lebensgerecht sein.

In diesem Zusammenhang ist der Sinn der Arbeit theologisch zu kliren und
auszuweiten. Wir haben keine Arbeitsfluchtheorie. Nicht die Arbeit, nur die
Miihsal der Arbeit ist Siindenfolge. Die Arbeit hat den positiven Sinn der Ent-
faltung der duBeren und inneren Krifte, der Lebenserhaltung fiir den einzelnen
und die Gemeinschaft und, was neu dazukommt, den Sinn, die in der Schépfung
angelegten Moglichkeiten zu verwirklichen. DaB in der biblischen Lehre vom
Ebenbild Gottes etwas Herrliches liegt, leuchtet zum ersten Male deutlich auf.

6. Das Wirtschafts- und Sozialproblem. Hieriiber ist alles Wesentliche in der En-
zyklika Mater et Magistra gesagt. Es geht vor allem um die Vergemeinschaftung
menschlicher Arbeit und menschlichen Wertes bei Wahrung der menschlichen
Person. Es geht um die gerechte Verteilung des Arbeitsertrages und um die
Anerkennung des Arbeiters als Mitarbeiter, um die Losung dieser Probleme auf
Menschheitsebene.

7. Das Friedensproblem. Alles steht in der Enzyklika Pacem in terris. Die Basis des
Friedens liegt in der Zusammenarbeit der Vélker, in der Hilfe also fiir die Ent-
wicklungsgebiete, in dem internationalen Recht®®, in der Schaffung eines ver-

$t 1 Mos 1, 28. * Hieher gehért Uberwindung des Rassismus und Kolonialismus.

238



antworteten Vertrauens, in der Anerkennung, daB alle Vélker die eine Mensch-
heit bilden und zum bonum universale dieser Menschheit solidarisch beitragen
miissen. Hier sind fiir das Ubervélkerungsproblem und das Ernihrungsproblem
die echten Orientierungen zu geben, nach denen sich die Arbeit ausrichten kann.
Zum Ganzen wird eine iibernatiirliche, jedoch foderalistische Autoritit gehéren,
ohne die das bonum universale der Menschheit nicht hinreichend zielstrebig
verfolgt wird.

Zum Friedensproblem 148t sich iiber Johannes XXIII. hinaus noch die Stufenfolge
der Ziele angeben, auf denen man einem allgemeinen Frieden naherkommen kann.
Das Fernziel ist die Achtung des Krieges iiberhaupt als eines ungeeignet gewordenen
Mittels der Rechtsdurchsetzung. Das Mittelziel ist die Achtung des Atomkrieges
und der sogenannten ABC-Waffen allgemein. Das Nahziel ist die gegenseitige
und kontrollierte Abriistung. Das nun einzusetzende Mittel zur Verfolgung dieser
Ziele ist ein Friedensrat beim Heiligen Stuhl. Dieser Friedensrat miiBte aus Wissen-
schaftlern, Technikern, Militirs, Politikern, Arzten und Theologen bestehen, daB
er eine allseitige Kompetenz hitte. Er hitte die Aufgabe, positive Vorschlige zu
machen, zu der UNO eine Vertretung anzustreben, Gefahren zu signalisieren, und
so Stufe um Stufe die Ziele der Verwirklichung zuzufiithren. Auf diese Weise wiirde
die Kirche der Menschheit einen bedeutsamen Dienst erweisen.

Damit wére der Umfang der Probleme etwa abgesteckt. Es besteht kaum ein Zweifel,
daBl durch die Anbahnung einer echten Begegnung zwischen Kirche und Welt auf
theoretischem und praktischem Gebiet die Theologie wieder eine Bedeutung fiir
das Geistesleben der Welt und die Praxis der Kirche eine ebensolche Bedeutung
fiir die Zukunft der Menschheit gewdnne. Mége sich das Konzil dieser hehren
Aufgabe widmen.

ALOIS STOGER

Biblische Seelsorge*

1. Bibelbewegung

Die Instruktion ist sich freudig der gegenwirtigen Bibelbewegung bewuBt2. Die
Bibel und das mutige Aufgreifen der Probleme des Lebens waren immer die Quellen
der Erneuerung der Kirche; sie sind es auch, die dem 2. Vatikanischen Konzil
das Geprige geben®. Die beiden Konstitutionen, die bereits als Frucht des Konzils
publiziert sind, kommen aus dem Erneuerungswillen der Kirche, sind von der
Bibel durchtrinkt und von den Fragen der heutigen Auseinandersetzungen diktiert.
Im Wort der Heiligen Schrift versteht sich die Kirche selbst und ihr Lebensge-
heimnis, die Liturgie. Diese beiden Dokumente sind der wiirdige Ausdruck des
Wollens der Konzilsvater, deren Kriterien an den vorgelegten Schemata vielfach
Bibelndhe und Lebensnihe waren.

1 Fortsetzung des Kommentars zur Instruktion der Papstlichen Bibelkommission vom 21. April 1964.
Vgl. diese Zeitschrift 113 (1965), 57-79, (Der Einleitungssatz bedarf einer Richtigstellung: Nach
der Papstlichen Approbation der Instruktion haben keine Auseinandersetzungen stattgefunden.
Nur wiinschte der Heilige Vater, daB in ,,L’Osservatore Romano* gleichzeitig mit dem lateini-
schen Text eine italienische Ubersetzung verdffentlicht werde. Deshalb konnte die Instruktion
erst erscheinen, als diese Ubersetzung fertiggestellt war.) Die hier behandelten Fragen wollen
vor allem die Seelsorger anregen und sie auf leichter zugéngliche Literatur aufmerksam machen.

? K. Speidel, Grundlinien der Geschichte katholischer deutscher Bibelbewegung in BK 18 (1963)
87-88.

2 N. Lohfink, Biblische Neubesinnung in den Jahren des Konzils in BK 19 (1964) 70-74.

4 H. Schiirmann, Das Wort Gottes in der Konstitution iiber die heilige Liturgie in BL 5 (1964) 73-79.

239



