unbekannt ist, er6ffnet sich die Einsicht, daB in der Bibel zeitbedingte und irrtiim-
liche Anschauungen tiber die Vorgidnge und Gesetzlichkeit der Natur enthalten
sind, weil sie von unvollkommenen Menschen geschrieben wurde, deren Anschau-
ungen Gott nicht durch den als mirakulés zu verstehenden EinfluBl der Inspiration
neutralisiert hat. Der Fall Galilei muB nicht hochgespielt, minimisiert oder ver-
geheimnist!4 werden. Er macht nur die verhidngnisvolle Position der Theologie
sichtbar, die sich hoffnungslos mit ihrem sine ullo errore in die Verteidigung be-
geben hatte.

Es ist ein hoffnungsvolles Zeichen, da die Viter des Konzils mit der Ablehnung
des sine ullo errore einen neuen Anfang setzen, der nichts anderes ist als eine neue
Besinnung auf das Wort Gottes.

PAUL ASVELD

Fides quaerens intellectum

1957 erschien die Doktorarbeit von Hans Kiing: ,Rechtfertigung. Die Lehre Karl
Barths und eine katholische Besinnung®. Im Geleitwort dazu bestitigte Barth dem
Autor, daB er ihn richtig interpretiert habe, und versicherte ihm: ,Wenn das,
was Sie in Threm zweiten Teil als Lehre der rémisch-katholischen Kirche entfalten,
i e Lehre tatsdchlich ist, dann muB ich gewil zugeben, daB meine Rechtfertigungs-
lehre mit der Ihrigen iibereinstimmt® (11£.). Ob véllig richtig oder nicht: diese Uber-
briickung von dogmatischen Differenzen an einer fiir die Reformation wesentlichen
Lehre bestimmte die ékumenische Berufung von Professor Kiing. Seit der Einbe-
rufung des Zweiten Vatikanischen Konzils setzt er sich mit allen Mitteln dafiir ein,
daB es seine ,,6kumenische” Aufgabe nicht verfehle. Dazu veréffentlichte er mehrere
erfolgreiche, in viele Sprachen iibersetzte Biicher!.

Die 6kumenische Blickrichtung Kiings bedingt weitgehend seine Optik in der Frage
der Erneuerung, des ,aggiornamento” der katholischen Kirche. Erneuerung be-
deutet ihm groBtmogliche Anpassung: ,Einen wesentlichen Beitrag zur Vorbe-
reitung der Wiedervereinigung wird das ékumenische Konzil nur liefern durch die
Erneuerung der katholischen Kirche in Verwirklichung der berechtigten Anliegen
der anderen, im Lichte des Evangeliums Jesu Christi: durch die Erneuerung der
katholischen Kirche zwar aus ihrem ureigenen Wesen heraus, aber zugleich — und
dies ist entscheidend — in Verwirklichung der berechiigien evangelischen, orthodoxen, angli-
kanischen und freikirchlichen Anliegen im Lichte des Evangeliums Fesu Christi®.*

Der Freimut und die Offenheit, mit denen Kiing sein Ziel verfolgt, bedingen
allerdings zuweilen weniger angenchme Nebenerscheinungen. Einem gro8en und
begriiBenswerten Verstandnis fur die Anliegen der getrennten Briider entspricht
nicht selten eine besondere Hirte in der Selbstkritik oder besser gesagt ein freudiges
Schlagen des mea culpa auf der Brust der Glaubensgenossen. Andererseits bringt
die Gewohnbheit, sich selbst systematisch mit dem Blick der anderen zu betrachten,
fast zwangsliufig die Gefahr gezwungener und iiberspitzter Formulierungen, Ein-
seitigkeiten und Simplifizierungen mit sich,

14 In diese Richtung tendiert meines Erachtens zu stark H. Dolch, der Fall Galilei — eine theologische
Besinnung, in: Sonne, steh stille — Galileo Galilei in heutiger Sicht, herausgegeben von E. Briiche,
Mosbach 1964, 133-144,

-

»Konzil und Wieder-Vereinigung. Erneuerung als Ruf in die Einheit.* Mit einem Geleitwort
von Kardinal Dr. Franz Konig. Verlag Herder, Wien 1960.

»otrukturen der Kirche.” Quaestiones disputatae, Bd. 17. Verlag Herder, Freiburg 1962.
»Kirche im Konzil.“ Herder-Taschenbiicherei, Bd. 140. Verlag Herder, Freiburg 1963.

? Kirche im Konzil 28-29.

281



Kirche im Konzil“ legt gesammelt alle jene Vertriage vor, die Kiing wihrend der
ersten Konzilsperiode in Rom gehalten hat. Mit Ausnahme einiger Stiicke, die
im wesentlichen dem Buche ,Strukturen der Kirche® entstammen, gehort dieses
Taschenbuch der Gattung des gehobenen theologischen Journalismus an.

Strukturen der Kirche® will eine gezielte Beschreibung von bestimmten Strukturen
der katholischen Kirche geben. Das Ziel ist eine im Lichte der Geschichte neu
durchgefiihrte Trennung des Wesentlichen vom historisch Bedingten und Wandel-
baren. Das Buch fingt mit dem Thema der Tiibinger Antrittsvorlesung des Autors
an, die die Grundlinien einer Theologie des ékumenischen Konzils zu entwerfen
versuchte. Auf sehr originelle Weise wird das Wort Konzil auf die Wurzel, die
auch dem Worte Ekklesia zugrundeliegt, zuriickgefiithrt. Konzil im grundlegenden
Sinne ist nach Kiing die Ekklesia selbst. Die Kirche ist 6kumenisches Konzil aus
gottlicher Berufung, die von Gott durch Christus im Heiligen Geiste berufene
Versammlung des Gottesvolkes iiber die ganze Welt hin. Das Konzil im technischen
Sinne des Wortes ist Reprisentation, aus menschlicher Berufung, des Konzils aus
gottlicher Berufung.

Die Reprisentation der Ecclesia una, sancta, catholica, apostolica bedeutet fiir das
dkumenische Konzil aus menschlicher Berufung nicht nur eine Gabe, sondern auch
eine Aufgabe, eine schwere Aufgabe, die zu einem bestimmten Grade verfehlt
werden kann. Kiing erklirt, was seiner Ansicht nach eine ,unglaubwiirdige®
Reprisentation wire, und erliutert die Bedingungen einer ,glaubwiirdigen®
Reprisentation in der heutigen Zeit. Wie man sieht, dreht sich die Darlegung um
zwei wichtige, aber vieldeutige Begriffe, Reprisentation und Glaubwiirdigkeit.
Der Autor versteht es aber, durch gelegentliche Bemerkungen schwerwiegenden
MiBverstdndnissen vorzubeugen.

Den weitaus groBten Teil des Buches nimmt die Frage der Apostolizitit der Kirche
und deren ,,glaubwiirdiger® Représentation auf dem Konzil ein. Eingeleitet wird
dieser Teil durch einen Abschnitt iiber Laien und Konzil in Geschichte und Gegen-
wart. Mit Recht weist der Autor daraufhin, daB es Konzilien gegeben hat, auf
denen auch Laien eine bisweilen maBgebliche Rolle gespielt haben. Er stellt diese
Rolle aber ziemlich einseitig dar; ihre negative Seite wird iibersehen. Die Kaiser,
zum Beispiel, ,bildeten ... unter lauter Klerikern mit ihren Beamten den Rest
des allgemeinea Priestertums des Kirchenvolkes, das auf dem Apostelkonzil und
auf den fritheren Synoden zugegen gewesen war® (81).

Die Frage der Laien fithrt den Autor im nichsten Abschnitt naturgemil zum
Problem des Amtes in der Kirche. Im Gesprich mit dem deutschen Protestantismus
spiirt er den Ansitzen nach, die in der Haltung der Reformatoren einen Ankniip-
fungspunkt fiir das katholische Amtsversténdnis bieten. Er befaft sich hauptsédchlich
mit Luther und kehrt sich sodann der neuesten evangelischen Theologie zu. Inter-
essant ist hier seine Auseinandersetzung mit Késemann und dessen Annahme von
Friithkatholizismus im Neuen Testament. Ansatzpunkte findet der Autor auch in
den Bemiihungen systematischer evangelischer Theologen der letzten Jahre um
das Verstindnis der apostolischen Sukzession. Die Diagnose Kiings erscheint uns
allerdings zu optimistisch: ,,Es ist offenkundig, daB die Ubereinstimmung zwischen
der heutigen lutherischen und der heutigen katholischen Lehre vom Amt sehr weit
geht* (169). Wenn man iiber die dufleren Namen und Formen hinweg den Inhalt
der potestas magisterii, ministerii et regiminis der Bischéfe nach katholischer Ansicht
mit der lutherischen Lehre vergleicht, wird man wohl zu einem vorsichtigeren
Urteil kommen miissen.

Angesichts der von ihm festgestellten Ubereinstimmung stellt der Autor die in
dkumenischen Gesprichen oft auftauchende Frage nach dem Wert des Amtes und
der Sakramente im reformatorischen Christentum. Koénnte es in irgendeiner Form

282



so etwas wie einen Eintritt ins Amt ,,in voto® geben? Kénnte sich eine Tiir 6ffnen
fiur auBerordentliche Wege ins kirchliche Amt?

Ganz im Sinne des kumenischen Gespréchs und der méglichst engen Umgrenzung
der katholischen Lehre ist der lange Abschnitt VII (206-308) iiber das Petrusamt
in Kirche und Konzil verfaBt. Die Betrachtung der méglichen Konfliktsfille zwi-
schen Papst und Kirche fiithrt Kiing zur Exegese der Dekrete des Konstanzer
Konzils und diese zu einer bestimmten Rehabilitierung des gemiBigten Kon-
ziliarismus®: ,Man hat in neuerer Zeit aus einer dogmatischen Verengung heraus
versucht, alle konziliaren Ideen und die besonders im Abendléndischen Schisma
entfaltete konziliare Theorie billig als hiretisierenden ,Konziliarismus® abzu-
stempeln. Dies gelang um so leichter, als man ... den Ursprung der konziliaren
Ideen allgemein bei Marsilius von Padua und Wilhelm von Ockham sah. Auf diese
Weise schien die revolutionire, profandemokratische, hiretische Herkunft und
Wesensart dieser Ideen und der Bruch mit der traditionellen Ekklesiologie von
vornherein gegeben ... Aber... B. Tierney hat. .. den umfassenden und unum-
stoBlichen Beweis erbracht, daB die konziliaren Theorien in der ganz und gar
orthodoxen und traditionellen Ekklesiologie des zwélften und dreizehnten Jahr-
hunderts grimden* (203).

Am profiliertesten ist wohl in diesem Paragraphen die Ansicht Kiings iiber den
okumenischen und endgiiltigen Wert des Konstanzer Dekretes Haec sancta synodus.
Dazu muB er allerdings die vom Konzil geforderte Unterordnung auch des Papstes
unter das Konzil auf den Fall, daB sich der Papst durch Haresie oder Schisma von
der Kirche getrennt habe, also auf den extremen Notfall, wo eine Kirchenversamm-
lung den durch Héresie oder Schisma bereits eingetretenen Amtsverlust des Papstes
deklaratorisch feststellen wiirde, einschrinken. Diese restriktive Interpretation des
Konstanzer Dekretes ist aber sehr unwahrscheinlich. Nur durch eine Bagatelli-
sierung des geméBigten Konziliarismus auf dem Konzil von Konstanz, so scheint uns,
ist es dem Autor gelungen, diesen mit der Lehre des I. Vaticanums in Einklang
zu bringen.

Das Vatikanische Konzil verurteilt als hiretisch diejenigen, die behaupten, die
von ihm definierte Primatsgewalt des Papstes erstrecke sich nicht ,in omnes et
singulas ecclesias, sive in omnes et singulos pastores et fideles“. Dieser Formulierung
entsprechen im Kapitel III des Dekretes Pastor aeternus die Worte: cuiusque ritus
et dignitatis pastores atque fideles, tam seorsim singuli quam simul omnes“. Kiing
betont mit Recht, daB die Definition der Uberordnung des Papstes iiber das Konzil
die Méglichkeit extremer Fille der Notwehr nicht ausschlieBt. Der Sprecher der
Glaubensdeputation auf dem I. Vatikankonzil, Bischof Gasser, gibt dies iibrigens
unumwunden zu. Welches ist aber der Sinn des Konstanzer Dekretes vom 6. April
1417? Es lautet: ,,Haec sancta synodus . . . ordinat, definit et declarat ut sequitur.
Et primo declarat, quod ipsa in Spiritu sancto legitime congregata, concilium
generale faciens et ecclesiam catholicam repraesentans, potestatem a Christo
immediate habet, cui quilibet cuiuscumque status vel dignitatis, etiam si papalis
existat, oboedire tenetur in his quae pertinent ad fidem et extirpationen dicti
schismatis et reformationem dictae ecclesiae in capite et in membris. — Item declarat
quod quicumque cuiuscumque conditionis, status, dignitatis, etiam si papalis,
qui mandatis, statutis seu ordinationibus aut praeceptis huius sacrae synodi et
cuiuscumque alterius concilii generalis legitime congregati, super praemissis seu
ad ea pertinentibus, factis vel faciendis, oboedire contumaciter contempserit, nisi
resipuerit, condignae paenitentiae subiciatur et debite puniatur, etiam ad alia
Jjuris subsidia, si opus fuerit, recurrendo®.“

3 Dabei stiitzt er sich auf die Arbeiten von B. Tierney, P. de Vooght und Karl August Fink.
¢ Mansi, Bd. XXVII, c. 585.

283



Die wahrscheinlichste Interpretation dieses Dekretes, vor allem, wenn man es im
Lichte des Dekretes Frequens des gleichen Konzils betrachtet, scheint mir wohl die
von P. de Vooght zu sein: ,,Alle, selbst der Papst, schulden dem allgemeinen Konzil
Gehorsam. Der Text ist klar genug und bedarf keines Kommentars. Aber worauf
bezieht sich dieser Gehorsam? Auf alles, was den Glauben angeht, die Ausrottung
des Schismas, die Reform in capite et membris. Die beiden letzten Punkte kénnen
zeitbedingt erscheinen. Nach Ausrottung des Schismas und Durchfithrung der Re-
form war im Prinzip die Aufgabe, welche sich das Konzil in diesen Punkten gestellt
hat, beendet. Der Glaube aber ist eine essentielle Frage, die immer auf der Tages-
ordnung der Kirche steht. Das Konzil stellt sich also nicht nur die Aufgabe, die
Hiresien von Wiclif und Hus auszurotten, das Schisma zu beseitigen und die Kirche
zu reformieren. Es wollte in absoluter Weise als die oberste Instanz in Glaubens-
fragen angesehen werden. Die Viter prizisieren dies sorgfiltig im zweiten Para-
graphen des Dekrets, wo es klar wird, daB es sich eben um die Zustindigkeit eines
Jeden allgemeinen Konzils handelt (et cutuscumque alterius concilii generalis) und um
alles, was die Glaubensangelegenheiten unmittelbar oder entfernt berithrt (super
praemissis — das heiBt, der Glaube, die Reform und die Einheit— sex ad ea pertinentibus ).
Die Definition kénnte durch keine andere Prazisierung als durch diese letzte (ad
ea pertinentibus ) einen so weiten Sinn bekommen. Ubrigens reiBen Schismen, Hare-
sien, Abweichungen aller Arten und daher auch die Sorge um Reform niemals
ganz ab, und das Konzil kann die Gewalt, die es sich einmal herausnimmt — wenn
es das rechtmiBig tut —, von neuem in Anspruch nehmen, wenn es das fiir erforder-
lich halt.

Aus diesem Grunde legen die Viter die Periodizitit der Konzilsversammlungen
fest. Die Konzile werden die Kirche regieren und von allen Christen, der Stellung
des einzelnen entsprechend, den Papst aber inbegriffen, Ehrerbietung und Gehorsam
fordern. — Das, was so in sorgfaltig ausgewogenen Formulierungen erscheint, stellt
das Wesentliche des Konziliarismus dar, welches einerseits mit wachsender Klarheit
von den Kanonisten, von Gratian bis Zabarella, formuliert wurde, und andrerseits
von Marsilius von Padua iiber Konrad von Gelnhausen und Heinrich von Langen-
stein bis zu Gerson, d’Ailly und Theodorus von Niem herabreicht, die Lehre,
welche auch die gemeinsame Meinung in Konstanz darstellt... In Sachen des
Glaubens und der Kirchenregierung hat nicht der Papst das ,letzte Wort®, sondern
die Kirche und das allgemeine Konzil®.“ Dieser Konziliarismus, dem im neun-
zehnten Jahrhundert die Theorie Marets iiber die Zustindigkeit des Konzils ,,post
papam® entspricht, steht in direktem Widerspruch zur vatikanischen Definition
des Primats.

Wenn man mit P. de Vooght und H. Kiing der Ansicht ist, daB die Konstanzer
Konzilsvéter in ithrem Dekret Haec sancta synodus prinzipielle und allgemeingiltige
dogmatische Aussagen haben machen wollen, so muBl man auch annehmen, daf3
diese sich bei weitem nicht nur auf den seit dem 12. Jahrhundert bekannten Notfall
des Zweifels an der RechtmaBigkeit des Papstes beschrinken. Wenn aber die
Grundtendenz des Dekretes nicht nur von der spiteren Kirchengeschichte nicht
gebilligt, sondern vom I. Vatikankonzil als héretisch verurteilt wurde, so hat es
wohl einen Sinn, mit P. de Vooght nach Griinden gegen den dogmatischen Wert
der prinzipiellen Aussagen der Konstanzer Konzilsviter zu suchen; es ist aber
héchst miBverstindlich, wenn man das Dekret Haec sancia synodus auf den Notfall
der Abwesenheit eines unbezweifelt rechtmiBigen Papstes auf arbitrire Weise
zuspitzt und infolgedessen versucht, ,eine richtig verstandene Superioritit des

& P. de Vooght, Der Konziliarismus bei den Konzilien von Konstanz und Basel. In dem aus dem
Franzosischen ibersetzten Sammelwerk: Das Konzil und die Konzile. Ein Beitrag zur Geschichte
des Konzilslebens der Kirche. Stuttgart 1962, 175-176.

284



Konzils iiber den Papst als den wesentlichen Inhalt dieses Dekretes herauszustellen,
derzufolge das Konzil ,nicht nur fiir den damaligen Notfall, sondern in Zukunft
die Funktion einer Art von ,Kontrollinstanz® iiber den Papst, dessen Versagen in
Hiresie, Schisma usw. grundsitzlich ja auch in Zukunft méglich war® erhalten
hitte® (259).

Im letzten Abschnitt seines Buches befaBt sich Kiing mit der Frage der Unfehl-
barkeit in der Kirche. Auch hier geht es ihm vor allem darum, MiBverstindnisse
bei den getrennten Christen abzubauen. Nach einer kurzen Darstellung von Luthers
und Calvins Ansichten iiber die Fehlbarkeit der Konzilien, grenzt er die Unfehl-
barkeitslehre des I. Vatikankonzils ab. Das Buch endet mit einigen nicht gerade
tiefschiirfenden Bemerkungen iiber die Grenzen und die Kontingenz der dogmati-
schen Formulierungen.

Alle Biicher Kiings vermitteln spannende Lektiire. Wenn sie nicht nur den Blick
erweitern, sondern oft auch zur Kritik AnlaB geben, so ist sogar dieser letzte
Umstand nicht ohne groBen Verdienst. Gehort nicht das Lebendigerhalten des
kritischen Sinnes zu den kategorischen Imperativen der Vernunft, auch der fides
quaerens intellectum ?

KASSIUS HALLINGER
Bildungswesen und Bildungsethos im Mittelalter’

Unter den Werken iiber das mittelalterliche Bildungswesen nimmt I. Leclercgs
Studie eine Sonderstellung ein. Ihr geht es weniger um die Geschichte der
Moénchsbildung, als vielmehr um deren Deutung. Was hinter den geschichtlichen
Bildungsbestrebungen der Ménche vom 6. bis 12. Jahrhundert an Zielen und
Absichten wirksam war, wird an Hand eines reichen Einzelmaterials verdeutlicht.
Die Darlegungen laufen in linearer Vereinfachung (7), der man das Genie nicht
absprechen kann, letzten Endes auf die Doppelthese hinaus: 1. Die Bildung der
Moénche ist im genannten Zeitraum eschatologisch bestimmt, und 2. in der gleichen
Zeit haben die Ménche gegeniiber der Schultheologie eine eigenstindige theolo-
gische Form entwickelt, die nicht so sehr im fragenden Intellekt als in der erfahrenden
Existenz griindete,

So fern solche Dinge auf den ersten Blick auch zu liegen scheinen, das Buch ist alles
andere als trocken. Die Ausfithrungen verraten ein iiberlegenes Fachwissen und
packen den Leser. Das schon bald als klassisch angesehene Buch (Gr. Penco) erwarb
sich mehr und mehr Freunde. Auf die franzésische Ausgabe (Paris 1957) folgte
rasch die englische (New York 1961) und 1963 die deutsche Ubertragung. Selbst
die Fachleute, fiir deren kritische Augen jene vorldufige Problemschau nach den
Worten des Verfassers gar nicht bestimmt war (7), begannen sich mit den vorge-
tragenen Deutungen zu befassen. Unter den durchwegs zustimmenden Urteilen
verdient vor allen anderen die durch niichterne Sachkenntnis sich auszeichnende
Berichterstattung von A. M. Landgraf* Erwahnung, der freilich bei dieser Gelegen-

¢ Eine breitere Ubersicht iiber die letzten Veréffentlichungen von P. de Vooght, Hans Kiing und
Hubert Jedin zur Ekklesiologie der Konzilien von Konstanz und Basel bietet der Beitrag von
H. Hirten in der Theologischen Revue 59 (1963) 361-372.

1 Zu F. Leclercq, Wissenschaft und Gottverlangen. Zur Monchstheologie des Mittelalters. (339.)
Patmos-Verlag, Diisseldorf 1963.

2 P, Debognie, Revue d’histoire ecclésiastique 53 (1958), 508 ff. G. Dumeige, Recherches de Science
religieuse 46 (1958), 628 ff. Th. Camelot, Revue des Sciences philosophiques et théologiques 42
(1958), 240 ff. T. Lecsisotti, Benedictina 12 (1958), 329 f. O. Lottin, Bulletin de Théologie ancienne
et médievale 8 (1958/61), 51 ff. A. M. Landgraf, Gregorianum 40 (1959), 124 ff.

285



