Konzils iiber den Papst als den wesentlichen Inhalt dieses Dekretes herauszustellen,
derzufolge das Konzil ,nicht nur fiir den damaligen Notfall, sondern in Zukunft
die Funktion einer Art von ,Kontrollinstanz® iiber den Papst, dessen Versagen in
Hiresie, Schisma usw. grundsitzlich ja auch in Zukunft méglich war® erhalten
hitte® (259).

Im letzten Abschnitt seines Buches befaBt sich Kiing mit der Frage der Unfehl-
barkeit in der Kirche. Auch hier geht es ihm vor allem darum, MiBverstindnisse
bei den getrennten Christen abzubauen. Nach einer kurzen Darstellung von Luthers
und Calvins Ansichten iiber die Fehlbarkeit der Konzilien, grenzt er die Unfehl-
barkeitslehre des I. Vatikankonzils ab. Das Buch endet mit einigen nicht gerade
tiefschiirfenden Bemerkungen iiber die Grenzen und die Kontingenz der dogmati-
schen Formulierungen.

Alle Biicher Kiings vermitteln spannende Lektiire. Wenn sie nicht nur den Blick
erweitern, sondern oft auch zur Kritik AnlaB geben, so ist sogar dieser letzte
Umstand nicht ohne groBen Verdienst. Gehort nicht das Lebendigerhalten des
kritischen Sinnes zu den kategorischen Imperativen der Vernunft, auch der fides
quaerens intellectum ?

KASSIUS HALLINGER
Bildungswesen und Bildungsethos im Mittelalter’

Unter den Werken iiber das mittelalterliche Bildungswesen nimmt I. Leclercgs
Studie eine Sonderstellung ein. Ihr geht es weniger um die Geschichte der
Moénchsbildung, als vielmehr um deren Deutung. Was hinter den geschichtlichen
Bildungsbestrebungen der Ménche vom 6. bis 12. Jahrhundert an Zielen und
Absichten wirksam war, wird an Hand eines reichen Einzelmaterials verdeutlicht.
Die Darlegungen laufen in linearer Vereinfachung (7), der man das Genie nicht
absprechen kann, letzten Endes auf die Doppelthese hinaus: 1. Die Bildung der
Moénche ist im genannten Zeitraum eschatologisch bestimmt, und 2. in der gleichen
Zeit haben die Ménche gegeniiber der Schultheologie eine eigenstindige theolo-
gische Form entwickelt, die nicht so sehr im fragenden Intellekt als in der erfahrenden
Existenz griindete,

So fern solche Dinge auf den ersten Blick auch zu liegen scheinen, das Buch ist alles
andere als trocken. Die Ausfithrungen verraten ein iiberlegenes Fachwissen und
packen den Leser. Das schon bald als klassisch angesehene Buch (Gr. Penco) erwarb
sich mehr und mehr Freunde. Auf die franzésische Ausgabe (Paris 1957) folgte
rasch die englische (New York 1961) und 1963 die deutsche Ubertragung. Selbst
die Fachleute, fiir deren kritische Augen jene vorldufige Problemschau nach den
Worten des Verfassers gar nicht bestimmt war (7), begannen sich mit den vorge-
tragenen Deutungen zu befassen. Unter den durchwegs zustimmenden Urteilen
verdient vor allen anderen die durch niichterne Sachkenntnis sich auszeichnende
Berichterstattung von A. M. Landgraf* Erwahnung, der freilich bei dieser Gelegen-

¢ Eine breitere Ubersicht iiber die letzten Veréffentlichungen von P. de Vooght, Hans Kiing und
Hubert Jedin zur Ekklesiologie der Konzilien von Konstanz und Basel bietet der Beitrag von
H. Hirten in der Theologischen Revue 59 (1963) 361-372.

1 Zu F. Leclercq, Wissenschaft und Gottverlangen. Zur Monchstheologie des Mittelalters. (339.)
Patmos-Verlag, Diisseldorf 1963.

2 P, Debognie, Revue d’histoire ecclésiastique 53 (1958), 508 ff. G. Dumeige, Recherches de Science
religieuse 46 (1958), 628 ff. Th. Camelot, Revue des Sciences philosophiques et théologiques 42
(1958), 240 ff. T. Lecsisotti, Benedictina 12 (1958), 329 f. O. Lottin, Bulletin de Théologie ancienne
et médievale 8 (1958/61), 51 ff. A. M. Landgraf, Gregorianum 40 (1959), 124 ff.

285



heit dem Verfasser einige weiterfithrende Fragen gestellt hat. Bevor hierauf einge-
gangen werden kann, sei zunichst der Inhalt des an Material wie an Einfillen
dicht geftillten Buches angegeben. Die Bildung der Ménche wird in ihrem Werden
(19-61), in ihren Quellen (65-168) und in ihren Friichten (171-298) dargestellt.
Ein Anhang bringt Nachtridge (299-304) zum theologischen Grundanliegen des
Ganzen, unter denen die Notizen tiber Herrad von Landsberg und iiber die Stellung-
nahme des ¥ Weihbischofs A. M. Landgraf besonders erwihnt seien. Dann folgen
das Literatur-, Namen- und Sachverzeichnis (305-339).

Nun zum einzelnen: Die Bildung der abendlindischen Méonche wurde in ihren
Grundlinien durch die Klosterordnung des heiligen Benedikt vorgezeichnet. Diese
Ordnung richtete auf das Anliegen der conversio alle Lebensregungen aus, der
Bibliothek und Lesung gleicherweise zu dienen haben. In die Entstehungsphase
der Ménchsbildung stellt Leclercq auch die iiberragende Gestalt Gregors d. Gr.
(34-45). Wenige Manner der Geschichte haben eine vergleichbare Breitenwirkung
erreicht. Der Verfasser sieht in diesem Papst mit Recht den ,,Lehrer der Frémmig-
keit”, dessen geistige Welt er aus R. Gillet und M. Walther nachzeichnet?®. Die viel-
gelesenen Schriften des Moénchspapstes gaben den folgenden Generationen das,
was wir heute Spiritualitit nennen, also: Leithilder, Lesestoff und eine ins
Gebet miindende Form geistiger Tatigkeit — dazu aber auch (was kirchliche
Autoren meist zuwenig beachten) zwingende Begrenzungen. Gregors Zusammen-
bruchserlebnis, sein von schweren persénlichen Leiden und Krankheiten sowie
von der Auflésung der ihn umgebenden Ordnungen geprégtes persénliches Trauma
sollte — was M. Seidlmayr immer wieder zu betonen pflegte* — die Haltung des
nachfolgenden Jahrtausends bestimmen. Gleich ihm sahen ungezihlte in den
irdischen Werten nur noch die miseria, von der es Abstand zu nehmen galt. Gleich
ihm wandten sich die Frommen beinahe ausschlieBlich dem Eschaton zu. Unter
Gregors EinfluB nehmen beinahe alle geistigen Bemithungen einen jenseitszuge-
wandten Zug an. Zur vollen Ausbildung jener typisch mittelalterlichen Bildungs-
haltung trugen allerdings in entscheidendem MaB zwei zeitgeschichtliche Um-
stinde bei, die der Verfasser unerwihnt 148t. Sowohl! die rein lateinische Missio-
nierung der nordischen Vélker als auch das Heraufkommen der neuen romanischen
Idiome enthoben selbst die Weltfliichtigsten jener Tage nicht der Notwendigkeit
gewisser philologischer Vorstudien, falls sie ihre heiligen Biicher und sonstigen
Traditionsschriften tiberhaupt noch verstehen wollten. So kam es schlieBlich vom
8. Jahrhundert ab, also von jenem Zeitpunkt, von dem aus die Anregungen Bene-
dikts und Gregors fiir uns geschichtlich faBbar werden, zur echt mittelalterlichen
Verkniipfung von ,,Eschatologie und Grammatik® (9, 65 u.6.). Verfasser driickt
mit dieser seiner (nicht sofort fiir jeden durchsichtigen) Formulierung eine Grund-
these seines Buches aus: Die damaligen Ménche haben vom tiberlieferten Bildungs-
gut nur das und nur so viel assimiliert, was fiir ihre jenseitigen Ziele nicht zu um-
gehen war. Dazu verweist er auf die grammatikalischen Versuche eines Beda und
des Ménchsmissionars Bonifatius® und hebt dann aus der karolingischen Erneuerung

* Vgl. R. Gillet in: Sources chrétiennes (1950), 81 ff,, und M. Walther, Pondus, dispensatio, dispo-
sitio. Luzern 1941. G. Ladner, Greatness in medieval history. The Catholic Historical Review 50
(1964), 14 n. 41 nennt die Ausfilhrungen des Verfassers iiber Gregor d. Gr. ,unforgettable
pages®. ;

4 M. Seidlmayr, Weltbild und Kultur Deutschlands im Mittelalter. Handbuch der deutschen Ge-
schichte, hrsg. von O. Brandi und A. O. Meyer, Darmstadt 1953. Vgl. vom gleichen Verfasser,
Das Mittelalter, Regensburg 1948.

® Die ars grammatica des hl. Bonifatius findet sich nicht im Pal. Lat. 1719 f. 114/115 (49), sondern
1753 £. 114 wie schon A. Wilmanns, Rhein. Mus. f. Philol. 23 (1868), 403 zitierte. Zur Autorschaft

des Heiligen hat nicht Wilmanns, sondern N. Fickermann, NA 50 (1935), 212 das Entscheidende
gesagt.

286



einige wenige Monche heraus (46-58). Der weiteren, recht wesentlichen Frage,
inwieweit der klaustrale AssimilierungsprozeB auch noch von anderen #uBeren
Faktoren, so zum Beispiel vom dringenden Genie des groSen Karl beeinfluBt war,
wird im vorliegenden Buch nicht weiter nachgegangen.

Was bisher vielfach nur angedeutet wurde, wird im zweiten Hauptteil des Buches
breiter ausgefiihrt. Seine Themen sind Heilige Schrift, Viter und antike Klassiker.
In den Hinden der jenseitsgerichteten Menschen, sagt der Verfasser, werden diese
nicht zu Forschungsgegenstinden, sondern zum Gebet. Selbst die Klassiker miissen
sich eine Art christlicher Taufe gefallen lassen. Alles in allem formen Schrift, Viter
und Klassiker eine unverkennbare monastische Bildung, die sich vom auBerkléster-
lichen Schul- und Schreibebetrieb angeblich mehrfach abhebt. Die Zeitspanne,
die im Blickfeld des zweiten Hauptteils liegt, ist die Zeit vom 9. bis 13. Jahrhundert,
die Belege sind dagegen iiberwiegend dem 12. Jahrhundert entnommen. Die
Zahl der Ménchsexegeten ist in der genannten Zeitspanne dreimal so groB als die
der auBerklgsterlichen Autoren. Zu diesem Zahlenverhaltnis ist der Verfasser durch
Uberpriifung des Buchstabens A im Stegmiillerschen Repertorium gelangt (831.).
Obwohl es an Sonderuntersuchungen iiber den Gegenstand fehlt, wagt der Verfasser
folgende Thesen: 1. Die exegetischen Texte der Monche erstreben nicht die quae-
stio, sondern die erfahrende oratio. 2. Die Ménche betonen vor allem den mysti-
schen Schriftsinn (94 ff.). 3. Die Monche kommentieren mit Vorliebe das Alte
Testament, und unter den Biichern des Alten Testamentes bevorzugen sie das
Hohelied (99). 4. Erst vom 12. Jahrhundert ab treten die Nicht-Ménche mit ihren
scholastischen Kommentaren in den Vordergrund. Vorher herrschen die Ménche
(84).

Der Verfasser bringt fraglos aufschluBreiches Material, aber es bleiben dennoch
offene Fragen. So mochte man gar zu gerne wissen, ob die herangezogenen Belege
auch wirklich ausreichen. Das scheint durchaus nicht immer der Fall zu sein.
These 1 und 2 wird zum Beispiel von einer neueren Untersuchung in Frage gestellt.
B. Bischoff® hat 1954 nachweisen kénnen, daB8 die irischen Ménche des 8. /9. Jahr-
hunderts gerade nicht den mystischen Sinn, sondern den Wortsinn im Geist
der antiochenischen Schule in einer Reihe von Werken gepflegt haben. In
diesen Kommentaren geht es tatsichlich um die quaestio. Der Gesichtskreis
dieser Werke ist somit weiter, als der Verfasser gesehen hat. Aber auch fiir
die dritte These ergeben sich bei niherem Zusehen Schwierigkeiten. Befragt man
nimlich die von G. Becker verdffentlichten Bibliothekskataloge, so ergibt sich als
Schnittlinie auf den ersten dreiBig Druckseiten: Die dort verzeichneten Schrift-
kommentare halten sich fiir das Alte Testament wie fiir das Neue Testament auf
gleicher Zahlenhohe von rund 65 Werken, indes auf den gleichen dreiflig Seiten
im ganzen nur fiinf oder sechs Kommentare zum Hohenlied verzeichnet werden.
Zum Verstindnis des Ergebnisses sei hinzugefiigt, daB beim Prifungszug die in
den auBerklssterlichen Bibliotheken aufgefithrten Werke nicht berticksichtigt wur-
den. Ausgeschlossen wurden ferner die Nachrichten, die sich keiner Gemeinschaft
mehr zuweisen lassen. Auf die weitere Frage, inwieweit die Monche selbst von der
oratio zur quaestio vorgestoBen sind, wird weiter unten zuriickzukommen sein.
Hier sei fiir alle Falle bemerkt: Es sind nicht die schlechtesten Biicher, die zu solch
intensivem Fragen anregen. Aus dem Biindel von Fragen, die sich im vorliegenden
Zusammenhang ergeben, lugt noch die Frage nach den Kanonikern heraus. Auch
hier méchte man gerne wissen, ob deren exegetische Arbeiten sich tatsdchlich und
konstant von jenen der Monche im bezeichneten Sinn unterscheiden. Das scheint
aber nicht immer der Fall gewesen zu sein. Der Psalmenkommentar des Dom-

& B. Bischoff, Wendepunkte in der Geschichte der lateinischen Exegese im Frithmittelalter. Sacris
Erudiri 6 (1954), 189-281.

287



scholasters und spéteren Wiirzburger Bischofs Bruno? (f 1045) hilt sich offenkundig
in den monastischen Bahnen, wie sie vom Verfasser umschrieben werden. Diese
Ausfithrungen miilten somit als ,,monastische” Exegese definiert werden, was frei-
lich an der Tatsache scheitert, daB Bruno eben nicht Ménch gewesen ist. Sollte
man unter dem Eindruck solcher Tatsachen (die sich vermehren lieBen) nicht
vielleicht doch fiir die vorscholastischen theologischen Versuche nach treffenderen
Bezeichnungen Ausschau halten? Und wenn man schon die monastische Theologie
von anderen Formen, beispielsweise der Kanoniker, abgrenzen will, miite dann
nicht ebenso sorgsam die Bildungsgeschichte der Kanoniker erst einmal studiert
werden, bevor man auf bestimmte Termini sich festlegen kann?

Fir den folgenden Abschnitt iiber die ,,Viter” in den Hiénden der Ménche (103 —
127) liegen die Dinge klarer. Der Verfasser kann sich da auf zwei entscheidende
neuere Untersuchungen von B. Bischoff und A. Siegmund (105 f.) stiitzen, die dem
EinfluB der griechischen Viter im Abendland nachgegangen sind. Unter den
etwa 43 ostlichen Autoren und Werken, die damals in den Klostern kursierten,
finden sich bezeichnenderweise keinerlei Lehrschriften. Selbst Ps.-Dionys soll fehlen
(107). Diese iiberraschende Tatsache unterstreicht eindrucksvoll die vom Verfasser
immer wieder behauptete erbaulich-praktische Tendenz der mittelalterlichen
theologischen Monchsbildung. Um das Bild zu vervollstindigen, miiBte freilich
der oben zitierte Beitrag von B. Bischoff mitherangezogen werden.

Um so verwirrender ist aber dann das Vorhandensein der Klassiker in den kloster-
lichen Bibliotheken (128-168). Nach den vom Verfasser vorgelegten Prinzipien
sind jene heidnischen Texte in den Hinden jener frommen, jenseitsgerichteten
Minner an und fiir sich gar nicht zu erwarten. Jene Texte sind keinesfalls theolo-
gisch und bekanntlich alles andere als erbaulich. Tatsache ist freilich, daB die
klosterlichen Bibliothekskataloge auffallend zahlreiche Klassikertexte zu fiihren
pflegen und daBl unsere heutigen giiltigen Editionen groBenteils auf kldsterlichen
Hss. basieren. Man hat sich also zweifellos solche unerbaulichen Kodizes ver-
schafft, man schrieb sie ab. DaB man aber deswegen alle jene Texte auch in der
Klosterschule gelesen habe, wird man mit dem Verfasser (130) doch wohl nicht
so ohne weiteres folgern wollen. Warum also — so muB3 man fragen — hat man dann
in den Kléstern jene fremdartigen Stiicke erworben? Der Verfasser zitiert unter
anderem das asketische Motiv der miihevollen Kopierarbeit und die Idee der
muta praedicatio (140 f.). Er nennt ferner das stilistische Motiv, das von der ein-
fachen Deklinationsiibung (139) bis zur bewuBten Nachahmung der sprachlichen
Kunstmittel der heidnischen Vorlage sich erstreckte (146-154). SchlieBlich ver-
weist er auf das Moment der angeblich ,geistigen Freude“ (156), um derentwillen
man sich auch in den Kléstern um die Klassiker gekiimmert habe. Hier ist wie-
derum eine weiterfithrende Frage anzumelden: Denn trotz aller Frisierarbeit der
Mbénche, die heidnischen Texte in christliche umzudeuten, muBte ein Ovid eben
doch alles andere als erbaulich wirken. Die Ménche haben das selber gespiirt.
Thre Stellungnahme zu den Klassikern war infolgedessen von einem nicht zu iiber-
sehenden Zwiespalt durchzogen, was der Verfasser einerseits ehrlich zugibt (142 f.),
um dann doch andererseits wieder zu behaupten, die Ménche des Mittelalters
. seien nicht wie die Humanisten der Renaissance zwischen zwei Kulturen gespalten
gewesen (168). Auf die Losung des Humanismusproblems hat sich der Verfasser
jedoch nicht weiter eingelassen. Wir erinnern in diesem Zusammenhang erginzend an
Odo von Kluni, der Vergil mit einem Schlangeneimer verglichen und an Maiolus
von Kluni, der dessen Lektiire in der Schule schlichtweg verboten hat®. Umge-

7 Migne PL 142, 39-568.
8 Vgl. W. Wiikr, Das abendlindische Bildungswesen im Mittelalter. 72.

288



kehrt aber hat man trotz aller Bedenken heidnische Texte eifrig erworben und
benutzt. Man empfand dabei, wie der Verfasser meint, jene ,,geistige Freude®,
die niichtern besehen kaum mehr ganz jenseitig gewesen sein diirfte. Wir kommen
infolgedessen zu dem zwingenden SchluB: Entweder wurden vom Verfasser die
Motive der Klassikeritbernahme nicht vollzdhlig erarbeitet — oder (was wahr-
scheinlicher ist) dem Prinzip der Jenseitigkeit kommt die vom Verfasser postulierte
allgemeine Giiltigkeit im damaligen Bildungswesen der Ménche eben nicht zu.
Jenes Prinzip wurde, wie es scheint, zugunsten irdischer Dinge mitunter durch-
brochen; oder aber jenes Prinzip hatte von vornherein fiir gegenwirtige Werte
einen bestimmten Platz ausgespart. DaB die Ménche einem ,eschatologischen
Humanismus® (164 f.) verhaftet waren, braucht deswegen nicht geleugnet zu werden.
Man soll aber auch nicht aus jenem Sachverhalt voreilige Schliisse ziehen. Offen
bleibt die Frage, inwieweit der eschatologische Humanismus einen sachbezogenen,
auf die Pflege irdischer Werte gerichteten Humanismus bei den Ménchen voraus-
gesetzt bzw. erlaubt hat. Erst die Spezialforschung wird auf diese Frage die legitime
Antwort erteilen konnen. Wir kommen weiter unten auf dieses Problem zuriick.

Wenn also die Bildungshaltung der mittelalterlichen Ménche durch Heilige Schrift,
Viter und antike Klassiker geformt worden ist, dann bleibt nur noch die Frage
nach dem greifbaren Ergebnis dieser Form zu beantworten iibrig. Diese Haupt-
frage behandelt der Verfasser im dritten Teil seines anregenden Buches. Die Dar-
legungen ersteigen in den beiden Kapiteln iiber die literarischen Gattungen (171
—212) und die Theologie der Ménche (213—259) ihren von weither vorberei-
teten Hohepunkt. Die sich anschlieBenden Kapitel ,Liturgie als Dichtung®
(260-279) und ,Literatur und mystisches Leben® (281-298) sind dagegen rasch
sinkender Abgesang. Hier wird kaum mehr etwas anderes ausgefiihrt, was nicht schon
in den beiden vorausgehenden dicht geschriebenen Abschnitten gesagt worden wire.

Die Eigenart der monastischen Theologie und der ihr zugehérigen Schriften bilden
das eigentliche Anliegen des Buches. Auf dem Hintergrund der von den Ménchen
gepflegten literarischen Gattungen vollzieht sich die Auseinandersetzung mit der
auBerklaustralen Theologie. Der Verfasser hebt in eindringlicher Analyse die
Unterschiede zwischen beiden Theologien hervor. Zu den bereits oben erwihnten
Unterschieden kommen hier neu hinzu: die theologischen Schriften der Ménche
wenden sich zunéchst an einen konkreten Empfingerkreis, sie sprechen nicht wie
die Scholastiker ins Anonyme. Diesen Schriften fehlt sodann alles Lehrhafte, sie
sind nicht Lehrvortrag, sondern Erbauung. Sie erstreben fernerhin nicht die wis-
senschaftliche Erkenntnis, sondern wollen zur religiésen Erfahrung vordringen, zum
betenden Auskosten bestimmter Texte und Wahrheiten. Der Ausgangspunkt dieser
Schriften ist nicht das Problem, sondern die religiése Betitigung und Erfahrung.
Diese Methode vermeidet das Moment der disputatio; sie bewegt sich in betender
Beschauung des gewidhlten Gegenstandes. Im Gegensatz zu den Scholastikern
pflegen die Monche (soweit sie kénnen) noch die gute literarische Form. Die Scho-
lastiker werden als Neuerer empfunden, deren Maxime: litera sordescit, logica
sola placet (224) man fiir den theologischen Bereich ablehnt. Die Ménchstheologen
bleiben bei den iiberkommenen Formulierungen, sie meiden die profanas vocum
novitates der Dialektiker. Die Moénche schreiben nicht, um zu reden, sondern sie
schreiben gerade deswegen, um personlich schweigen zu kénnen (173). Ihre Schriften
zeigen vom 9.-12. Jahrhundert angeblich keinerlei Entwicklung (174), was sie
wiederum von den Scholastikern abhebt. Ganz im Gegensatz zu den Scholastikern
pflegen die Monche sogar geschichtliche Studien, die iiber das angestrebte Er-
bauungsziel hinweg in den religiés-theologischen Bereich vom Verfasser zuriick-
geholt werden (174-178). Selbst die Predigt der Monche soll sich nach den bisher
aufgezdhlten Kennzeichen von jener der Scholastiker unterscheiden (197-201).

5 289



Soweit die vom Verfasser erarbeiteten Kennzeichen. Sie sind abgelesen an den
einzelnen literarischen Gattungen, die von den Méonchen gepflegt wurden. Ausge-
schlossen wurden vom Verfasser ausdriicklich Gattungen, die ,nicht forderlich
sind“, wie Komédien, Fabeln, satirische Gedichte (172), die Abhandlungen aus
den Gebieten der Geographie, Medizin, Rechtswissenschaft (7). Er erhielt auf
diese Weise einen klinisch sauberen Befund, der sich ohne allzu groBes Strduben
auf das ,Gottverlangen® zuriickfithren lieB. Unter diesem Gesichtspunkt blieben
folgende Gattungen bestehen: Predigt, Briefliteratur, Bibelkommentare und
Florilegien samt Gebetbiichlein — und zu unserer Uberraschung —, auch
geschichtliche Darstellungen allgemeiner wie hagiographischer Art (171-209). Er-
wihnt werden auBerdem noch Grammatikstudien (270 u. 6.), ferner metrische,
musiktechnische, arithmetische Arbeiten, die als Hilfswissenschaften der Liturgie
erklirt und auf solche Weise wiederum ins Theologische heimgeholt werden (271f).

Die Fiille der hier sich meldenden Setzungen ruft naturgemiB nach kritischer
Uberlegung. Schon A. M. Landgraf hatte sich gerade an dieser Stelle eine monasti-
sche Literaturgeschichte gewiinscht (a. a. O. 126). Der Leser bediirfte einer Uber-
sicht wenigstens der Namen der Ménchstheologen und ihrer Werke, um sich selber
sein Urteil iiber die Fiille der Zitate wie der abgehandelten Gegenstidnde bilden zu
konnen. Eine Reihe von Namen und Werken findet sich iiber das ganze Buch hin
verstreut zitiert. In diesem Zusammenhang nennt der Verfasser nur zwei karolin-
gische Arbeiten: den Traktat des Ps.- Hieronymus® iiber die leibliche Aufnahme
Mariens in den Himmel sowie die eucharistischen Traktate der Ménche von Corbie,
dazu noch Eadmers Traktat iiber die Immakulata (239), die keinesfalls den spéteren
scholastischen Spekulationen gleichen sollen (239). Wir miissen freilich gerechter-
weise hinzufiigen, daB die genannten Aroeiten — wie iiberhaupt das literarische
Genus der theologischen Traktate — die vom Verfasser notierten diakritischen
Kennzeichen nicht rezipieren. Der Gesichtskreis der Darlegungen jener Traktate
148t sich nicht auf die Zone des Erbaulichen, der beschauenden Anbetung einengen.
Jene Traktate haben zweifellos lehrhaften Charakter. DaB die eucharistischen
Traktate von Corbie das Moment der Auseinandersetzung (disputatio) vermeiden,
wird niemand behaupten wollen. Natiirlich sind jene Traktate noch weit vom
Gehaben der Scholastik entfernt, sie heben sich indes genau so weit von jener
,monastischen Theologie“ ab, wie sie der Verfasser bis in die Einzelheiten ge-
zeichnet hat (171-201). Anders formuliert, wéire von neuem zu sagen: Dem Prinzip
des verkostenden Beschauens und Anbetens kommt in der Ménchstheologie nicht
die Alleingeltung zu, die der Verfasser fiir sie in seinem Buch postuliert hat. Die
eucharistischen Traktate von Corbie machen fernerhin deutlich, daB theologische
Arbeiten der mittelalterlichen Monche sehr wohl eine Entwicklungslinie aufzu-
weisen haben. Das gilt nicht allein fiir die beiden damals streitenden Parteien,
das gilt erst recht, wenn man die weiterfithrende Stellungnahme des Lanfrank zum
Vergleich heranzieht. In jenen theologischen Traktaten spielt das Moment der
ratio offenkundig eine unentbehrliche Rolle. Als A. M. Landgraf (a.a. O. 125)
vom Verfasser héren wollte, wann eigentlich die ratio in stirkerem MafB von den
Moénchstheologen herangezogen wurde!?, verwies dieser auf sidor von Sevilla und
die dem Haimo zugeschriebenen Paulinenkommentare. Es geniigt aber schon der
einfache Hinweis auf die literarische Gattung der monastischen Traktate, die eine
eigene Fiarbung besitzen und zur sauberen Abgrenzung und Flurbereinigung der
Monchstheologie unbedingt heranzuziehen sind.

9 Nicht des Ps.-Augustinus (239).

10 Diese Frage sollte dem Verfasser zur Kenntnis bringen, daB neben der monastischen Erbauungs-
theologie auch noch eine anders geartete theologische Form bereits in der vorscholastischen Zeit
einherlief.

290



Das terminologische Anliegen des Buches wird aufs neue wachgerufen, wo von den
Werken der klaustral gebundenen Stiftsherren Anse/m von Laon, Hugo von St. Viktor
und Wilhelm von Champeaux die Rede ist. Die Ménche hitten gerade diese Werke
als homogene theologische Lektiire anerkannt und deswegen abgeschrieben, indes
sie rein scholastische Arbeiten, wie die von Gilbert de la Porré, unberiihrt lieBen
(210). Sollen solch homogene Werke AuBenstehender als ,,monastische Theologie®
bezeichnet werden? Oder will der Verfasser vielleicht den Kanonikern das Kennwort
»patristisch® vorbehalten, das er in diesem Zusammenhang gebraucht (210)?
Nun ist aber nach des Verfassers eigenen Worten die monastische Theologie die
Fortsetzung der patristischen (213). Hraban, Regino, Williram schreiben ganz im
Sinne der Viter. Weil noch nicht alle sofort nach Art der Scholastiker schrieben,
wollte B. Schmeidler das patristische Zeitalter bis ins 12, Jahrhundert hinein fort-
dauern lassen (125). Da aber die Unterschiede der Ménchstheologie von anderen
theologischen Formen bis jetzt noch nicht bis ins letzte erforscht sind (214), dirfte
die Subsumierung aller vorscholastischen Theologien unter den Begriff ,,monastisch*
(oder patristisch) doch wohl verfritht sein. Was der Verfasser letzten Endes mit
seiner Formulierung sagen wollte, ist trotz allem klar. Vor seinen Augen stand
weniger die vorscholastische Zeit, als jene spétere Ara, in der sich die Ménche
aus der Dialektik und Disputiersucht, den pugnae verborum (228 f.) und aus dem
nemus aristotelicum (232) vorsichtig heraushielten. Dall diese vom Verfasser
beobachtete Zuriickhaltung freilich sehr cum grano salis zu gelten hatte, zeigt ein
anderes literarisches Genus, das der Verfasser nur einmal in einer Anmerkung
zitiert (157, n. 103). Es sind die im 12. Jahrhundert auftauchenden theologischen
Streitschriften iiber das Priestertum der Ménche, beispielsweise jene des Rupert
von Deutz*t. Der Gesichtspunkt solcher Schriften geht von neuem iiber die engen
vom Verfasser gezogenen theologischen Grenzen hinaus. Hinzukommt die auch
vom Verfasser gesehene Tatsache, dal die Monchstheologen keineswegs die ein-
zigen sind, die ihre theologischen Bemiithungen mit echter Frommigkeit zu vereinen
wuBlten. Das Beispiel eines heiligen Bonaventura (240} beweist, daB auch die scho-
lastische Methode jenen kontemplativ-warmen Grundton keineswegs ausschloB.
Das folgende Kapitel des Buches behandelt den Beitrag, den die Ménchstheologen
zur Liturgie aufzuweisen haben (260 ff.). Was an Einzelheiten herbeigebracht wird,
ist erstaunlich wenig. AuBer dem Lehrbuch des Walahfried Strabo (262) und der
liturgischen Einfithrung des Deutzer Abtes Rupert (263) werden nur additive Be-
strebungen verzeichnet. Die Tétigkeit der Monche erschépfte sich in musikalischer
wie dichterischer Ausschmiickung des Vorhandenen (264 ff.). Nicht behandelt
wird die Tatsache des Reliquienerwerbs und der schier grenzenlosen Vermehrung
des Sanktorale und der Zusatzoffizien, welche Tatsachen doch immerhin eine
theologische Haltung bestimmter Art voraussetzen. Der Verfasser spricht indes von
der Revolution der Zisterzienser (266), die Uberspitzungen zu beseitigen suchte.
In einem geistvoll geschriebenen Epilog (281 ff.) werden die wechselseitigen Be-
ziehungen zwischen mystischem Leben und rein literarischer Kultur an den Bei-
spielen groBer monastischer Personlichkeiten aufgewiesen. Diesen Grofien blieben
Konflikte zwischen beiden Zonen nicht erspart. Sie lsten diese im Opfer der
dienenden Liebe, wie Bernhard sagt, im ministerium wverbi (291).

Ergebnisse. AbschlieBend sollen die Ergebnisse unserer kritischen Betrachtung in
knappen Punkten zusammengefaBt werden. :

1. Der Begriff ,,monastische Theologie®, wie er im vorliegenden Buch beschrieben wird, ist von
einer bestimmten Gruppe erbaulicher Texte von konferenzartigem Charakter abgelesen. Mit dieser

Feststellung sagen wir dem Verfasser ganz bestimmt nichts Neues, der aus dem Biindel von Fragen
offenbar in bewuBter Absicht nur eine Seite nachgezeichnet hat (7 f.).

11 Migne PL 170, 537 fl.

10% 291



2. Begriff und Methoden der in jenen Schriften der Monche enthaltenen ,,Theologie® unterscheiden
sich zweifellos von jenen der spiteren Scholastiker.

3. Das Verhiltnis dieser sogenannten ,,monastischen Theologie zu den auBerklosterlichen theolo-
gischen Schriften der Zeit vom 9.-11. Jahrhundert hat der Verfasser nicht untersucht. Urteile tiber
das gegenseitige Verhiltnis der sogenannten ,;monastischen Theologie zu auBerklésterlichen theo-
logischen Versuchen erscheinen darum als verfritht. Mit der Bezeichnung ,,monastische Theologie®
sollten theologische Arbeiten der Kanoniker in der genannten Zeitspanne vorderhand nicht versehen
werden.

4. Die Theologie der Ménche, wie sie sich in deren Schriften vom 8.—12. Jahrhundert in der Ginze
verwirklicht hat, deckt sich nicht mit den Thesen des vorliegenden Buches. Die geschichtliche Wirk-
lichkeit liBt sich auf die -programmatische Grenzziehung des Verfassers nicht einengen; sie war
unendlich reicher und vielgestaltiger. Die geschichtliche Wirklichkeit schritt iiber die ihr vom Ver-
fasser zugebilligte enge Zone des Erbaulichen und anbetenden Verweilens energisch hinaus zu den
Momenten der Untersuchung, der lehrhaften Darlegung, der faktischen Auseinandersetzung mit
dem Gegner und schlieBlich zur handbuchartigen Verdichtung der gewonnenen theologischen
Einsichten. Man vergleiche hierzu etwa die eucharistischen Trakiate der Karolingerzeit, die doch
wahrhaftig in das vom Buch gezeichnete Schema sich nicht einfiigen lassen. Oder man vergleiche
hierzu jene Serie exegetischer Werke aus der englisch-irischen Moénchsschule, die Interesse an der
Frage, an der Worterkldrung, am Sachbezug und an wissenschaftlicher Darlegung verraten, wie
L. W. Laistner (1947) und B. Bischoff (1954) nachgewiesen haben. Der Verfasser nennt iibrigens
selber solche exegetischen Werke, die aus der weithin herrschenden erbaulichen Linie heraus zur
wissenschaftlichen Frage vorstoBen (93, n. 21). Man erinnere sich an das vom Verfasser nicht weiter
beachtete literarische Genus der theologischen Streitschriften. Vom Anonymus aus Hersfeld (1092)
bis zum Deutzer Abt Rupert bringen da die Ménche ihre theologischen Argumente disputfreudig
ans Licht. Man schlage die liturgischen Handbiicher eines Walahfried Strabo und eines Bernold
von Reichenau auf, wo es doch ganz sicher um die theologische Sache und nicht in erster Linie um
den Andachtswert geht. Alle die hier genannten literarischen Genera fallen aus der vom Verfasser
umschriebenen Sphire heraus.

5. In den theologischen Schriften der Ménche vom 8.—12. Jahrhundert fehlt das Moment der Ent-
wicklung nicht. Die marianischen Traktate des Ps. Hieronymus und des Eadmer (239) beweisen das.
Man vergleiche auBerdem etwa die MeBbeschreibungen miteinander, so die aus Lorsch stammenden
Anweisungen des 9. Jahrhunderts (Roma, Bibl. Vaticana Cod. Pal. lat. 485 f., 17 ff.) mit den spa-
teren einschligigen Texten, die soeben erst behandelt hat O. Myfbaum, Kloster, Priesterménch und
Privatmesse. Theophaneia 14 (1961), 230 ff.

6. Die geschichtlichen Arbeiten der Ménche, die zwar von den theologischen Ideen ihrer Schreiber
beeinfluBt sind, aber ihrem ganzen Genus nach eben keine eigentliche Theologie bieten wollen —
wenigstens nicht in dem vom Verfasser behaupteten Sinn —, hitten im vorliegenden Buch, das doch
die Theologie der Ménche behandeln will, ruhig weggelassen werden konnen. Rodulph Glaber
sollte man ibrigens nicht unter den Geschichtschreibern Klunis auffithren. Er hat sich bekanntlich
in Kluni nicht halten kénnen und ist nach Dijon und zu anderen Kléstern abgewandert. Abt Petrus
der Ehrwiirdige beklagte sich bitter iiber das mangelnde Interesse seiner Umgebung an geschicht-
lichen u. a. Studien (176 f.). Die Dijoner Gruppe hat im Verlauf des 11. Jahrhunderts fiir das hi-
storische Genus sicher mehr geleistet als Kluni selbst. Die von St. Hilpisch angeriihrte Antithese
zwischen Kult und Kultur bleibt nach wie vor bestehen. Man muB freilich dem Leser klar sagen,
was mit jener Formel tatsichlich gemeint ist (165).

7. Die vom Verfasser vorgeschlagene Formulierung des ,eschatologischen Humanismus der Ménche*
(164 £.) scheint mehr systematischen Uberlegungen als der geschichtlichen Wirklichkeit Rechnung
zu tragen. Desgleichen die Behauptung des Verfassers, daB literarische Gattungen, die ,,nicht férder-
lich sind*, von den Monchen vollstindig oder doch ,.fast vollstindig unberiicksichtigt blieben® (172).
In der geschichtlichen Wirklichkeit scheinen die Mdnche indes neben und zusammen mit ihrer
eschatologischen Ausrichtung ganz selbstverstdndlich auch einen diesseitsbezogenen Humanismus
gepflegt zu haben. Anders kann man sich nicht den Walthari von St. Gallen oder den Ruodlieb
von Tegernsee oder die in Benediktbeuern gehorteten Carmina Burana erkldren. Keines dieser Werke
ist in Kluni selbst denkbar. Aber Kluni war nun einmal nicht — was nicht nachdriicklich genug be-
tont werden kann — die Reprisentanz des gesamten mittelalterlichen Ménchtums. Die kulturelle
Tatigkeit der Monche brachte gar nicht so selten Werke hervor, die sich nun nicht immer in direkter
Linie vom idealen Hochziel des ,,Gottverlangens® ableiten lassen. Man denke beispielsweise an die
Gedichte des Monches von Rufford!? oder an die Liebesgedichte aus Ripoll*® oder an den erotischen
Grammatikbetrieb des Clm 18 628 aus Tegernsee, der bezeichnenderweise inmitten eines Freisinger
Kommentars zum Hohenlied sich notiert findet®, oder man denke an die Gedichte des Serlo von

12 Hrsg. von j. H. Mozley, Medium Aevum (1942), 1-45; vgl. Verf. S. 158 n. 109.

13 Hieritber F. 7. E. Raby, A history of secular latin poetry. Oxford 1934, 236 ff.

14 Angaben bei P. Lehmann, Die Parodie im Mittelalter. Miinchen 1922, 108. Text im Anhang 49 f.
Der Freisinger Kommentar zum Hohenlied: Clm 6 432, f. 86v.

292



Wilton!® oder die von P. Lehmann edierten Parodien, von denen ein Teil aus Ménchskreisen stammt.,
DaB solche nicht immer erbaulichen Werke nicht gerade die Ausnahme gebildet haben, zeigen die
entsprechenden Generalkapitelbestimmungen der Zisterzienser, die der Verfasser selber erwihnt (158).
Es miissen durchaus nicht immer ,unzufriedene Ménche® (172) gewesen sein, wie Johannes von
Haute Seille, der die Historia septem sapientium bearbeitet hat. Mit solchen moralischen Abwer-
tungen dirfte man die ins Diesseitige reichende Verwirklichung des monastischen Humanismus
kaum erfassen.

8. In der Bibliographie, die der dritten Auflage beigegeben ist, wiren folgende wichtige Werke
nachzutragen: B. Bischoff, Wendepunkte in der Geschichte der lateinischen Exegese im Frithmittel-
alter. Sacris Erudiri 6 (1954), 189-281. O. Denk, Geschichte des gallo-frinkischen Unterrichts- und
Bildungswesens von den #ltesten Zeiten bis auf Karl d. Gr. Mainz 1892. G. H. Hirle, Frithmittel-
alterliche Monchs- und Klerikerbildung in Italien. Freiburg i. Br. 1914. 4. F. Leach, The schools
of medieval England. New York 1918. M. Roger, L’Enseignement des lettres classiques d’Ausone
a Alcuin. Paris 1905. F. A. Specht, Geschichte des Unterrichtswesens in Deutschland von den altesten
Zeiten bis zur Mitte des 13. Jahrhunderts. Stuttgart 1885. P. Vossen, Der Libellus scholasticus des
Walther von Speyer. Berlin 1962. W. Wiikr, Das abendléindische Bildungswesen im Mittelalter.
Miinchen 1950.

Richtigzustellen ist: Pomarius — Pomerius (20), Kapitularium = Kapitulare (53), Sandys = Sandy
(316), Maps = Map (318), mirabili = mirabile secolo (318), Platon = Plato (325). Bei W. von
den Steinen (317) fehlt der Titel seines Aufsatzes. O. Porcels iiberholte Arbeit sollte (37) nicht zitiert
werden.

PETER GRADAUER

Romische Erlisse und Entscheidungen

Die orientalischen Patriarchen — Kardinalbischife

Im Konsistorium vom 22. Februar 1965 nahm Papst Paulus VI. zum ersten Male
die Ernennung von Kardindlen vor. Die 27 neuen Purpurtrdger kann man in
5 Gruppen einteilen, wie der Papst selber in seiner BegriiBung andeutete: zuerst
die Patriarchen aus den unierten Kirchen des Ostens, dann die Kardinile aus den
Liandern hinter dem ,,Eisernen Vorhang®, weiter die Inhaber bedeutender Bischofs-
und Metropolitansitze des Westens, ferner die Vertreter der kirchlichen Wissenschaft,
der katholischen Organisation und der Seelsorge, und schlieBlich die Vertreter
der romischen Kurie. Besondere Beachtung verdient in diesem Zusammenhang die
erste Gruppe der drei orientalischen Patriarchen, die ins Kardinalskollegium
berufen wurden. Bekanntlich schitzen die Orientalen die Patriarchenwiirde héher
ein als das Kardinalat, manche Vertreter hielten sogar die Patriarchenwirde mit
der Zugehorigkeit zum Kardinalskollegium fiirr unvereinbar. Auch manche Zere-
monien der Kreierung in den Konsistorien (Aufsetzen des Birettes, Offnen und
SchlieBen des Mundes) galten ihnen als nicht ihrer Wiirde entsprechend. Fiir die
jetzt durchgefithrte Kardinalskreierung wurden tatsichlich die Zeremonien ver-
einfacht, die bisherigen vier Konsistorien auf zwei zusammengezogen und einige
Riten abgedndert, und dies, wie man allgemein erklirt, auf Vorschlag und Wunsch
der orientalischen Patriarchen. Diesen war bisher auch der Rang von Kardinal-
priestern und dazu eine Titelkirche in Rom zugewiesen worden. In diesen Punkten
erfolgte eine Neuordnung. Papst Paulus VI. hat namlich durch das Motuproprio
,»Ad purpuratorum Patrum® (11. 2. 1965) folgendes verfiigt: Die orientalischen
Patriarchen, die in das Kardinalskollegium berufen werden, erhalten von nun an
den Rang von Kardinalbischéfen, sie behalten ihren Patriarchensitz als Kardinals-
titel bei, sie erhalten also nicht den Titel eines suburbikarischen Bistums und auch
nicht wie die westlichen Kardinile eine rémische Titelkirche zugewiesen, was fiir
jene besagen soll, daB sie zum Klerus der Stadt Rom gehéren. Diese Regelung gilt

5 Vgl. H. Brinkmann, Geschichte der lateinischen Liebesdichtung im Mittelalter. Halle 1925, 23.

293



