PATROLOGIE

NIKOLASCH FRANZ, Das Lamm als Christus-
symbol in den Schriften der Viter. (Wiener Beitrage
zur Theologie. Band II1.) (212.) Verlag Herder,
Wien 1963. Kart. S 98.—, DM/sfr 15.80.

Das Buch ist ein wertvoller Beitrag zur Dar-
stellung des patristischen Symboldenkens, das
im Alten Testament, im Spitjudentum, sowie
im Neuen Testament wurzelt. Mit groBem Flei
sammelte der Verfasser eine Fiille von Viter-
aussagen, die er systematisch entsprechend den
zugrunde liegenden Schrifttexten ordnet und
interpretiert. Vom gestellten Problem her ist diese
Methode durchaus berechtigt, auch wenn dabei
die Aussagen eines Kirchenvaters auf verschie-
dene Abschnitte verteilt werden miissen und sich
Wiederholungen ergeben. Im einzelnen gewihrt
die Untersuchung interessante Einblicke in die
frithchristliche Exegese, in die biblische Text-
geschichte, in die Entwicklung der Theologie
in Ost und West, vor allem in das christologische
Ringen der ersten Jahrhunderte. Die Hohe-
punkte der Viterdeutungen fallen mit den Hohe-
punkten des christologischen Ringens zusammen.
Die um das Lammsymbol sich bewegende
patristische Gedankenwelt ist vielfiltig und
nuancenreich, gewisse Abhéngigkeiten und Selb-
stindigkeiten sind dabei zu erkennen. Dankens-
wert sind die jeweils am Ende der Abschnitte
gegebenen Zusammenfassungen.

Die Viter sahen im Widder des Abrahamsopfers
(Gen 22) ein Symbol des Leidens Christi, aber
auch seiner menschlichen Natur und gelegentlich
sogar seiner Vollkommenheit. Auch die beiden
Bécke des Versshnungsfestes (Lev 16) wurden
von manchen typologisch auf Christus gedeutet
und in den Auseinandersetzungen des 5. Jahr-
hunderts sowohl von der alexandrinischen wie
von der antiochenischen Theologie aufgegriffen.
Das Lamm (Is 53, 7) bot den Vitern lediglich
einen Vergleich an, der die symbolischen Eigen-
schaften dieses Tieres (Reinheit und Unschuld,
Geduld und Sanftmut) auf den Messias an-
wenden lieB und auf seine Ankunft in Erniedri-
gung hindeutete. Im Mittelstiick seiner Unter-
suchung zeigt N. das Paschalamm (Ex 12) als
Symbol Christi auf. Diese Symbolik war bereits
im Neuen Testament vorgegeben, namentlich
in den Berichten iiber das Letzte Abendmahl;
in den johanneischen Schriften steht die Deutung
des Paschalammes auf Christus ,,an zentraler
Stelle” (77). Die Viter haben diese Symbolik
weiterentwickelt. Das Paschalamm erscheint als
Vorbild des Leidens Christi (wobei das hebra-
ische Pascha gern mit dem griechischen paschein
in Verbindung gebracht wurde); wie jenes den
Exodus, so leitete Christus die neutestamentliche
Heilszeit ein. ,,Von dieser Gegeniiberstellung aus
werden dann Unterschiede und Gemeinsames
beider Opfer herausgearbeitet” (89). Wiederum
wird auch das Paschalamm als Symbol der
menschlichen Natur Christi gedeutet, sehr schén
bereits bei Meliton von Sardes. Natiirlich sehen
es die Viter auch als Vorbild der Eucharistie in
Anlehnung an die evangelischen Abendmahls-

302

berichte. Dabei spannt sich der Bogen der
Typologie bis hinein in den Aon der Vollendung,
in dem das Christuslamm nicht mehr eucharistisch
verhiillt, sondern in seiner Herrlichkeit genossen
werden wird, wie es die Apk nahelegte (vgl.
auch Lk 22, 16). Nebenbei mag es im Zeitalter
des neuentdeckten liturgischen Wortgottesdien-
stes von Interesse sein, daB3 nach Origenes und
anderen der GenuB3 des Paschalammes nicht nur
auf das eucharistische Mahl, sondern auch auf
den GenuB des Wortes Gottes im Glauben be-
zogen wird. Auch die vom alttestamentlichen
Gesetz geforderten Eigenschaften des Pascha-
lammes sowie die Vorschriften iiber seine Zu-
bereitung werden von den Vitern verschiedent-
lich christologisch ausgedeutet. DaB sodann
Christus Hirt und Lamm zugleich ist, spricht
die patristische Exegese zweier neutestamentlicher
Parabeln aus. Im Gleichnis vom verlorenen
Lamm (Mt 18, 12 ff.; Lk 15, 3-7) wurde es
auf das Menschengeschlecht oder speziell auf
die menschliche Natur Christi gedeutet, die der
Erloser angenommen und als Hirte der Men-
schen gerettet hat. Diese christologische Auf-
fassung des Lammes findet sich auch bei der
Parabel vom Guten Hirten (Jo 10, 1-16); hier
wird die versuchte Gegeniiberstellung von
darbringendem Hirten (Logos) und dargebrach-
tem Lamm (Menschheit Christi) meist mit
der Vorstellung von einem Logospriestertum
verbunden. Im Lauf der theologischen Ent-
wicklung aber werden die Bezeichnungen Lamm
und Priester zusammen dem Gottmenschen zuer-
kannt, auf Grund der Inkarnation des Logos.
SchlieBlich betrachtet N. noch Texte, die das
Fell des Lammes (vgl. dazu Gen 3, 21; Is 53, 7b)
symbolisch von der Menschheit Christi verstan-
den.

Noch einige Bemerkungen, die den Gesamtwert
der vorliegenden Arbeit keineswegs schmilern!
Im Literaturverzeichnis wire nachzutragen:
Hamp V., Das Hirtenmotiv im Alten Testament,
in: Festschrift Kardinal Faulhaber zum acht-
zigsten Geburtstag, dargebracht vom Profes-
sorenkollegium der Philosophisch-theologischen
Hochschule Freising, Minchen 1949, 7-20.
Nicht immer ganz verstandlich ist die Reihen-
folge, in der jeweils die einzelnen Viterzeugnisse
vorgebracht werden. Die Apostolischen Viter
sollten nicht mehr nach der Funkschen Ausgabe
von 1901 zitiert werden. Die Echtheit der
Paschahomilie Melitons ist heute, nach Ver-
offentlichung des Papyrus Bodmer XIII, nicht
mehr zweifelhaft. Maximus von Turin wére
nach der neuen Edition von A. Mutzenbecher
im CCL 23 (1962) zu zitieren. Cyrill von
Alexandrien als gréBte theologische Persénlich-
keit des 5. Jahrhunderts zu bezeichnen (50),
ist doch etwas einseitig. Die Ubersetzung aus
der Karfreitagspredigt des Johannes von Da-
maskus (198, Anm. 34) miiBte richtig heiBen:
,,Das vortreffliche Schaf wurde boésen Metzgern
aberliefert . . . (PGr 96, 597 C) ; Schlachten und
Scheren im dortigen Zusammenhang beziehen
sich wohl kaum auf die menschliche Natur
Christi ém Gegensatz zu seiner leidensunfihigen



gottlichen Natur. Zu Christus als Sonne der
Gerechtigkeit (136 f.) vgl. Mal 3, 20; F. J. Délger,
Die Sonne der Gerechtigkeit und der Schwarze,
Miinster 1918; H. Rahner, Griechische Mythen
in christlicher Deutung, Ziirich 1945; etwa auch
die O-Antiphon des 21. Dezember. Mehrere
Druckfehler wéren zu beheben.

Der Verfasser dieser bedeutenden Untersuchung
beabsichtigt erfreulicherweise, einen erginzenden
zweiten Band folgen zu lassen, in dem er das
ikonographische Material der christlichen Friih-
zeit, soweit es Christus unter dem Bild des
Lammes darstellt, zusammenfassen will.
Freising Foseph A. Fischer

ENDRE VON IVANKA, Plato Christianus.
Ubernahme und Umgestaltung des Platonismus
durch die Viter. (496.) Johannes-Verlag, Ein-
siedeln 1964.

Das hervorstechendste Merkmal dieses Lebens-
werkes — das man sicher als solches bezeichnen
muB, zieht es doch die Summe aus vielen Einzel-
studien des ganzen Lebens — ist die Klarheit der
Unterscheidungen, ohne deswegen zu simplifi-
zieren. Das ist nur moglich durch genaue Be-
stimmung der platonischen Elemente bei den
einzelnen historischen Gestalten. Trotzdem ver-
asteln sich die Untersuchungen nicht in reine
Spezialstudien, es bleibt die Ubersicht erhalten.
So gewinnt man einerseits einen historischen
Uberblick iiber den Verlauf des Platonismus,
andererseits aber auch wieder grundsitzliche
Einsichten in platonisches Denken und sein
Verhiltnis zur Offenbarung.

Platonismus ist zum oft uniibersehbaren Sammel-
begriff geworden, der auch nichtplatonisches
Gedankengut enthilt. Ivanka trennt genau die
verschiedenen Strémungen, die etwas unklar im
Platonismus mitschwimmen, Hier erlebt man
wirkliche Uberraschungen, die eben nur ein
solcher Fachmann wie Ivanka bereiten kann.
Nicht nur Platonismus und Neuplatonismus
werden in ihren Differenzen herausgearbeitet,
sondern auch die pseudoplatonischen Elemente

MORALTHEOLOGIE

STELZENBERGER JOHANNES, Das Gewissen.
Besinnliches zur Klarstellung eines Begriffes. (72.)
Verlag Ferdinand Schéningh, Paderborn 1961.

Der um die Klirung des Begriffes Gewissen
besonders verdiente Tiibinger Moraltheologe
weist zunichst auf den verwirrend vielfzltigen
Sinn hin, in dem das Wort Gewissen im Mund
des Volkes, in der Offentlichkeit, in der Literatur
gebraucht wird. Diese Verworrenheit sucht er
dadurch zu ordnen, dafl er mehrere Bedeutungs-
gruppen von Gewissen unterscheidet: 1. Ge-
wissen als Sammelwort fiir innere Vorginge
(griechisch syneidesis, lateinisch conscientia, in
den romanischen Sprachen die davon stam-
menden Ausdriicke, bei manchen Vélkern und
in der Bibel ,,Herz*); 2. Gewissen als Wertge-
fithl im Sinne des Erfassens (verbindlicher) sitt-

dorthin gefiihrt, woher sie kommen: aus stoi-
schen oder gnostischen Seins- und Erkenntnis-
schemata; was dann spiter eine groBe Bedeutung
fir die Untersuchungen zur Mystik gewinnt.
Doch auch das Platonische selbst ist in dieser
Allgemeinheit eine etwas vage Bezeichnung.
Ivanka geht auf ,eine Isolierung der Motive®
aus, zeigt wie diese einzelnen Motive vom
Christentum aufgenommen und verwandelt
wurden, untersucht Eignung und Gefahr solcher
Unternehmungen ,,von Fall zu Fall®. Es handelt
sich ja bei diesem Platonismus nicht um ein
eindeutig geschlossenes System, auBerdem ist
er ja vielfach aus neuplatonischen Quellen,
durchsetzt von stoischen und gnostischen Ele-
menten, den Theologen bekannt geworden.
Als hervorragende Fille fungieren Origenes,
Gregor von Nyssa, Augustinus, Dionysius Areo-
pagita, Maximus Confessor. Daran schlieBen
zwei Ubersichts-Studien tiiber das westliche
Mittelalter, in dem die Mystik besonders be-
riicksichtigt wird, und die &stliche Form des
Hesychasmus und Palamismus. Das AbschluB-
kapitel zieht Vergleiche zwischen Platonismus
und Aristotelismus und schidtzt sie in ihrer
Eignung zur Darstellung christlicher Inhalte
gegeneinander ab.

So tragt diese Arbeit nicht bloB Klirendes bei
zu den oft mehr affektiven als argumentierenden
Auseinandersetzungen zwischen Aristotelismus
und Platonismus, sie vermittelt wahrhaft ent-
scheidende Einsichten: Aristoteles und Plato
bedeuten keine Alternative, eher zwei einander
erginzende Gesichtspunkte, die Ivinka griind-
lich belegen kann. Wenn er hinzufiigt: das
gleiche gilt fir den vermeintlichen Gegensatz
zwischen &stlicher und westlicher Theologie,
dann trigt der bekannte Leiter des Institutes
fiir byzantinische Philosophie und Geistesge-
schichte an der Universitit Graz Wesentliches
bei zum grundsitzlichen und nicht blo8 kirchen-
politischen Okumenismus.

Wien Alfred Focke

licher Werte, die im Sittengesetz ihren Ausdruck
finden; 3. Gewissen als aktuelle Funktion einer
personalen sittlichen Entscheidung zwischen zwei
widerstreitenden Werten (vorausgehendes oder
nachfolgendes Gewissen). Stelzenberger hilt es
um der Begriffsklarheit willen fiir wiinschenswert,
daB der Ausdruck Gewissen nur fiir dieses
funktionelle Gewissen gebraucht werde. Man
solle daher lieber auch nicht vom Weltgewissen,
sondern vom Wertgefiihl aller Menschen; nicht
von irrigem Gewissen, sondern von irrigem
WertmaB; nicht von skrupellosem Gewissen,
sondern von solcher psychischer Gesamtver-
fassung; nicht von Gewissenlosigkeit, sondern
von Nichtachtung der Forderungen des Wert-
gefithls; nicht von Gewissenhaftigkeit, sondern
von Zartgefiihl fiir sittliche Werte sprechen.
Die Bezeichnung des Gewissens als Stimme

303



