kann, daB ihm, wie Hans Urs von Balthasar das
schon gefordert hat (vgl. Die Gottesfrage des
heutigen Menschen. Wien-Minchen 1956), ein
vertretbares Gottesbild vermittelt wird. Mog-
licherweise wird der Leser an dem Buch von
R. Schovenberg beanstanden, daB es ihm zu
unvermittelt Rezepte an die Hand gibt und
zuwenig an seine frei enfscheidende Verant-
wortung appelliert.

HAMEL EDOUARD, Loi naturelle et loi du Christ.
(Studia. Recherches de Philosophie et de Théo-
logie publiées par les Facultés S. J. de Montréal.
Band 17.) (171.) Desclée de Brouwer, Bruges-
Paris 1964, Kart. FB 135.—.

Edouard Hamel, Professor an der Gregoriana in
Rom, faBt in diesem Werk vier Aufsitze zusam-
men, die er in den Jahren 1958-1963 verfaBt
und zum Teil als Zeitschriftenartikel schon ver-
6ffentlicht hat. Zwei Griinde sind es, die ihn
dazu bestimmt haben, die unabhingig vonein-
ander entstandenen Untersuchungen zu einem
Ganzen zu vereinigen: Einmal durchzieht alle
vier Abhandlungen als zentrales Thema der vor
allem durch die Ansprachen Papst Pius’ XII.
in den Vordergrund geriickte Zusammenhang
zwischen dem Naturrecht und dem Gesetz
Christi. Zum andern ist Hamel der Uberzeugung,
daB er durch seine Beitrige die um das Ver-
hiltnis von Natur und Gnade kreisende Dis-
kussion der Gegenwart an einigen fiir die Moral-
theologie bedeutsamen Punkten weiterfithren
konne. Die Gesprichspartner, mit denen er sich
auseinandersetzt, sind die protestantischen Ethi-
ker, die Gegner der Kasuistik und die Situations-
ethiker.

Gegeniiber den protestantischen Ethikern (N. H.
Soe, H. Thielicke, W. Elert) betont H. in seiner
ersten Untersuchung die Erkennbarkeit und Be-
deutung des sittlichen Naturgesetzes, das durch
die neutestamentliche Offenbarung in Christus
nicht abgeschafft, sondern vielmehr zu seiner
cigentlichen Wiirde und Reinheit emporgehoben
worden sei. Den Gegnern der Kasuistik und
jenen Moraltheologen, die ihre Funktion unter-
schitzen (vgl. 58), gibt Hamel zu bedenken,
daB ihre ablehnende bzw. reservierte Haltung
bewuBt oder unbewuBt von der Kritik Pascals
herrithre und durch die Thesen der Situations-
ethiker neue Nahrung erhalte. Die richtig ver-
standene Kasuistik mache sich weder des Laxis-
mus noch des Rigorismus schuldig. Selbstver-
standlich habe sie ihre Grenzen, aber sie konne,
einer positiven Moral zugeordnet, sein, was sie
sein miisse: ,,une charité plus détaillée et non
un légalisme plus minutieux* (77). Der dritte
Aufsatz faBt die vor allem im deutschen Sprach-
raum erschienenen Arbeiten zusammen, die sich
die Aufwertung der Epikie zum Ziel gesetzt
haben, und hebt die Tugend der Epikic ab
von der durch das kirchliche Lehramt verur-
teilten Situationsethik. Auch die vierte Abhand-
lung stellt eine Zusammenfassung neuerer For-
schungsergebnisse dar.

Kein Zweifel! Die Frage, die Hamel aufgreift,
liegt allen den Problemen zugrunde, die den in

306

einer weltanschaulich zerrissenen Welt lebenden
Menschen beschiftigen und nicht nur ihn, son-
dern auch den Moraltheologen unsicher machen.
Es ist die immer wieder leidenschaftlich gestellte
Frage nach dem Bestehen und nach der Ver-
bindlichkeit objektiver Normen einerseits und
nach ihrer Anwendbarkeit auf den konkreten
Fall anderseits. Auf die erste Frage antwortet
Hamel mit dem Hinweis auf die lex naturae,
die iiber die Interimsethik des dem alttestament-
lichen Gottesvolk als verpflichtendes Gesetz vor-
gelegten Dekaloges mit gottlicher Autoritdt zur
Geltung gebracht worden sei und im Gesetz
Christi ihre volle Ausgestaltung erfahren habe.
Der skeptischen Frage nach der Anwendbarkeit
objektiver Normen auf den durch ein allgemeines
Gesetz gar nicht erreichbaren konkreten Fall
begegnet Hamel mit seinen Darlegungen iber
die Kasuistik und die recht verstandene Epikie.
Aber ist die Basis der lex naturae, von der Hamel
ausgeht und auf die es ihm vor allem ankommt,
geeignet, diese Fragen jener Losung entgegen-
zufithren, die den weltanschaulich und sittlich
desorientierten Menschen der Gegenwart tat-
sichlich auch befriedigt? Das sittliche Natur-
gesetz, auf das Hamel verweist, ist das von einem
christlichen Weltbild her formulierte Naturgesetz,
dessen Annahme das Ja zu einem vom Christen-
tum geformten Denksystem und zu einem christ-
lichen Menschenbild bereits voraussetzt. Wird
dieses Denksystem und dieses Menschenbild in
Abzug gebracht, was besagt dann die Bemer-
kung, die Hamel iiber das Gewissen macht?
Sie lautet: ,Le jugement de conscience n’est
donc que le prolongement, jusqu’a acte déter-
miné, de la loi éternelle, qui rayonne en nous
pour y créer la syndérése. Clest dans les juge-
ments concrets de sa conscience que I’homme
percoit la loi naturelle, avec son caractére
essentiel d’obligation® (12). Was der Mensch
der Gegenwart hier vernimmt, daB namlich
das ihm kund werdende Gewissensurteil fiir ihn
verpflichtend sei, wird er ohne weiteres anneh-
men, aber eben in seinem Sinn deuten. Und
wenn er das tut, weswegen man ihm noch gar
nicht ohne weiteres einen Vorwurf machen kann,
da er sich, wie B. Haring mit Recht betont (vgl.
Das Gesetz Christi 6- IT 199-200), im permanen-
ten Zustand des sogenannten irrigen Gewissens
befindet — was bleibt dann von der lex naturae,
auf die Hamel verweist (10), noch iibrig?

Unter diesem Aspekt gesehen, diirfen die Be-
denken der protestantischen Ethiker gegen die
Erkennbarkeit des sittlichen Naturgesetzes nicht
mit einer einfachen Handbewegung beiseite
geschoben werden. Diese Bedenken verdienen
nicht etwa deswegen Beachtung, weil die Exi-
stenz einer lex naturae tatsichlich in Frage ge-
stellt werden miiBte; sie miissen vielmehr inso-
fern ernst genommen werden, als der weltan-
schaulich und sittlich desorientierte Mensch im
Zustand seiner Siinde und Heillosigkeit diese
lex naturae tatsichlich nicht erkennt und aner-
kennt. Im Interesse einer sachlichen Auseinan-
dersetzung mit den protestantischen Theologen
muB ausdriicklich betont werden, daB ihre Stel-



lungnahmen zum Naturrecht nicht als Wesens-
aussagen verstanden sein wollen; eine solche
Interpretation widerspriche dem metaphysik-
feindlichen Denkansatz, aus dem heraus sie
formuliert sind. Sie wollen vielmehr, sei es im
Namen theologischer Positionen oder im Namen
des von Schleiermacher konzipierten Begriffes
der dogmatischen Theologie und Statistik (vgl.
Fr. Schleiermacher, Kurze Darstellung des theo-
logischen Studiums zum Behuf einleitender
Vorlesungen §§ 195 f.), auf die realen Schwie-
rigkeiten aufmerksam machen, denen sich der
konkrete Mensch angesichts der Lehre vom
natiirlichen Sittengesetz gegentibersieht.

Die sachgerechte Antwort auf diese Schwierig-
keiten sind nicht apologetische Darlegungen,
sondern der Aufweis, wie der Mensch von Ge-
gebenheiten her, zu denen er tatsichlich einen
Zugang hat (Gewissen), zur Erkenntnis und
Anerkenntnis ewig giiltiger (Natur-)Gesetzlich-
keiten gelangen kann.

Die Stellungnahmen der Moraltheologen zu der
skizzierten Problematik sind einstweilen noch
nicht auf einen gemeinsamen Nenner zu bringen.
Ein Teil zieht sich auf ein fertiges und bis ins
einzelne gehendes Naturrechtsgebilde (12) zu-
riick, um von diesem fertigen Denksystem und
Menschenbild her mit den Mitteln der diesem
Denksystem und Menschenbild bereits zugeord-
neten Kasuistik und Epikie Wege zur Bewil-
tigung der sittlichen Gegenwartsproblematik
aufzuzeigen. Er begibt sich dabei in die Gefahr,
daB er nicht einmal mehr von den katholischen
Christen verstanden und beachtet wird. Zur
Erhartung dieser These gentigt es, an die Art
und Weise zu erinnern, wie in der gegenwértigen
Diskussion iiber Eheprobleme der traditionelle
Standpunkt der katholischen Moraltheologie
behandelt wird. Eine andere Gruppe — zu ihr
gehoren die von Leonhard Weber jiingst so
bezeichneten Praktiker unter den Moraltheo-
logen - ist bereit, der Aversion des heutigen
Menschen gegen Gesetze und Normen Rechnung
zu tragen. Mit dem Hinweis auf den Fortschritt
und die verinderte BewuBtseinslage der Mensch-
heit geht sie in der Kritik an moraltheologischen
Festlegungen so weit, daB sie tatsichlich den
Anspruch des Sittlichen verkiirzt. Eine dritte
Gruppe endlich sucht in der Auseinandersetzung
mit dem Menschen der Gegenwart und im Ernst-
nehmen seiner tatsichlichen Schwierigkeiten den
Gehalt dessen, was mit natiirlichem Sittengesetz
nur gemeint sein kann, zu erarbeiten. Es sei in
diesem Zusammenhang nur erinnert an die
»Moraltheologische Erkenntnis- und Methoden-
lehre von R. Hofmann (Miinchen 1963. Hand-
buch der Moraltheologie, hrsg. von M. Reding,
7. Band), die im Rahmen grundsitzlicher Hin-
weise auf die Lehre vom Gewissen den Begriff
der Lebensorientierung prigt und damit an-
deutet, wie der Mensch zur Erkenntnis bestehen-
der Normen gelangen kann.

Der Verweis auf die lex naturae hat in der moral-
theologischen Krisensituation der Gegenwart
erst dann seinen Sinn, wenn dem Menschen das
Wesen des Sittlichen wieder nahegebracht wor-

20%

den ist. Von dieser Ausgangsbasis her wird aber
auch deutlich werden, daB sich der Ubergang
vom natiirlichen Sittengesetz zum Gesetz Christi
nicht so nahtlos vollzieht, wie die Ausfithrungen
Hamels das jedenfalls nahezulegen scheinen.

ROSMINI ANTONIO, Leitsitze fiir Christen.
Eingefithrt von Hans Urs von Balthasar. (85.)
(Sigillum, 23. Bd.) Johannes-Verlag, Einsiedeln
1964.

Es scheint vielleicht manchem ein gewagtes
Unterfangen zu sein, ,,Leitsdtze fiir Christen®
aus dem Werk eines Theologen hervorzuholen,
den die kirchliche Verurteilung getroffen hat.
Zwar ist diese durch die Forschung inzwischen
zurechtgeriickt worden, aber einem verurteilten
Theologen haftet ein Makel an. Jedenfalls ist
die landliufige Auffassung nicht ohne weiteres
bereit, ihm jenen Sensus zuzuerkennen, durch
den er befihigt wire, wirkliche ,Leitsitze fir
Christen® zu erarbeiten.

Bedenken dieser Art, die einem mit der Gestalt
und dem Schicksal Antonio Rosminis nicht
ndher vertrauten Leser des Biichleins kommen
kénnten, weil Hans Urs von Balthasar in der
gedringten Einfitlhrung zu zerstreuen. Er spart
weder mit Kritik an der fragwiirdigen Geistig-
keit, der Rosmini zum Opfer gefallen ist, noch
mit Anerkennung und warmer Sympathie fiir
den Verfasser der ,,Massime di perfezione®, die
nicht, wie man erwarten mdéchte, aus einem
philosophischen und theologischen Denksystem,
sondern aus dem betrachtenden Gebet und dem
Sensus eines Glaubenden fiir das Wesentliche
erwachsen sind.

Rosmini hat die im Jahre 1830 erschienenen und
bereits zum dritten Male ins Deutsche iiber-
tragenen ,Massime di perfezione“ den Ange-
hérigen der von ihm gegriindeten Priesterkon-
gregation und der spiter hinzugekommenen
Genossenschaft der Figlie della Carita als Satzung
in die Hand gegeben. ,,Ein kleines, aber goldenes
Biichlein, welches in einfacher Sprache, aber
mit eiserner Logik und eindringlicher Bered-
samkeit die ewig giiltigen Prinzipien des geist-
lichen Lebens vorlegt, vielleicht die kiirzeste und
beste Zusammenfassung des Gegenstandes, den
die asketische Literatur tiberhaupt aufzuweisen
hat®, urteilt Franz Xaver Kraus tiber die fast
unscheinbare Ordensregel.

Die sechs Leitsidtze, die den Kern des Ganzen
bilden, sind eine Anleitung zu der vom Evan-
gelium geforderten Vollkommenheit, die jedem
Christen zugemutet wird, die aber nicht von
jedem Christen verlangt, daB er sich auf dem
Weg der evangelischen Rite in sie hineinlebe.
Wie nicht anders zu erwarten, besteht diese
Vollkommenheit in der Vollkommenheit der
Liebe, aber Rosmini ist weit davon entfernt,
diese Liebe als einen farblosen und die Wirk-
lichkeit der Wahrheit (im augustinischen Sinn)
verdeckenden Mantel zu beschreiben, unter dem
alles und jedes Platz hat. Er ist zu sehr der
groBen theologischen Tradition verpflichtet, als
daB er der Liebe nicht die Pflicht auferlegte,

307



