ANDREAS ROHRACHER

Das Prinzip der Kollegialitit in der Kirche

I

Im Rahmen der Studien, Beratungen und Diskussionen tiber das I1I. Kapitel der
Constitutio dogmatica de Ecclesia, das tiber den hierarchischen Aufbau der Kirche,
insbesondere uber das Bischofsamt handelt, nahm die Frage der Kollegialitat der
Bischife untereinander und der Bischife mit dem Papst einen breiten Raum ein.

Die Konstitution sagt hiertiber: ,,Sicut, statuente Domino, sanctus Petrus et ceteri
Apostoli unum Collegium apostolicum constituunt, pari ratione Romanus Pontifex,
successor Petri, et Episcopi, successores Apostolorum, inter se conjunguntur® (n. 22).
Zum Beweis dafiir beruft sich das Konzil auf die uralte Disziplin, der gemi8 die auf
dem ganzen Erdkreis bestellten Bischéfe untereinander und mit dem rémischen Bischof
Gemeinschaft hielten ,,in vinculo unitatis, caritatis et pacis® (ebd.). Noch klarer
und deutlicher bezeugen die konziliaren Versammlungen, durch die alle wichtigen
Angelegenheiten gemeinsam in einem durch die Uberlegung vieler abgewogenen
Spruch geregelt wurden, die wesentlich kollegiale Anlage und Natur des bischof-
lichen Amtes. Dasselbe bestdtigen die im Laufe der Jahrhunderte gefeierten oku-
menischen Konzilien und nicht minder der von altersher eingefithrte Brauch,
mehrere Bischéfe zur Teilnahme an der Erhebung eines Neuerwahlten zum hochsten
priesterlichen Dienst beizuzichen. Denn Glied des Bischofskollegiums wird jemand
durch die sakramentale Weihe und die hierarchisch geordnete Gemeinschaft mit
Haupt und Gliedern des Kollegiums.

Es ist selbstverstindlich, daB die Gemeinschaft der Bischoéfe nur dann als volle,
dem Apostelkollegium nachfolgende Kérperschaft angesehen werden kann und
als solche angesehen worden ist, wenn sie in Gemeinschaft mit dem rémischen
Bischof, dem Nachfolger Petri, als ihrem Haupt begriffen wird, ohne Beeintrachti-
gung seiner Primatialgewalt tiber alle Hirten und Glaubigen. Der rémische Bischof
hat entsprechend der Stellung des hl. Petrus im Apostelkollegium, kraft seines Amtes
als Stellvertreter Christi und Hirt der ganzen Kirche volle, héchste und universale
Gewalt iiber die Kirche, die er immer frei ausitben kann. Das Bischofskollegium,
das dem Apostelkollegium im Lehr- und Hirtenamt nachfolgt, ja, in dem die
apostolische Kérperschaft immerfort weiterbesteht, ist gemeinsam mit seinem
Haupte, dem rémischen Bischof, und niemals ohne dieses Haupt, gleichfalls
Trager der hochsten und vollen Gewalt tiber die ganze Kirche. Diese Gewalt
kann aber nur in Verbindung mit dem rémischen Bischof ausgetibt werden. Denn
der Herr hat allein Simon zum Fels und Schlisseltrager der Kirche bestellt (vgl.
Mt 16, 18 f.) und ihn als Hirten seiner ganzen Herde eingesetzt (vgl. Joh 21, 15 ff.).

Es steht aber auch fest, daB jenes Binde- und Léseamt, das dem Petrus verliehen
wurde (Mt 16, 19) auch dem mit seinem Haupte verbundenen Apostelkollegium
zugeteilt worden ist (Mt 18, 18; 28, 16-20). Insofern dieses Kollegium aus vielen
zusammengesetzt ist, driickt es die Vielheit und Universalitit des Gottesvolkes aus;
insoferne es unter seinem Haupte versammelt ist, stellt es die Einheit der Herde
Christi dar. Im Rahmen dieses Kollegiums wirken die Bischofe, unter treuer Wahrung
des primatialen Vorranges ihres Hauptes, in eigener Vollmacht zum Besten ihrer
Glaubigen, ja der ganzen Kirche, deren organische Struktur und Eintracht der
Heilige Geist immerfort starkt.

Diese oberste kollegiale Gewalt iiber die ganze Kirche wird auf feierliche Weise
im okumenischen Konzil ausgeiibt. Ein dkumenisches Konzil gibt es aber nur,
wenn es vom Nachfolger Petri als solches bestitigt oder wenigstens rezipiert wird,
da der rémische Bischof das Vorrecht hat, diese Konzilien zu berufen, auf ihnen

313



Vorsitz zu fithren und sie zu bestitigen (vgl. CIC can. 227). Die gleiche kollegiale
Gewalt kann gemeinsam mit dem Papst von den in aller Welt weilenden Bischéfen
ausgeiibt werden, wofern nur das Haupt des Kollegiums sie zu einer kollegialen
Handlung ruft oder wenigstens die der verstreut weilenden Bischéfe billigt oder
frei rezipiert, so daB ein wahrhaft kollegialer Akt zustandekommt (n. 22).

Diese Kollegialitit verpflichtet die Einzelbischofe, die an der Spitze der Teilkirchen
stehen, aufgrund von Christi Stiftung und Vorschrift zur Sorge um die Gesamt-
kirche. Diese wird zwar nicht in Form eines Jurisdiktionsaktes ausgeiibt, tragt aber
doch in hochstem MaB zum Wohl der Gesamtkirche bei. Alle Bischéfe miissen
namlich die Glaubenseinheit und die der ganzen Kirche gemeinsame Ordnung
fordern und schiitzen, sowie die Glaubigen hinfiihren zur Liebe zum ganzen
mystischen Leib Christi, besonders zu den armen und leidenden Gliedern und zu
jenen, die Verfolgung leiden um der Gerechtigkeit willen (vgl. Mt 5, 10). Dieselbe
Kollegialitit macht es den Bischéfen zur Aufgabe, jedwede Wirksamkeit zu fordern,
die der ganzen Kirche gemeinsam ist, vor allem dazu, daB der Glaube wachse
und das Licht der vollen Wahrheit allen Menschen aufgehe. Indem aber die Einzel-
bischofe ihre eigene Kirche als Teil der Gesamtkirche recht leiten, tragen sie wirk-
sam bei zum Wohl des ganzen mystischen Leibes, der ja auch der Leib der Kirchen ist.

Die Kollegialitit legt der ganzen Gemeinschaft der Hirten die Sorge auf, dafl das
Evangelium tiberall auf Erden verkiindet wird. Denn ihnen allen zusammen hat
Christus diesen Auftrag gegeben und diese gemeinsame Pflicht auferlegt. Deshalb
sind die einzelnen Bischéfe gehalten, soweit die Verwaltung des eigenen Amtes
es zuldBt, in Arbeitsgemeinschaft zu treten untereinander und mit dem Nachfolger
Petri, dem die groBe Aufgabe, den christlichen Namen auszubreiten, in einzig-
artiger Weise iibertragen ist. Daher miissen sie mit allen Kriften den Missionen
Arbeiter fiir die Ernte wie auch geistige und materielle Hilfen vermitteln, sowohl
unmittelbar durch sich selbst wie auch durch Weckung der eifrigen Mitarbeit
ihrer Glaubigen. Wahre Kollegialitit verpflichtet aber auch die Bischéfe nach dem
ehrwiirdigen Beispiel der Vorzeit, den anderen Kirchen, besonders den benach-
barten und bediirftigeren, gerne briiderliche Hilfe zu leisten (n. 23).

So stellt das Vaticanum II die Lehre von der Kollegialitit der Bischofe unter-
einander und der Bischéfe mit dem Papst in n. 22 und 23 der dogmatischen Konsti-
tution tiber die Kirche dar.

II

Kollegialitit muB aber, wie es in den Beratungen und Diskussionen in der Konzils-
aula immer wieder betont wurde, auch in den Teilkirchen, in den Di6zesen, herrschen
zwischen Bischof und Priestern.

Dies ergibt sich iiberzeugend aus der Entstehung und dem Werdegang der Teil-
kirche, der Didzese, der Ortskirche. Wie entsteht diese? Wenn man die Kirche
im Sinne der Constitutio dogmatica de Ecclesia als Sakrament, als Zeichen und
Werkzeug fir die innerste Vereinigung mit Gott wie fiir die Einheit der Menschen
erfaBt (n. 1), also als geschichtliche Manifestation der siegreichen Gnade Gottes,
gegenwirtig in der Welt, als Offenbarung des géttlichen Heilswillens, so verwirk-
licht sich die Kirche dort am vollkommensten, wo das Heilswerk am vollkemmensten
realisiert, wo Christus, der Gekreuzigte und Auferstandene, mit seiner Heilskraft
gegenwirtig wird, also in der Eucharistiefeier, in der Christus gegenwirtig wird
unter den Gestalten von Brot und Wein, die das Zeichen und die Vergegenwirtigung
des Kreuzesopfers sind. In der Eucharistiefeier vollzieht sich die Gegenwart der
Kirche am intensivsten; um sie sammelt sich die urspriingliche, christliche, betende
Gemeinde. So ersteht die erste Zelle der Kirche, die im Opfermahl den Mittel-
punkt des gottlichen Lebens findet, die Hohe des Kultes, das Heil, das Gott den

314



Menschen geschenkt; zudem ist im eucharistischen Mahl das himmlische Mahl
vorgebildet und vorbereitet, in dem die Kirche ihren tiefsten eschatologischen
Sinn findet. So wird die Eucharistiefeier der urspriingliche Anziehungspunkt,
um den sich die erste betende christliche Gemeinde sammelt.

Der Bischof vollzieht nun die erste Eucharistie, er sammelt die ersten Glaubigen
um den eucharistischen Tisch, er bereitet die Teilnehmer am eucharistischen Opfer,
indem er sie durch die Taufe eingliedert in die betende christliche Gemeinde;
der Bischof stirkt diese Gemeinschaft durch die Firmung, er zerstért die Siinde
und ihre Folgen durch die BuBe wie durch die Salbung der Kranken. Diese Auf-
gabe hat Christus dem Bischof gestellt; er trigt die Verantwortung fiir die christ-
liche Gemeinde. Der Bischof ist es, der die Christengemeinde zur heiligen Eucha-
ristie fithrt; ihm obliegen alle Aufgaben der Leitung, Lehre und Heiligung des
Volkes Gottes. Damals war es Obliegenheit des Bischofs zu taufen, zu firmen, die
Eucharistie zu feiern und zu reichen, die Stinden in der BuBe zu vergeben, die
Glaubigen auf das ewige Leben vorzubereiten durch die Krankensalbung, die Ehen
der Glaubigen zu regeln, die Beauftragten fiir den gottlichen Kult durch das
Sakrament der Weihe zu bestellen. Aufgabe des Bischofs, des fiir die christliche
Gemeinde geborenen Verantwortlichen, ist es, zu lenken, das Volk die Wahrheiten
der Religion zu lehren. Die christliche Gemeinde, die Orts- und Teilkirche, ist also
zentriert im Bischof, der ihr Haupt ist, der von Gott gesandte Verantwortliche,
mit allen notwendigen und hinreichenden Vollmachten ausgeriistet, um das Volk
zu leiten, zu lehren, zu heiligen und es zum ewigen Leben zu fithren. So ist es un-
mdglich, das Geheimnis der Kirche ohne Bischof zu verstehen.

Aber der Bischof ist nicht allein, er ist von einer Gruppe von Gehilfen umgeben,
die mit mannigfaltigen Vollmachten, in verschiedene Grade und Stufen geordnet,
in den Dienst der Ortskirche gestellt sind. Der Bischof ist gleichsam der Ursprung
des Volkes Gottes, er braucht aber die Ergidnzung durch seine Helfer, besonders
die Priester. Die Kirche ist das Volk Gottes auf Erden, das sein Leben in dieser Welt
fihrt und allen Wechselfillen der menschlichen Familie unterworfen ist. Die Be-
diirfnisse und Erfordernisse der Menschen sind mannigfaltig, und je gréBer eine
Gemeinschaft ist, umso mannigfaltiger und verschiedenartiger sind sie. Wie kénnte
da der Bischof allein eine alle umfassende Wirksamkeit entfalten? Der Herr hat
daher angeordnet, dafl der Bischof von seinem Presbyterium umgeben sei. Dieses
soll sein Rat und seine Hilfe sein, nicht nur um die Krifte der Seelsorge zu ver-
mehren, sondern auch um den besonderen, jeweils verschiedenen und eigenartigen
Bediirfnissen mit wohlgeordneten, tiichtigen Kriften begegnen zu kénnen.

Der Bischof ist von seinem Presbyterium umgeben. Schon zu Beginn des 2. Jahr-
hunderts spricht der hl. Ignatius von Antiochien von verschiedenen Kirchen, die
an der Spitze den Bischof, umgeben vom Presbyterium haben. ,Ich ermahne
euch, alles in Ehrfurcht vor Gott zu tun, da der Bischof den Vorsitz an Stelle Gottes
fihrt, das Presbyterium an Stelle des Apostelkollegiums (Magn. 6, 1). Der Kirche
von Ephesus schreibt Ignatius, daf das Presbyterium mit dem Bischof iberein-
stimmen mufB, wie die Saiten einer Leier (Eph. 4, 1). Das Presbyterium bildet
mit dem Bischof ein priesterliches Kollegium mit der Aufgabe, das Volk Gottes
zu pastorieren. Dabei ist alles in der hl. Eucharistie wie im Zentrum geeint. ,,Be-
mitht euch, nur eine Eucharistic zu feiern, denn es ist nur ein Fleisch unseres Herrn
Jesus Christus und nur ein Kelch zur Einigung mit seinem Blute, nur ein Altar,
nur e¢in Bischof in Verbindung mit dem Presbyterium und den Diakonen, ihren
Mitarbeitern® (Phil. 4, 1). Der Bischof ist immer an der Spitze, alles muB geschehen
nach den Weisungen des Bischofs, wihrend ,,wer ohne Wissen des Bischofs etwas
tut, dem Teufel dient“ (Smyrn. 9, 1).

Es ist ergreifend, sich an die ersten Ortskirchen zu erinnern, wo die Erinnerung an

315



Christus unter den Menschen noch lebendig war; wo es sich um Zeugen handelt, die
die Apostel noch unmittelbar gekannt hatten, wo alles geschah wie in einer Familie,
in der der Bischof der Vater war. Er beschiftigt sich noch unmittelbar selbst mit
allen Problemen, auch den zweitrangigen; er verwaltet noch unmittelbar die
Sakramente, immer umgeben von den Priestern, die er von Fall zu Fall um Rat
und Hilfe bat. Damals feierte er auch das eucharistische Geheimnis, nur umgeben
von seinen Priestern und seinem Volk in christlicher Einheit und Liebe.

Charakteristisch fiir diese Auffassung von Kollegialitit zwischen Bischof und
Priester ist die Aufgabe des Priesters nach dem Weihegebet, das von der Aposto-
lischen Tradition des hl. Hippolyt iiberliefert ist, von der man heute fast allgemein
annimmt, sie sei zu Beginn des 3. Jahrhunderts geschrieben worden. Bei der Weihe
des Priesters betet der Bischof, Gott moge auf diesen Priester schauen, ihm den
Geist der Gnade und des Rates geben, damit er das Volk Gottes mit reinem Herzen
fithre und leite, wie Er einst auf das auserwihlte Volk geschaut und Moses auf-
getragen habe, Priester auszuwihlen. Die Typologic des Moses, der die 70 Altesten
iiber Gottes Anordnung weiht, damit sie ihn in der Leitung des Volkes unter-
stiitzen (Ex 18, 13-26; Num 11, 16 £) ist bis auf den heutigen Tag konstant in den
Gebeten der Priesterweihe im Osten wie im Westen und driickt die Idee vom
Priester aus, daB er mit dem Bischof die Last der Leitung des Volkes tragen muf,
so daB der Bischof in seinem schweren Amt nicht allein ist. Wie Gott den Altesten
den Geist des Moses gegeben, so gibt er den Priestern den Geist des Bischofs und
gewihrt so dem Bischof eine Hilfe zur Fithrung des Volkes Gottes.

Aber noch mehr als diese Zeugnisse der Schriftsteller bringen die liturgischen
und kirchlichen Gebriuche die Kollegialitit von Bischof und Priester zum Aus-
druck. Wenn der Bischof anwesend ist, feiert er die Eucharistie, die Priester kon-
zelebrieren mit ihm. Der Bischof ist es, der bei den Zeremonien der Aufnahme in
die Kirche den Vorsitz fiihrt, ja er selbst bereitet die Katechumenen vor, die Priester
und Diakone helfen ihm dabei. Es gibt nur einen Altar, eine Lehrkanzel. Die
Priester sitzen um den Bischof, aber auf niedrigeren Sitzen. Es ist auch der Bischof,
der das Volk belehrt und zu ihm im Hause Gottes spricht; wenn er anwesend ist,
muB er sprechen. Auch das Sakrament der BuBe wird vom Bischof verwaltet;
er ist der Richter mit der Vollmacht, autoritativ die Stinder mit der Kirche und Gott
zu versbhnen.

Aber der Bischof konnte nicht alles allein tun, konnte nicht iiberall sein. Mit dem
Wachsen der Christenheit wuchs auch die Zahl der Kirchen in der Stadt, wuchsen
die Gemeinden auf dem Lande, wuchs die Zahl derer, die um Sakramente baten, die
Hilfe und Seelsorge notwendig hatten. Was konnte der Bischof allein tun? Es war
notwendig, Priester zu weihen und sie abzuordnen, die aufgrund der ihnen ge-
gebenen Vollmachten den heiligen Dienst verrichteten, sowohl in der Stadt, wo
der Bischof residierte, wie auf dem Lande; die Priester unterrichteten, spendeten
die Sakramente, feierten die Eucharistie und leiteten die kleinen Gemeinden auf
dem Lande. Diese Notwendigkeit sprengte jedoch die Bande zwischen Bischof
und Priester nicht. Tatsichlich war die christliche Initiation nicht vollstindig,
wenn nicht der Bischof intervenierte, wenigstens in der Westkirche, in der die
Firmung dem Bischof vorbehalten blieb, wihrend der Priester die Katechumenen
taufte. In Rom feiern die Priester die hl. Messe in ihren Titelkirchen fiir den ihnen
anvertrauten Volksteil, aber der Bischof, der in seiner Kathedrale zelebriert, sendet
ihnen das Fermentum, d. i. einen Teil der konsekrierten Hostie und deutet so die
Teilnahme der Priester am Opfer des Bischofs an.

Auch ein anderer Brauch, der sich lange erhalten hat, brachte die Kollegialitdt
zwischen Bischof und Priester zum Ausdruck. An gewissen Festen nahmen die
Priester in der Bischofsstadt an der Eucharistiefeier des Bischofs teil. In anderen

316



Gegenden, wie z. B. in Mailand, war es noch im 4. Jahrhundert Brauch, da} es
an Sonntagen nur eine Fucharistiefeier und zwar die des Bischofs gab, obwohl
die Basilika nur einen kleinen Teil der Christengemeinde zu fassen vermochte.
Um das Prinzip der Einheit zwischen Priester und Bischof zu betonen, wurde der
unmittelbare geistliche Nutzen der Glidubigen an zweite Stelle gesetzt. Alle diese
liturgischen Gebrauche sind hervorgegangen aus dem BewuBtsein der Kollegialitit
zwischen dem Bischof und seinem Presbyterium. Der Bischof kann faktisch seine
Teilkirche nicht wirksam betreuen ohne sein Presbyterium, wihrend die Priester
notwendig mit dem Bischof vereint sind. Die Fiille des Priestertums des Bischofs
kann sich nur ganz auswirken in der Teilnahme der Priester. Wie die Fiulle Christi
sein mystischer Leib ist, so ist der volle Bischof der mit seinem Presbyterium ver-
einte Bischof.

Diese Auffassung von der Kollegialitidt zwischen Bischof und Presbyterium bringt
die dogmatische Konstitution tber die Kirche zum Ausdruck, wenn sie in n. 28
lehrt: ,,Dic Priester haben zwar nicht die héchste Stufe der priesterlichen Weihe
und héngen in der Ausiibung ihrer Gewalt von den Bischéfen ab; dennoch sind sie
mit ihnen in der priesterlichen Wiirde verbunden und kraft des Weihesakramentes
nach dem Bilde Christi, des hochsten und ewigen Priesters (Hebr 5, 1-10; 7, 24;
9, 11-18) zur Verkiindigung der Frohbotschaft, zum Hirtendienst an den Glaubigen
und zur Feier des Gottesdienstes geweiht und so wirkliche Priester des Neuen
Bundes . . . Als sorgsame Mitarbeiter, als Hilfe und Organ des Bischofstandes
bilden die Priester, die zum Dienste am Volke Gottes berufen sind, in Einheit
mit ihrem Bischof ein einziges Presbyterium, das freilich mit unterschiedlichen
Pflichten beauftragt ist. In den einzelnen 6rtlichen Versammlungen der Glaubigen
machen sie den Bischof, mit dem sie in vertrauensvoller und groBziigiger Gesinnung
verbunden sind, gewissermaBen gegenwirtig; sie uibernehmen zu ihrem Teil
seine Aufgabe und seine Sorge und verwirklichen sie in tdglicher Miihewaltung.
Unter der Autoritit des Bischofs heiligen und leiten sie den ihnen zugewiesenen
Teil der Herde des Herrn, machen die Gesamtkirche an ihrem Ort sichtbar und
leisten einen wirklichen Beitrag zur Erbauung des gesamten Leibes Christi (vgl.
Eph 4, 12). Auf das Wohl der Kinder Gottes allzeit bedacht, sollen sie dariiber
hinaus bestrebt sein, ihren Anteil beizutragen zur Hirtenarbeit an der ganzen
Dibzese, ja an der ganzen Kirche. Um dieser Teilhabe an Priestertum und Sendung
willen sollen die Priester den Bischof wahrhaft als ihren Vater anerkennen und ihm
ehrfiirchtig gehorchen. Der Bischof hinwieder soll seine priesterlichen Mitarbeiter
als Sohne und Freunde ansehen, gleichwie Christus seine Junger nicht mehr Knechte,
sondern Freunde nennt (vgl. Joh 15, 15). Diézesan- wie Ordenspriester sind also
alle zusammen aufgrund ihrer Weihe und ihres Dienstes dem Kollegium der Bischofe
zugeordnet und wirken vermdoge ihrer Berufung und der ihnen verlichenen Gnade
zum Wohl der gesamten Kirche.*

Diese Kollegialitdt fordert gemeinsame apostolische Arbeit. Der Priester muB in
Gemeinschaft arbeiten und darf die pastoralen Probleme nicht als Einzelgdnger
in Angriff nehmen, sondern in Zusammenarbeit mit den anderen Priestern und
dem Bischof, Diese Notwendigkeit ergibt sich aus der Natur der Kollegialitit.
Denn in der Didzese hat der Bischof eine Schlusselstellung inne. Er ist der eigent-
liche Hirte des Volkes Gottes, bedarf aber seiner Priester und muf8 ihnen geistliche
Obliegenheiten mit den nétigen Vollmachten anvertrauen, wie die Taufe, die
Eucharistiefeier, Lossprechung, Assistenz bei Trauungen usw. So bildet sich um
den Bischof die Gemeinschaft der Priester, das Presbyterium. Der Priester kommt
vom Bischof her. Der Priester erhilt in beschrinktem Male, was der Bischof in
vollem und unabhingigem MaBe hat. Wenn also der Priester in der Dibzese seinen
heiligen Dienst ausiibt, hilft er im Wesen seinem Bischof und arbeitet mit ihm

317



zusammen. Gerade daraus folgt die Notwendigkeit kollegialer Zusammenarbeit
der Dibzesanpriester mit dem Bischof. Das Aktionszentrum in der Dibzese ist der
Bischof; er weist die pastorellen Aufgaben und die verschiedenen Amter in der
Diézesanseelsorge seinen Priestern zu.

Diese kollegiale Zusammenarbeit wird wohl auch von der Tatsache gefordert, daB
das Apostolat im gleichen Gebiet unter den gleichen oder fast gleichen Verhilt-
nissen, Vorteilen und Schwierigkeiten ausgeiibt werden muB. Dadurch werden
die Bande der Kollegialitit gestarkt, die gemeinsam erlebten Freuden und Leiden
festigen die priesterliche Zusammengehérigkeit und formen eine apostolische
Gemeinschaft des Bischofs mit den Priestern. Gerade diese Einheit, die zwischen
Bischof und Priestern besteht, erméglicht engen ZusammenschluB3 in der Seelsorge,
wie sie die menschlichen, kulturellen und sozialen Verhiltnisse fordern.

Eine solche kollegiale Zusammenarbeit im apostolischen Dienst machen auch
praktische Griinde notwendig. Tatsichlich sind die pastorellen Probleme in den
verschiedenen Teilen derselben Gegend gleich oder mindestens dhnlich; sie be-
schrinken sich nicht auf einen Ort allein. Es besteht Gleichheit oder Ahnhchke1t
der Lebensgewohnheiten, die dieselbe Pastoralpraxis erfordern, es bestehen die-
selben Schwierigkeiten, die das christliche Leben erschweren, daher ist die Zu-
sammenfassung der Krifte zu gemeinsamer Arbeit notwendig. Durch den Einflul
der Kommunikationsmittel, durch die zahllosen Kontakte unter den verschiedenen
Orten und Vélkern, werden die Probleme immer gleichartiger und machen ge-
meinsame Aktionen und die Zusammenfassung der Krifte notwendig und so
wiachst die Aufgabe des Bischofs, des Bischofs mit seinem Presbyterium. Solche
Zusammenarbeit wird immer notwendiger, auch uber die Grenzen der Dibzese
hinaus, hinaus auch iiber die Grenzen der Nation.

Diese kollegiale Zusammenarbeit der Priester mit dem Bischof fordert Demut,
fordert Verstehen der anderen, fordert Konzilianz und Anpassung. Der Priester
muB ein Feind des Individualismus sein, darf sich nicht auf seine eigenen Probleme
beschrinken, die angesichts der Probleme seiner Didzese und der Universalkirche
klein sind. Wie Briider derselben Familie miissen die Priester mit dem Bischof
einmiitig zusammenarbeiten.

Tatsichlich ist die beste Form der Einheit des Klerus einer Diozese die Zusammen-
arbeit im Apostolat. Die verschiedenartigen und oft so verheiBungsvollen Krafte
des Klerus erreichen um so mehr Erfolge, je inniger sie zur gemeinsamen Arbeit
verbunden sind.

Die Verwirklichung echter Kollegialitit zwischen Bischof und Priestern erleichtert
die Pastoration und fithrt zu gréBeren Erfolgen.

PETER MEINHOLD

Das Anliegen Luthers und die kirchliche Lage der Gegenwart’

Das Anliegen Luthers und die kirchliche Lage der Gegenwart sind dadurch mit-
einander verbunden, daB hier wie dort die , Reform der Kirche® als deren Er-
neuerung an ihren Gliedern und in ihren LebensduBerungen das Ziel allen Arbeitens
und Miihens um die Kirche ist. Der Wille zu einer ,Reform der Kirche® in diesem
Sinne ist heute nicht mehr ein nur von den Kirchen der Reformation fiir sich allein
in Anspruch zu nehmender Grundsatz.

Fiir die orthodoxen Kirchen hat man dieses Prinzip jiingst sogar unter Berufung

1 Vortrag in der Katholischen Akademie Minchen, gehalten am 9. Mai 1965.

318



