der Mensch begriffen hat, daB der Sonntag um seinetwillen gemacht ist. Man muB
allen Ernstes bezweifeln, ob die damit zum Ausdruck gebrachte Stellungnahme
Jesu zum Sabbat in der christlichen Verkiindigung voll und ganz wirksam geworden
ist. Die bei Seelsorgern nicht selten anzutreffende Sonntagskasuistik jedenfalls
148t vom Geist dieses Denkens wenig erkennen. Indem sie nidmlich mit erstaun-
lichem Scharfsinn die hiuslichen und landwirtschaftlichen Arbeiten zu klassi-
fizieren und die erlaubten von den unerlaubten zu unterscheiden sucht, im tbrigen
aber um so schweigsamer wird, je mehr die Fragen in die technisierte Wirtschaft
hineinfithren, gerit sie einmal in den Verdacht, daB sie nur dort redet, wo sie
festen Boden unter den Fiilen zu haben meint; zum andern muB sie sich angesichts
ihres Hinstarrens auf die sogenannte opera servilia einerseits und des tatsdchlich
erfolgten Einbruchs der Technik in den Sonntag anderseits den Vorwurf gefallen
lassen, daB sie Miicken seiht und Kamele verschluckt (vgl. Mt 23, 24).

JOHANN SAILER

Jak 5, 14f und die Krankensalbung

.. Die Theologie als fortschreitende Reflexion des GlaubensbewuBtseins bleibt dabei immer an die
Schrift als die objektivierte Offenbarung Christi gebunden und auf sie als ihren Anfang und ihre
Norm verwiesen . . . Das bedeutet, daB die Theologie nicht fiir ihre Sitze eine nachtriigliche Legi-
timation in der Schrift suchen darf. Die Bibel ist keine Sammlung von Belegstellen®.*

Worum geht es in diesen Uberlegungen iiber Jak 5, 14 £.? In den Worten des
Sakramentes fiir die Kranken ist eine gewisse Zwiespiltigkeit offenkundig. Die
wesentliche Form der Spendung ,Per istam sanctam unctionem . . . indulgeat
tibi Dominus . . . quidquid deliquisti . . .“ hat ausschlieBlich die Stindenvergebung
zum Gegenstand, die diese ,Form“ umgebenden Gebete dagegen sprechen samt
und sonders von Genesung, so daB sie keinen Zweifel daran lassen, daB Kranke
als die Empfinger dieses Sakramentes zu betrachten sind. Im Hinblick auf Jak 5, 14 f.
miiBte man also sagen: In diesen Gebeten ist schriftgemdB der Hauptsinn des
Sakramentes enthalten, und was die Formel, die wesentliche Form betrifft, bein-
haltet sie eine unter Umstdnden mit-eintretende Wirkung, namlich die Vergebung
der Siinden, ,,wenn er etwa Siinden begangen, wenn er in Siinden wére®.

Das Ganze ist nicht etwa eine rein theoretische Angelegenheit, die zwischen Exe-
geten und Dogmatikern, sozusagen am griinen Tisch erledigt werden konnte,
ohne erhebliche Bedeutung fiir die Pastoral. Im Gegenteil: Die ,,praktischen Seel-
sorger haben damit ganz konkret ,fertig zu werden®. Sie ist ihr wahres Kreuz.
Denn die Angst, ja, vielleicht ein ausgesprochener Horror ist die Wirkung bei
vielen Menschen, wenn man ihnen im Krankheitsfall von dieser ,letzten Olung®
spricht. Wenn auch im Leben stehende Theologen im Einklang mit dem ,Kate-
chismus fiirr die Bistiimer Deutschlands® diesen Ausdruck ,letzte Olung® meiden
und dafiir ,Krankensalbung® gebrauchen, bleibt doch die offizielle Theologen-
(sprich: Dogmatiker-)sprache unbeirrbar an dem (s. v. v.) odiosen ,extrema
unctio® stehen?. Die fiir die praktische Seelsorge bestimmte Literatur vermeidet
den Ausdruck und geht so an der Dogmatik vorbei, eine nicht gerade ideale und fiir
das Glaubensleben bekommliche Erscheinung. So widmet z. B. Balthasar Fischer?
dem Sakrament, das fiir die Kranken bestimmt ist, eine Christenlehre von kaum

1 Uta Ranke-Heinemann in ,,Bibel und Kirche® 1963/3.
2 Wie etwa das in diesen Jahren erscheinende ,,Handbuch der Dogmengeschichte® Bd. IV, Fasz. 3.
3 In seinem netten Biichlein ,,Was nicht im Katechismus stand*.

347



zwei Seiten. Er weist darauf hin, ,,daB Geistliche und geistliche Biicher und auch
der neue Katechismus die volkstiimliche Redeweise von der ,Letzten Olung*
nicht mehr mitmachen, sondern statt dessen von der Krankensalbung reden®.
Aber da fillt einem doch gleich die Frage ein: ,,Ist denn das wirklich nur ,volks-
tiimliche* Redeweise? Haben nicht auch die Dogmatiklehrbiicher den Ausdruck
,extrema unctio® unveridndert beibehalten?*“ Aber hier geht es nicht nur um Worte,
sondern um die Sache selbst.

Wir gehen ganz schlicht vom Katechismus (S. 178) aus. Was sagt er iiber die
»Krankensalbung®“? Als Schrifttext zu Anfang des Lehrstiicks steht — wie nicht
anders zu erwarten — der Text Jak 5, 14 f. Aber im Lehrstiick selbst heiBt es sehr
bald achtgeben: ,Wer die Krankensalbung empfingt, mufB3 seine Siinden von
Herzen bereuen, er soll sich, wenn méglich, auch durch eine gute Beichte (!) vor-
bereiten. Auch soll er vertrauen, daf Christus, der Sieger iber Krankheit und Tod,
ihm Hilfe bringt und seine Krankheit zum Heil wendet.“ Nach der Darstellung
der Spendung der Krankensalbung wird iiber die Wirkung gesprochen: ,,Christus
bringt dem Kranken Heil“. (Doch: Worin besteht dieses Heil?) ,Er stirkt ihn,
damit er in seinem Leiden nicht mutlos werde, sondern sie (wohl: es!) mit Geduld
und Gottvertrauen trage. Er laBt ihm die Stinden nach und die Strafen. Selbst
Todsiinden werden vergeben, wenn der Kranke nicht mehr beichten kann, seine
Siinden aber bereut oder schon bereut hat.“ Wie ein Anhiéngsel folgt dann noch die
Bemerkung: ,,Christus schenkt dem Kranken oft auch Erleichterung in der Krank-
heit, ja sogar die volle Gesundheit, wenn es fiir ihn heilsam ist“. Im abschlieBenden
Glaubensgespriach kommt dann der Hinweis, es sei eine térichte Meinung, daB
ein Kranker, der die Krankensalbung empfangen habe, sterben miisse; denn ,,in
den Gebeten der Krankensalbung wird besonders um die Genesung gebetet . . .4
Gottlob kann es jetzt, seit die Gebete bei der heiligen Olung in der Muttersprache
gesprochen werden, jeder héren, daB in ithnen kein Wort vom Sterben steht, sondern
immer nur vom Gesundwerden und vom Zuriickkehren zur Arbeit die Rede ist.“
Das alles ist richtig; aber in der sakramentalen, ,,wesentlichen® Form der Spendung
steht einzig und allein: ,, Indulgeat tibi . . . quidquid deliquisti . . .“ und kein Wort
vom Gesundwerden.

Die landldufige Praxis gar spricht ausdriicklich von ,,Sterbesakramenten® und darf
nicht leichthin der ungenauen Redeweise des ,,Volkes“ angelastet werden. (Der
Glaube kommt vom Horen!). GewiB gibt es auch in theologisch relevanten Texten
da und dort eine — wie die Dogmatiker sagen — ,;sorglose Redeweise“. Aber auch
davon kann hier nicht die Rede sein. Hier handelt es sich um bewuBte, konsequente
Anwendung des Ausdrucks ,,Extrema unctio“, bei dem da und dort gerade auf
das ,extrema“ im Sinne der Todesnihe der entscheidende Ton gelegt wird. Dabei
miifite aber schon ein kurzer Blick auf ein einfaches OlgefiB die Frage aufstehen
lassen: ,,O I* — Oleum infirmorum; das kann doch fiir einen schlichten Menschen —
und auch ein Theologe darf ein schlichter Mensch sein — sicher verstanden werden,
daB es hier um ein Ol geht, durch das dem Kranken geholfen werden soll. Das
Néchstliegende aber fiir einen Kranken ist bei dem Gedanken ,,Hilfe* nicht der Tod,
sondern die Genesung.

Wenn man die Augen schlieBt und — je nach Situation — sich mit der Dogmatik
iiber Siindenvergebung durch die ,letzte Olung® und mit den Exegeten iiber
Jak 5, 14 f. und die Kranken unterhilt, dann kann man sich im tiefsten Herzen
doch nicht recht wohl fithlen und man méchte gelinde erréten. Denn beides gehort
nach Jak 5, 14 f. zusammen und miiBte auch im Ritus der Salbung zum Ausdruck
kommen.

4 Worauf auch B. Fischer in seiner Christenlehre hinweist.

348



Aber diese — nennen wir es — Zwiespéiltigkeit ist noch nicht das Schlimmste, was dem
Trostlichen, das B. Fischer glaubt feststellen zu kénnen, wieder ein gutes Stiick
an Trost rauben muB. Namhafte Theologen riicken ndmlich bewuBt und mit Auf-
bietung ihrer spekulativen Kraft dieses Sakrament fiir die Kranken, auf Genesung
Hoffenden, in die Nidhe des Todes. Am deutlichsten und ausfiihrlichsten m. W. M.
Schmaus®. Seine Gedanken zu unserem Thema finden sich bereits im Sentenzen-
kommentar des Albertus Magnus: ,,Durch die Salbung werden wir dem Auf-
erstandenen gleichgebildet. Sie wird ja dem Abscheidenden im Zeichen der Be-
streichung mit der kiinftigen Herrlichkeit gespendet, wenn die Sterblichkeit von
dem Auserwihlten abgestreift wird®.“ Diesen und #hnlichen Ausfithrungen der
Scholastik schlieBt sich auch das Tridentinum an, nach dem die Krankensalbung
»das Sacramentum exeuntium® ist, ,,ein Heilmittel und Hilfsmittel fiir die besondere
geistig-leibliche Lage schwerer, todesgefahrlicher Krankheit. In einem solchen Zu-
stand der allgemeinen Niedergedriicktheit und Hemmung soll sie nach dem Konzil
dem Empfinger eine dreifache Stirkung verleihen: a) Zur Erweckung des Ver-
trauens auf Gottes Barmherzigkeit; b) zur geduldigen Ertragung der Schmerzen
und Schauer des Todes; ¢) zum wirksamen sieghaften Widerstand gegen die Angriffe
des Teufels?.

Nun bedenke man: 1) Zwischen Scholastik und Jak liegen mehr als tausend Jahre,
anderthalb Jahrtausende zwischen Jak und dem Tridentium. Zwischen Jak einer-
seits und Scholastik und Tridentium andererseits liegen die Kirchenviter. — 2) Was
das von Albertus Magnus vorgebrachte ,,Gleichgebildet (sc. mit Christus) betrifft,
lassen sich gewichtige Stellen der HIL. Schrift anfithren, an denen offenbarungs-
gemal gesagt wird, was hier Albert d. Gr. sagt, aber nicht erst vom Sterben, sondern
von der Taufe. Natiirlich wissen das die Dogmatiker: ,,Wenngleich sich der Tod
des Getauften schon dadurch im sakramentalen Raum vollzieht, daB er der Tod
eines mit Christus, dem Gekreuzigten und Auferstandenen, verbundenen Menschen
ist, so sollte doch nach dem Willen Christi der auf den Tod Erkrankte noch durch
ein eigenes Sakrament mit besonderer Michtigkeit in den Tod des Herrn hinein-
gezogen werden. Er sollte durch diese neue Einbeziehung in das Sterben Christi
fiir seinen eigenen Tod geweiht werden®.“ So wird aus dem Sakrament fiir die
Kranken, die nach Jak 5, 14 f. und den offiziellen Gebeten der Kirche genesen sollen,
ein Sterbesakrament, das Sakrament der Todesweihe.

Nach dem Tridentinum?® ist die Krankensalbung ,,bei Mk 6, 13 angedeutet, durch
den Apostel Jakobus, den Bruder des Herrn, ist sie den Gliubigen empfohlen und
verkiindet worden®. Dazu wére aber zu bemerken, ,,daB in Mk 6, 13 von keinem
Auftrag Jesu an die Jinger die Rede ist, sondern lediglich von seiner heilenden
Kraft'*“. Der Abstand nun zwischen Andeutung (Mk 6, 13) und Erfiillung (Jak 5, 14f.)
erscheint schon auf den ersten Blick dem unvoreingenommenen Leser bei weitem
geringer als der zwischen Jak und einer ,, Todesweihe®. Nach M. Schmaus selbst1?
sollte die ,letzte Olung® die den Aposteln von Christus iibertragene Macht iiber
die Krankheiten versinnbildlichen?2. ,,Vom Gebet und von der Olsalbung wird gesagt,
daB sie dem Kranken Heil bringen werde. Dieses Heil ist weder das Heil des Leibes

8 Michael Schmaus ,,Katholische Dogmatik® Bd. IV/1, Miinchen 19575,

LA a 0,625,

7 Bartmann, Dogmatik IT1/433 bemerkt dazu: ,,Es ist nicht schwer, in der Lehre des Tridentinums
den EinfluB von Thomas wiederzufinden®.

8 M. Schmaus, a. a. O.

® Denzinger *° 908.

10 F, MuBner, LThK 2 VI/585.

A 2,0 617,

12 ,,Der Text ist von vollkommener Einfachheit und von einer Frische, die jede Schulgelehrsamkeit
entwaffnet* (Robilliard).

349



allein noch das Heil der Seele allein, sondern das Heil des ganzen Menschen!#“.
An dem Satz, daB Gottes Heilswille auf den ganzen Menschen gerichtet sei, wird
kein Gliubiger zweifeln. Das ist ja der Sinn aller Sakramente; sie haben alle das
letzte Heil des ganzen Menschen zum Ziele. Wenn aber Jak 5, 14 f. im besonderen
von Kranken gesprochen wird, dann bleibt es wahr, daB auch hier vom ganzen
Menschen die Rede ist, daB aber hier ,,Heil“ mindestens auch, ja, in erster Linie,
in dem fiir den Kranken hic et nunc aktuellen Sinn von gesund-werden (ndmlich
des Leibes) zu verstehen ist. Wenn es namlich nicht um Genesung, sondern um
Todesweihe ginge, wire es unverstindlich, daB die Kirche dieses Sakrament auf
die Kranken beschrinkt und es nicht auch fiir die vorsieht, die durch richterliches
Urteil ,,dem Tod geweiht“ sind. Denn ihr Sterben steht in jedem Fall sicherer,
weil auf die Minute bestimmt, fest, als das eines noch so schwer Kranken.

Fiir die nihere Behandlung von Jak 5, 14 f. gehen wir von M. Meinertz’ Auffassung
aus, daB an dieser Stelle nicht die Genesung des Leibes, sondern die ,seclische
Rettung® gemeint sei; mit anderen Worten: cdoer und éyepel nimmt Meinertz
eschatologisch: ,,Wenn man das Wort des Apostels von der leiblichen Genesung
verstehen wollte, dann miiBte man annehmen, daB er letztlich den Kranken die
Erhaltung des Lebens bis zur Wiederkunft Christi versprechen hitte wollen. Eine
derartige Hoffnung lag der Urkirche fern!4.“ Wenn das der Urkirche so ,,fern® war,
ist es schwer zu begreifen, daB Jesus Kranke heilte, also irdischem Leid mit heilender
Kraft begegnete, ja, es aufhob oder gar Tote zum Leben erweckt haben sollte.
Denn, mégen seine Wunder auch als Zeichen gedient haben: — so ganz wird man
das Herz doch nicht ausschalten diirfen, wenn es heiBt, er sei ,,vom Mitleid ge-
rithrt® gewesen u. dgl. m.

In diesem Punkte kann man die Ausfithrungen Robilliards unterschreiben: ,,Die
altesten Zeugnisse bekunden, daB die Krankensalbung die Macht hat, den Kérper
zu heilen, und die Kirche hat nicht aufgehort, diese Wahrheit zu verkiinden . . .
Sie sieht also in der Salbung nicht nur das Mittel einer inneren Reinigung, sie sieht
in ihr das Sakrament, das sie den Kranken schuldet, fiir die sie Heilung erhofft . . .15.%
GewiB soll das dpedfjceton in V 15 b nicht {ibergangen werden. Aber es ist
durch ein kdv bedingt — und das cdcet und das &yepel behilt, unabhingig
von diesem xdv-Satz seine Bedeutung. Daher kann man auch Schmaus nicht
folgen, wenn er schreibt: ,Die leiblichen Heilungen Christi waren nie losgel6st
von geistlicher Heilung. Sie standen immer in lebendigem Zusammenhang mit der
Siindenvergebung, insofern die Heilung von der Krankheit Ausgangspunkt und
Bestatigung der Siindenvergebung war¢.”“ Dieses ,nie“ und ,immer* wird sich
schwerlich halten lassen. Stellen, an denen dieser Zusammenhang von Siinde
und Gebrechen keineswegs selbstverstindlich ist, sind etwa die Heilung des
Blinden (Mk 10, 52, Lk 18, 42) oder die Heilung der blutfliissigen Frau (Mk 5, 28,
Mt 9, 22, Lk 8, 48) u. a. Und hat nicht Jesus selbst gelegentlich diesen Zusammen-
hang — wenigstens in einzelnen Fillen, wie etwa in Jo 9, 1-3 — ausdriicklich ver-
neint, wo er seine Jiinger dahin belehrt: ,Weder er noch seine Eltern haben ge-
sundigt®?

Die angefiihrten Stellen Mk 10, 52 Par und Mk 5, 28 Par driicken die Heilung mit
dem gleichen Worte aus wie Jak 5, 15: céocwkev. Im Worterbuch zum NT von
W. Bauer!? wird neben diesen Stellen unter lc auch Jak 5, 15 angefiihrt: ,Vergl.
Jak 5, 15 pass. gesund werden®. Es versteht sich, daB od{w u. U. auch anders

13 M. Schmaus, a. a. O.

14 Theologie des NT 1/244 f.

15 Robilliard ,,Katholische Glaubenswelt™ I11/585.
18 Katholische Dogmatik IV/1, 618.

31937 ¢'Sp. 1327,

350



heiBen kann (z. B. in Verbindung: )y guyiv), bei Jak genau so wie in den Evv;
aber wie es in den Evv einfach ,heilen, gesund machen heifen kann, so auch hier
bei Jak. Es ist eine Behauptung — mehr nicht — ,wenn Meinertz sagt: Da es sich sonst
(bei Jak) immer auf die letzte Rettung beziche, diirfe man es auch hier, 5, 15,
nicht anders verstehen18. Aber: Alle exegetischen Regeln in Ehren; in erster Linie
scheint doch der Kontext mafBgebend zu sein. Wenn nicht ausdriicklich die Kranken
erwihnt wiren, kénnte man es als Willkiir ansehen, nach viermaligem eschato-
logischen Gebrauch plétzlich anders zu iibersetzen. Wenn aber deutlich wie nur
moglich von den Kranken die Rede ist, hieBe es — umgekehrt — den Text verge-
waltigen, wollte man anders iibersetzen, als eine niichterne Betrachtung des Zu-
sammenhanges es nahelegt. — Diese Auffassung von cd{w in der Bedeutung ,,heilen®
(sc. den kranken Leib) findet auch in dem neuesten Kommentar zu Jak von
MuBner?® seine Bestitigung:

»Jak selbst gebraucht das Verbum sdlewv noch an vier Stellen (1, 21 . . .), immer
eschatologisch. Dennoch ist dadurch ein natiirliches Verstindnis von ,Retten®
nicht ausgeschlossen; der Zusammenhang mit V 14 erfordert es sogar.” Und weiter,
nachdem oc@®ocer und é&yepel behandelt sind: ,, . . . Verbunden mit einem
dritten ko wird der heiligen Handlung der Presbyter noch eine weitere VerheiBung
gegeben: ,,Und wenn (xdv) er Siinden begangen hat, werden sie ihm vergeben
werden®. Aus diesem xd@v-Satz ergibt sich, daB es sich bei der Siindenvergebung
um etwas ,,Akzessorisches* handelt (fiir den Fall, daB . . .), das als solches Drei-
erlei erkennen laBt: a) nicht nur Stinder konnen die Krankensalbung empfangen;
b) Krankheit und Siinde stehen in keinem notwendigen Zusammenhang; c) die
iibernatiirliche Wirkung der Krankensalbung bezieht sich auf die Siindenver-
gebung . . . Die drei mit parataktischem xoi verbundenen, futurisch formulierten
VerheiBungen (cdoer — é&yepel — dgedficerwr) nennen drei voneinander
zu unterscheidende Vorgénge, die eine Klimax darstellen (Leib—Seele—Heil) . . .
Hier wird das Problem ,,Exegese und Dogmatik?°“ besonders deutlich: Fur diese
Klimax Leib—Seele-Heil bildet die Reihenfolge der Wirkungen dieses Sakramentes
ein auffallendes Gegenstiick, um nicht zu sagen, einen offenkundigen Gegensatz:
Verleihung der Gnade — Nachlassung der Siinden — Wiederherstellung der Gesundheit.
Wie weit und in welcher Weise die folgenden VV, die von Siindenbekenntnis
sprechen, mit 5, 15 zu verbinden sind, ist eine andere Frage. Dariiber gibt MuBner
1. c. sehr einleuchtend AufschluB. Unbestreitbar gehért die Stindenvergebung
(xév) mit zum Sakrament, aber an ihrem Platz: Das erste und Nachstliegende in
Jak 5, 14 f. ist die Genesung von Krankheit.

Nun wiirden wir aber der in der Theologie gepflogenen und niitzlichen Ubung
untreu, wollten wir diese einzige Stelle, Jak 5, 14 f,, einfach iiber Scholastik und
Tridentinum in Beziehung setzen zu heutigen Spekulationen, ohne die ,,Traditi-
ones Patrum® zu befragen. Welche Zeugcn kénnen wir aus der Viterzeit anfithren?
In der griechischen Liturgie?®! finden wir in einem Gebet zur Weihe von (Wasser
und) Ol die Worte: ,,Heilige auch jetzt dieses Wasser und Ol auf den Namen des
Darbringers oder der Darbringerin und verleihe wirksame Kraft der Gesundheit,
Kraft zur Vertreibung der Krankheiten, zum vollen Sieg tiber den Teufel . . . (63).
»Wir rufen Dich an, da Du vom Himmel Deines Eingeborenen aus Heilkraft
iiber dieses Ol sendest, damit es denjenigen, die damit gesalbt werden oder an
deinen Geschépfen teilnehmen, gereiche zur Abwehr jeder Krankheit und jeder
Entkriftung, zum Gegenmittel gegen jeden Dimon, zur Austreibung jedes un-

18 A.a. O. Die gleiche Auffassung vertritt auch Cantinat in ,,Einleitung in die HI. Schrift* IT (NT) 524.
19 Franz MuBner ,,Der Jakobusbrief*. Herder, Freiburg 1964, 222 f.

20 Vgl. Vorgrimler ,,Exegese und Dogmatik“. Mainz 1962; L. Ott ,,Dogmatik®, 511 f.

21 BKYV Griech. Lit. 156.

351



reinen Geistes . . . von jedem Fieber und von Kilte und von jeglichem Ubelbe-
finden, zur guten Gnade und zur Nachlassung der Siinden, zum Heilmittel des
Lebens und der Rettung, zur Gesundheit und Unversehrtheit von Seele, Leib und
Geist, zur vollkommenen Gesundheit®. —

In den Reden des Johannes Mandakuni®? wird in einem Brief ,,iiber die teuflischen
Zaubereien und die gottlosen Beschworungen® auf das ,,irrige Bemithen mit Amu-
letten® hingewiesen und dem unchristlichen Treiben Jak 5, 14 ff. gegeniibergestellt.
Die sich mit Amuletten befassen, seien Leute, die ,sich Lehrer der Unwissenden
(nennen) lassen, wihrend sie selber im Irrtum sind, die Gnade Gottes, das Gebet
und das Ol der Salbung verloren haben, welche die Gebote fiir die Kranken vor-
geschrieben haben?? . . .. Nach einem weiteren armenischen Text ,,befiehlt Gott . . .
fir all unser Tun das Kreuz als Schutzmittel und Wegweiser, fiir die Kranken das
Gebet und die Salbung mit Ol, fiir die vom Teufel Belistigten Fasten und Gebet24*.
In allen angefithrten Viterstellen ist ein unverkennbarer Zusammenhang zwischen
»Ol der Salbung® bzw. ,Salbung mit Ol“ und den Kranken offenkundig. Fiir
andere Gebrechen und Bedriangnisse gibt es wieder andere ,,Gegenmittel“, so daB3
man von einer Todesweihe oder auch nur von einem Primat des Siindennachlasses
vor der Heilung nichts angedeutet findet. Nur eine Stelle kénnte u. U. als Andeutung
in dieser Richtung aufgefaBt werden, muB es aber nicht?s,

Schmaus?®® fithrt als Zeugen der Uberlieferung an: Innozenz I., Origenes und
Eusebius von Caesarea. Vielleicht gehoren die oben zitierten Zeugen zu jenen
Féllen, in denen es sich um private Krankensalbung handelt; das kann ich nicht
entscheiden; aber es ist auch gar nicht vonnéten. Denn gerade fiir das, worum es
in diesen Blittern geht, findet sich ein Ansatz in den von Schmaus zitierten Sitzen
Innozenz’ I. zu Jak 5, 14 f.: ,Das muB ohne Zweifel von den glaubigen Kranken
verstanden werden, die mit dem heiligen Chrisam gesalbt werden kénnen, das der
Bischof geweiht hat . . . Den BiiBenden kann dieses Ol nicht aufgegossen werden,
weil es zu den Sakramenten gehort. Denn wie kdénnte denen ein Sakrament zu-
gestanden werden, denen die tibrigen Sakramente versagt sind ?“ Diese Ausfithrungen
Innozenz’ I. sind ein klares Zeugnis fiir die Existenz des Sakramentes der Kranken-
salbung in seiner Zeit. Aber in welchem Sinn?! Wenn es in diesem Sakrament,
wenn auch nicht allein, aber doch in erster Linie um die ,seelische Rettung®
(Meinertz) ginge, dann wire ja der BiiBende (= exkommunizierte Siinder) geradezu
der ,qualifizierte® Empfinger dieses Sakramentes. Und gerade ihm ist es nach
Innozenz I. versagt. Demnach ist auch in diesen Worten Innozenz’ I. das primire
Ziel der Krankensalbung nicht Jak 5, 15 b (dpedficerou), sondern wie bei den
ibrigen Zeugen der Tradition die in 15a stehenden Worte cdoet tov kdpvovra
im Sinne von gesundwerden, genesen lassen.

Am Anfang dieser Uberlegungen war von der seelsorglichen Bedeutung der Frage
nach dem wirklichen Sinn von Jak 5, 14 f. die Rede. Pastoral sollen auch die SchluB-
gedanken sein. Ob man - so interessant die Spekulation iiber die Todesweihe auch

22 BKV Armen. Kirchenviter I1/249 ff,

3 Auch Caesarius von Arles (t 542) mahnt die Gliubigen, im Falle der Krankheit nicht zu den
Wahrsagern und Zauberern zu gehen und durch Anwendung von Zaubermitteln Heilung zu
suchen, sondern statt dessen zur Kirche zu kommen, den Leib und das Blut des Herrn zu emp-
fangen und sich mit dem von den Priestern geweihten Ol zu salben. Auf diese Weise werden sie
gemaB Jak 5, 14 f. die Gesundheit des Leibes und die Nachlassung der Siinden empfangen (Sermo
13, 3; 50, 1 u. 6.). L. Ott ,,Dogmatik®, 510.

2 BKV Armen. KV II/253,

* Vom Patriarchen Sahak wird erzihlt (Arm. KV I/226), er sei gestorben ,,in der zweiten Stunde
des Tages, unter der Erteilung des duftenden Oles, mit gottgefilligen Gebeten, als Greis in Christus
ergeben®.

* Katholische Dogmatik IV/1.

352



sein mag — nicht erst recht férdert, was man doch vermeiden méchte? Namlich:
daB die Christen von heute dieses Sakrament fiirchten, anstatt es zu schitzen.
s,Der Name“ (sc. letzte Olung), schreibt Schmaus?’ ,weist darauf hin, daB es
den Menschen fiir die nun beginnenden letzten Dinge ristet. Er findet sich schon
in der ersten Hilfte des 7. Jahrhunderts, wird aber erst im 12. Jahrhundert im Abend-
land allgemein gebriauchlich. Die Bezeichnung ,Heilige Olung® ist ilter (5. Jahr-
hundert). Ihr haftet nicht das Schreckhafte an, das die Benennung ,letzte Olung*
fiir unerleuchtete oder weltverliebte Menschen in sich schlieBt. Aber sie bringt das
Eigentiimliche dieses Sakramentes nicht zum Ausdruck.” — Unerleuchtet und
weltverliebt — das hat seine Richtigkeit. Beides kommt aus Mangel an lebendigem
Glauben. Aber da stellt sich die Frage: Baut nicht diese Deutung der Kranken-
salbung auf der Glaubensschwiche auf? Ist es nicht Glaubensschwiche, die es dem
Sakrament — und damit Christus selbst — nicht mehr zutraut, da ihm auch heute
noch Macht gegeben sei zu heilen? Die Interpretation der Krankensalbung als
Todesweihe kénnte auch als Ausweichen in die Eschatologie gedeutet werden.
Dem gegeniiber klingt die Einstellung J. A. Robiliards?® fur den, der Jak 5, 14 f.
nimmt, wie der Text lautet, annehmbarer: ,, . . . es geschieht haufig, daB die Salbung,
die von Kranken mit erleuchteten Glauben bei vollem BewuBtsein empfangen wird,
ihren physischen Zustand véllig verandert.. Wir wissen, daB eine derartige Be-
hauptung den Skeptikern aus einer gewissen Naivitit zu stammen scheint oder
daB sie auf der anderen Seite einer gewissen Art von Idealismus Argernis bereitet,
der es ablehnt, einen heiligen Ritus durch die Beriihrung mit biologischen Reali-
titen zu entweihen und das Heil der Seele mit der Heilung des Fleisches zu ver-
binden. Aber Christus hat die Kranken nicht mit dem einzigen Ziel geheilt, Symbole
zu schaffen und sich als Seelenarzt zu erweisen. Er war vor den Wunden des Leibes
von wirklichem Mitleid ergriffen, und die Kirche neigt sich nach seinem Beispiel
mitleidig iiber die Kranken, um ihnen Stirkung sowohl des Leibes als auch der
Seele zu bringen.

Auch Viter des Vaticanums II scheinen in der von Meinertz so betonten ,,seelischen
Rettung® nicht die ganze Bedeutung dieses Sakramentes ausgedriickt zu sehen.
Dazu wire der Kommentar zur Liturgiekonstitution von E. Lengeling heranzu-
ziehen, in dem es?®® heiBt: ,Wenn auch, trotz entsprechenden Antrags einer Bischofs-
konferenz der Artikel von der sakramentalen Form schweigt, méchte man doch
hoffen, daB die gegenwirtige sakramentale Form nicht unverdndert bleibt. Sie
spricht ja nur von einer einzigen Wirkung des Sakramentes, sofern es ndmlich das
BufBsakrament erginzt, nicht aber von den anderen im Jakobusbrief (5, 15) ge-
nannten Wirkungen.“ — Solange man allerdings die Heilige Olung als ,letzte
Olung oder gar als Sakrament der ,, Todesweihe“ betrachtet, mag man die Form
belassen. Und umgekehrt: Solange man diese Form nicht aufgibt oder #ndert,
sondern vielmehr — m. E. gegen die HI. Schrift — noch mit dem Ausdruck ,, Todes-
weihe® beschwert, wir die Angst vor dieser ,letzten Olung“ bleiben - trotz allen
Hinweisen auf die Gebete, die diese Form begleiten —, und die SchriftgemaBheit
der katholischen Lehre — wenigstens in diesem Punkt — wird schwerlich zu erweisen
sein.

A1 Aas O
28 Katholische Glaubenswelt* ITI/585.
7y Nr. 75; 8159,

i 353



