auf L. Cerfaux—]. Tondriau, Le culte des souve-
rains dans la civilisation grécoromaine, Tournai
1957 und F. Taeger, Charisma 1 u. 2, 1957/1960
hinweisen miissen, wie denn iberhaupt die
Literaturverarbeitung nicht liickenlos ist (ergénze
etwa: B. Balscheit, Gottesbund und Staat.
Der Staat im AT, Zirich 1940. A. Seeger,
Staatsgott oder Gottesstaat im alten Israel und
Hellas. Gottingen 1951. H. J. Kraus, Die Ko6nigs-
herrschaft Gottes im AT, Tibingen 1951 u. a.
H. Windisch, Imperium und Evangelium im NT,
Kiel 1931. K. Pieper, Urkirche und Staat,
Paderborn 1935. F. J. Leenhardt, Le chrétien
doit-il servir P’Etat? Genf 1939. J. Héring,
A good and a bad Government according to
the NT, Springfield, Ill. 1954. A. Penner,
The Christian, the State and the NT, Scottdale,
Penn. 1959. R. Vélkl, Christ und Welt nach dem
NT, Wirzburg 1961. H. U. Instinsky, Die
Alte Kirche und das Heil des Staates, Miinchen
1963. Ahnliche FErginzungen kénnten zur
patristischen Literatur vorgenommen werden.)

Graz Johannes B. Bauer

SCHUBERT KURT (Herausgeber), Vom
Messias zum Christus. Die Fulle der Zeit in reli-
gionsgeschichtlicher und theologischer Sicht.
(VIII und 336.) Verlag Herder, Wien 1964.
Leinen DM/sfr 29.80, S 185.-.

Mit diesem Sammelband setzt Univ.-Prof. Dr.
K. Schubert (Wien) die Verdffentlichung von
Vortréagen fort, die vor dem Kath. Akademiker-
verband der Erzdiozese Wien zu wichtigen,
von der Bibelwissenschaft aufgeworfenen und
weite Kreise beschiftigenden Fragen gehalten
wurden. Vorausgegangen war der Band ,,Der
historische Jesus und der ' Christus unseres
Glaubens® (Wien 1962), der Beitridge von kath.
Fachleuten zu diesem brennenden Problem-
kreis enthilt, Auch das neue Sammelwerk war
eine gliickliche Planung, da es Jesu Wirken und
den urchristlichen Glauben auf dem Hinter-
grund der damaligen Zeit besser verstehen lehrt.

Der Herausgeber selbst steuert nach einem
kurzen, in die Problematik einfithrenden Vor-
wort eine fachkundige, aber verstindlich ge-
schriebene Abhandlung bei: ,,Die Entwicklung
der eschatologischen Naherwartung im Frih-
judentum® (1-54). Mit reichlichen Belegen zeigt
er die wechselvolle Entwicklung der apokalypti-
schen Stréomung in den einzelnen Gruppen des
Judentums (besonders auch im Pharisdismus)
auf, bespricht die Anschauungen iiber die
messianische Zeit und die kommende Welt,
das Letzte Gericht und schlieBlich iiber den
Messias — unentbehrliche Voraussetzungen fir
das Verstindnis des Neuen Testaments.

Mit Freude liest man die gut informierende
und besonnen wurteilende Abhandlung des
gewesenen Ordinarius fiir Neues Testament an der
Universitdt Innsbruck, Prof. J. A. Sint SJ.,
iiber die Eschatologie des Téufers Johannes und
anderer T#ufergruppen (55-163). Aus der Feder
des gleichen Verfassers stammt dann noch eine
(vorher in ZKTh veroffentlichte) Arbeit iiber

366

»Parusie-Erwartung und Parusie-Verzogerung
im Paulinischen Briefcorpus® (233-277). Die
einst ,,kithne® Ansicht, Paulus erhoffe und er-
warte die Parusie noch zu seinen Lebzeiten
(F. Tillmann, Die Wiederkunft Christi nach den
paulinischen Briefen, Freiburg 1909), nimmt der
Verfasser mit anderen katholischen Autoren
ohne Zégern an, fingt sie aber theologisch auf.
Die Wahrheit 4Bt sich nicht verschleiern, kann
und muB aber theologisch bedacht und in die
itbrigen Glaubensaussagen hineingestellt werden;
das ist das einzig mogliche Verfahren und der
in die Zukunft fiihrende Weg. Einige Bedenken
wird man gegen die Behandlung der ,,Vor-
zeichen der Parusie” (252-256) anmelden;
denn davon kann man nur mit erheblichen
Einschrinkungen, jedenfalls nicht in apoka-
lyptischer Blickweise sprechen (will Paulus mit
Rém 11, 25 f. ein ,Vorzeichen® angeben,
vgl. 8. 254?).

Ein besonderes Wort verlangt der Beitrag von
N. Brox ,,Das messianische Selbstverstindnis des
historischen Jesus* (165-201); denn er faBt
mutig, aber auch kritisch ein heiBes Eisen an.
Manchen Lesern wird es scheinen, als bleibe
der Verfasser zu zuriickhaltend und zu skeptisch,
und als nehme er zu sehr auf radikal-kritische
Ansichten Bedacht. In der Tat hitte eine etwas
mutigere Stellungnahme nicht geschadet; wenn
man Entscheidungen zuriickstellt, weil ver-
tretbare und von vielen Forschern vertretene
Positionen doch von einzelnen Kritikern an-
gefochten werden, mul3 man vieles in der Schwebe
lassen. Dennoch ist es ein kluger, theologisch
gut durchdachter Beitrag, der gerade in seiner
kritischen Grundhaltung zeigen kann, daf8 noch
genug fester Grund fir das ,messianische®,
in keinen damals geldufigen Titel faBbare Selbst-
verstindnis Jesu bleibt, vielleicht um so glaub-
wiirdiger, wenn es sich dem Historiker nur
windirekt” aus dem Auftreten und Verhalten
Jesu und nirgends ganz sicher (gemiB der Eigen-
art der Uberlieferung) in direkten Selbstaus-
sagen Jesu zu erkennen gibt. Die absolute Ein-
maligkeit des Ph#nomens ,,Jesus®, das seinen
Zeitgenossen ein Ritsel war und selbst seinen
Jingern ein Geheimnis blieb, bis ihnen die
Auferstehung Jesu das volle Bekenntnis zu ihrem
Herrn als dem ,,Messias, dem Sohn Gottes®,
ermoglichte, tritt dadurch um so iiberzeugender
hervor. Wenn der Verfasser das Selbstver-
stindnis Jesu als ein ,,messianisches* bestimmt,
so sollte man sich der Fragwiirdigkeit dieses
von der jidischen Messiaserwartung geprigten
Ausdruckes bewuBt sein und lieber mit der
Urkirche, wenigstens zusitzlich, vom ,,Sohne
Gottes® sprechen; diese Kategorie kommt leider
zu wenig in den Blick.

Von H. Schiirmann ist die schone, vorher in der
Festgabe fiir Th. Kampmann verdffentlichte
Arbeit abgedruckt: ,Eschatologie und Liebes-
dienst in der Verkiindigung Jesu* (203-232), die
die eschatologische Komponente der Botschaft
Jesu durch die ,theologische® erginzen will,
d. h. Jesu Verkiindigung einer neuen Unmittel-
barkeit zu Gott, die besonders in der Moti-



vation der Liecbesforderung zutage tritt. Das ist
fir das Verstindnis der Eschatologie insofern
wichtig, als damit das MiBverstindnis einer
zeitlichen oder zeitlich-forcierten Naherwartung
abgewehrt wird und Jesu durch und durch
religiéses Anliegen in den Blick kommt, die
Menschen an den barmherzig liebenden, aber
auch die Antwort der Liebe, tdtigen Bruder-
dienst verlangenden Gott zu binden.

Das Problem der eschatologischen Spannung
zwischen schon geschenktem und noch aus-
stehendem Heil, der von uns erfahrenen escha-
tologischen ,,Zeit“ und der ,,eschatologischen‘
Denkkategorie iiberhaupt steht hinter dem
Beitrag von J. Blank ,Die Gegenwartsescha-
tologie im Johannesevangelium®“ (279-313),
der sich dazu auf seine umfangreiche, inzwischen
verdffentlichte Dissertation (Krisis. Unter-
suchungen zur johanneischen Christologie und
Eschatologie, Freiburg 1964) stiitzen konnte.
Er weist nach, daB der vierte Evangelist trotz
der unverkennbaren Verlagerung seiner Theolo-
gie auf das uns gegenwirtig in Christus ge-
schenkte Heil an der allgemeinen wurchrist-
lichen Eschatologie, also auch am Ausblick auf
die zukiinftige Vollendung, festhdlt. Man darf
sein eschatologisches Denken nicht existenti-
alistisch auf die Entscheidungssituation des vom
Kerygma angerufenen Menschen einschrinken
(R. Bultmann), sondern muB es als Funktion
der Christologie verstehen: Weil der erhéhte
Christus den Glaubenden seine Heilsgaben
schon gegenwirtig mitteilt, den Nichtglaubenden
aber zum Gericht wird, darum ist die Eschato-
logie gegenwartsbezogen und doch mit Christus
auch fir die Zukunft offen. Jesus Christus
als der im Fleische gekommene Messias und
Gottessohn ist die eschatologische Offenbarung
Gottes und fordert die Krisis heraus; die exi-
stentiale Interpretation, als fithre uns die Ver-
kiindigung von Jesus Christus in die Krisis und
lasse uns so Jesus Christus zum Offenbarungs-
ereignis werden, stellt die Dinge auf den Kopf.
Blank macht — mit Untersuchung wichtiger
Titel und Aussagen iiber Christus — das christo-
logische und das aus ihr resultierende, sich ver-
schieden ausformende eschatologische Denken
der Urkirche deutlich sichtbar.

Einen guten Vergleich mit andersartiger
Denkweise ermoglicht der letzte Beitrag
von R. Haardt ,,Das universaleschatologische
Vorstellungsgut in der Gnosis* (315-336), eine
Kostbarkeit fiir die mit dem Gnostizimus be-
faBten Forscher, da auf jene Vorstellungen vom
Endzustand des Universums und der Menschheit,
also das Zu-Ende-Denken der dualistischen An-
siatze im gnostischen Welt- und Menschenver-
standnis, recht unterschiedlich in den einzelnen
Systemen, meist wenig oder gar nicht geachtet
wird. Eine Konfrontierung mit dem christlich-
eschatologischen Denken bietet der Verfasser
freilich nicht, das bleibt dem Leser iiberlassen,
der die vorangehenden Beitrige aufmerksam
studiert hat.

Samtliche Awufsdtze verlangen geistige An-
strengung, sind aber klar geschrieben und auch

dem fachlich nicht besonders vorgebildeten
Leser zugiénglich. Man kann nur wiinschen, daB3
die Priester fiir die geistige Auseinandersetzung
in unserer Zeit zu diesem Werk greifen; sie
konnen sich in der heutigen Glaubenssituation
von solcher Lektiire nicht dispensieren. Zur
technischen Anlage des Werkes sei allerdings
fiir eine Neuauflage der dringende Wunsch
geduBert, die Anmerkungen nicht nach den
jeweiligen Aufsidtzen (sehr lastig fiir den Leser),
sondern jeweils am FuB der Seiten zu bieten
oder doch wenigstens Kolumnentitel iber jede
Seite zu setzen. Ferner wiren ein Stellenver-
zeichnis und ein Sachregister sehr niitzlich.

Wiirzburg Rudolf Schnackenburg

PAUL-MARIE DE LA CROIX, Johannes —
Evangelist und Geisteszeuge. (Aus dem Franzosischen
itbertragen von Oda Schneider.) (485.) Verlag
Ferdinand Schoningh, Paderborn 1963. Leinen
DM 24.-.

Diese Studie iiber das Johannesevangelium steht
vorwiegend im Dienst der Aszetik und Mystik.

Dazu analysiert der Verfasser, der zweifellos
ein griindlicher Kenner des NT, besonders der
Johannesschriften ist, in 21 Kapiteln die ent-
sprechenden Gedankeneinheiten und Themen-
kreise des vierten Evangeliums, ohne allerdings
immer den neuesten Stand der Exegese zu be-
riicksichtigen. So scheint er den Prolog als Werk
des vierten Evangelisten anzusehen, indes er
wohl ein von Johannes bearbeiteter frithchrist-
licher Logoshymnus ist. Berticksichtigt man,
daB die johanneischen Jesusreden eine zum Teil
weitgehende kerygmatische Stilisierung auf-
weisen, so wird es fraglich, ob man in ihnen ,,die
gottliche Padagogik, die so fein abgetonte
Psychologie Christi entdecken® darf (113). Wenn
nach neuester Auffassung (Schiirmann, Vogtle)
die Brotrede, so wie sie uns in Joh 6 vorliegt, als
(frithchristlicher) Midrasch iiber den tradierten
Einsetzungsbericht zu betrachten sein dirfte,
dann wird es zweifelhaft, ob man in Joh 6 eine
von Christus als Vorbereitung auf die Einsetzung
der Eucharistie intendierte Rede erblicken darf
(151, 155). Ist es statthaft, die Stelle ,,Seht das
Lamm Gottes™ als ,,Zusammenfassung wie Auf-
gipfelung der durch den T#ufer vermittelten
Lehre® zu betrachten (4, 9), wenn die neuere
Exegese mit guten Griinden die Bezeichnung
Christi als ,Lamm® erst auf frithchristlichem
Boden entstanden sein 148t? Weiters: Joh 3, 34
wurde kaum vom T#ufer gesprochen (7), sondern
stellt wohl eine Reflexion des Evangelisten iiber
den T#ufer dar. Kann man heute noch die Ehe-
brecherin (Joh 8, 2 ff.) mit Maria Magdalena
auf gleiche Stufe stellen (280) oder diese mit der
Stinderin (Lk 7, 36 ff.) identifizieren (283 f.)?
Schldgt der Verfasser den geistigen EinfluB der
Gottesmutter auf Johannes nicht zu hoch an,
wenn er feststellt: erst durch Maria sei er ,,zum
Kontemplativen erzogen* worden (23), von ihr
habe er ,seine Kenntnis der géttlichen Dinge*
empfangen (426) oder wenn er gar behauptet
(424): ,,Alle Geheimnisse Christi, alle Liebe

367



