DOGMATIK

NEUNHEUSER BURKHARD, Eucharistic in
Mittelalter und Neuzeit. (Handbuch der Dogmen-
geschichte, hrg. v. M. Schmaus u. A. Grill-
meier, Bd. 4, Fsz. 4b.) (69.) Verlag Herder,
Freiburg 1963. Brosch. DM 13.80.

Im Rahmen eines Handbuches kann auch der
Geschichte der Eucharistielehre des Mittelalters
und der Neuzeit nur ein Faszikel eingeriumt
werden, obgleich ein erschépfender Forschungs-
bericht und eine grundlegende Orientierung
iiber das Woher und den Bestand der kirch-
lichen Eucharistielehre einen stattlichen Band
fullen kénnten. Eine Summa dieser groBen
Geschichte muB sich mit Zusammenfassungen
und Uberblicken begniigen.

Im 1. Hauptstiick skizziert Neunheuser die Eu-
charistielehre der mittelalterlichen ,,Ostkirche®,
angefangen von Johannes v. Damaskus (f 749)
bis zum Unionskonzil von Ferrara-Florenz (1439).
Die liturgische Betrachtung und Bezeugung und
die theologische Spekulation bilden in der
griechischen Kirche eine gréBere Einbheit.
Jenseitseiner rein gedankenhaften Vermittlung des
Geheimnisses bewahrte die griechische Kirche
den Glauben an die Gegenwart Christi im Sakra-
ment im andenkenden, besinnlichen, betrachten-
den Denken. Die theologischen Streitfragen (iiber
die Verwendung gesduerten Brotes in der West-
kirche bzw. iiber die Bedeutung der Epiklese)
betrafen weithin Fragen des sakramentalen Voll-
zugs und nicht des Wesens.

Die Eucharistielehre des frithen Mittelalters
(vom 7. bis zum 12. Jahrhundert) wurde im
groBen und ganzen von den frankogallischen und
angelsichsischen Gelehrten aus Kloster- und
Domschulen getragen und verantwortet. Im be-
wubBt gepflegten AnschluB3 an die Vitertradition
pragten sich die beiden unterschiedlichen Denk-
formen der metabolisch-ambrosianischen und
symbolisch-augustinischen Eucharistielehre aus.
Sie kamen in den beiden Abendmahlsstreiten des
9. (zwischen Paschasius Radbertus und Rat[h]-
ramnus) und des 11. Jahrhunderts (des Berengar
v. Tours) zum Austrag. Dieser Unterschied der
Denkformen betrifft am Ende eine unterschied-
liche Betrachtung des Geheimnisses: ,,Christus
in seinem Leibe®. Das ,,verum corpus® ist nicht
allein der aus der Jungfrau geborene, gekreuzigte,
auferweckte und verklirte Leib des Herrn,
sondern er umgreift die Gemeinschaft derer, die
im Sakrament und Glauben Christus zu-
gehoren. In den eucharistischen Auseinander-
setzungen verbirgt sich das Ringen um das Ver-
stindnis des Geheimnisses Christi und der
Kirche,

Bei der Darstellung der frithmittelalterlichen und
vorscholastischen Eucharistielehre hielt sich
Neunheuser wesentlich an die Forschungen von
J. R. Geiselmann. Abweichende Interpretati-
onen der FEucharistielehre, z. B. des Rath-
ramnus, wie sic C. Gliozzo, La dottrina della
conversione eucaristica in Paschasio Radberto e
Ratramno (Palermo 1945) und J. F. Fahey,
The Eucharistic Teaching of Ratramn of Corbie

24

(Mundelein 1951) begriindeten, verdienten
wenigstens angemerkt zu werden. Die literar-
und dogmengeschichtlichen Probleme des Eucha-
ristietraktates aus der Schule des Anselm von
Laon sind vielschichtiger als die kurzen Angaben
(23 f.) verraten konnen.

Die frith- und hochscholastische Theologie, die
seit dem Beginn des 12. Jahrhunderts vornehmlich
in den Pariser Schulen ihren Sitz hatte, hatte
aus den vorgidngigen Auseinandersetzungen in
der Eucharistielehre als Hauptproblem die Kli-
rung der Identitit und Differenz des Corpus
Domini iiberkommen. Die Frage der eucha-
ristischen Wesensverwandlung ist die Frage nach
der Selbigkeit (Identitit) des sakramentalen und
realen Herrenleibes. Die Unterscheidung von
sacramentum, sacramentum et res und res
(sacramenti) diente der Differenzierung der sa-
kramentalen Leib-Wirklichkeit.

Die Bemiihungen und Anstrengungen um den
Transsubstantiationsbegriff setzten sachlich in den
antiberengarischen Schriften (des Lanfranc v.
Canterbury, Guitmund v. Aversa und vor allem
des Alger v. Liittich) ein. Der Ruhm, den
Terminus geprigt zu haben, gebithrt — wie
Neunheuser mit Recht darlegt — Roland Bandi-
nelli (27). (S. 25 wird er irrtiimlich Robert
Bandinelli genannt!) Andere Namen scheiden
aus. Vgl. S. 28, Anm. 17! (Darin muB} es aber
Stephanus v. Baugé bzw. Etienne de Baugé
heiBen!) Die eigentliche Begriffsgeschichte von
transsubstantiatio setzte allerdings erst in den
sechziger Jahren des 12. Jahrhunderts ein.
»Roland gebraucht das Wort nicht bei der
eingehenden Darlegung der Wandlungslehre,
sondern spiter gelegentlich . . . (S. 28, Anm. 17).
Der Terminus ist ein Hilfsbegriff der Eucharistie-
lehre und diente dem Verstindnis und den Aus-
sagen der Realprisenz und Totalidentitit des
Corpus Domini. Alle MutmaBungen iiber die
aristotelische Abstammung des Begriffes sind
unzutreffend !

Die Transsubstantiationslehre des 12. Jahr-
hunderts ist aber in der Tat differenzierter als
die bisherigen Forschungen erkennen lieBen.
H. Jorissen, Die Entfaltung der Transsubstanti-
ationslehre bis zum Beginn der Hochscholastik
(Miinsterische Beitrdge zur Theologie 28, 1,
Miinster 1965) wies nach, daB die eucharistische
Wandlung nicht nur als Wesensverwandlung,
sondern auch als Substratsverwandlung ge-
dacht wurde, wobei bei der Wandlung nicht nur
die Akzidentien sondern die Wesensform (Wesens-
eigentiimlichkeiten) erhalten bleiben. Diese
,Konsubstantialititstheorie® ist geschichtlich
iitberaus bedeutsam. Sie wurde von Johannes von
Paris zu Beginn des 14. Jahrhunderts wieder
neu zur Sprache gebracht. Sie beschiftigte ferner
Duns Scotus (45), Wilhelm von Ockham (46)
und deren Schiiler. Sie wurde schlieBlich in
einer die Einheit und Uberzeugung der katho-
lischen Kirche verletzenden Weise von John
Wreclif (48) und den reformatorischen Theologen
vertreten. Eine Gkumenische Auseinander-

369



setzung iiber die Eucharistielehre muB notwendig
auf diese Geschichte zuriickkommen.

Um die Kernfrage der eucharistischen Wesens-
verwandlung baute die scholastische Theologie
das Ganze (die Summa) der Eucharistielehre auf
und erschloB so die Dimensionen des Geheim-
nisses ,,Christus in seinem Leibe* in der ein-
deutigen Orientierung an der Realprisenz des
Corpus Domini. Hugo von S. Viktor gab der
Summa De sacramentis und der Eucharistie-
lehre einen existenzial-heilshaften Ausdruck. In
den Erklirungen zur hl. Messe, unter denen auch
die des Wilhelm Durandus d. A. im Rationale
divinorum officiorum Beachtung verdient hitte,
dominierte die Erklirung und Erbauung. In
den selbstdndigen Eucharistietraktaten (z. B. des
Wilhelm von Auvergne und Albert d. G.) und
in den Eucharistiedistinktionen der Sentenzen-
werke iiberwog das Systematische und Schul-
méiBige. In den Hymnen und Offizien zelebrierte
das Mittelalter das Geheimnis. Das 12. Jahr-
hundert besorgte Inhalt und Aufbau des Trak-
tates, das 13. Jahrhundert klirte die meta-
physische Bewandtnis der Aussagen und Be-
griffe. Uber ein Thema wurde nicht sonderlich
reflektiert, iber die Eucharistie als Opfer. Be-
ziiglich dieses Themas ist die mystische Theologie
und die Sermonesliteratur des Mittelalters noch
niher zu befragen.

In der spitmittelalterlichen Eucharisticlehre des
14, und 15. Jahrhunderts machte der Autor
bemerkenswerte Begriffs- und Themenverschie-
bungen aus, die sich in der Folgezeit sehr ver-
héngnisvoll auswirkten. Die eucharistischen
Deuteworte konnte Wilhelm von Ockham ebenso
rein logisch analysieren, wie er den Transsub-
stantiationsbegriff rein naturphilosophisch be-
urteilte und kritisierte. Die Kritik und Vorsicht
gegeniiber einer begrifflichen Beglaubigung des
Geheimnisses konnte sich in dieser Zeit mit un-
erhérter Wundersucht und irregefithrter From-
migkeit verbinden (47 f.). Mit der kirchlichen
Theologie wurde bisweilen gleichzeitig die Lehr-
autoritit der Kirche in Frage gestellt. Eine un-
kritische Vermengung von Theologie und Lehr-
amt ist fiir die Kritik des John Wyclif und
Johannes Hus gegeniiber der Kirche sehr be-
zeichnend. — In diesem ganzen § 4 konnte sich
Neunheuser nur auf wenige theologiegeschicht-
liche Untersuchungen stiitzen.

Die reformatorische Kritik an der iiberkommenen
Eucharistielehre enthillte schlagartig wesent-
liche Mingel der spitscholastischen Lehre. Diese
betrafen vornehmlich die Integritit der (Mahl-)
Gestalt des Sakramentes, die Bedeutung des
Transsubstantiationbegriffes fiir die Betrachtung
des Mysteriums und den Opfercharakter der
Eucharistie. In der Auseinandersetzung mit dem
reformatorischen Protest, der die Mingel auf-
deckte, aber nicht behob, war die katholische
Theologie und die Kirche gezwungen, zugleich
ihre Lehre zu verteidigen und zu vertiefen. Die
Theologen (Thomas Murner, Johannes Eck,
Kaspar Schatzgeyer, Kardinal Cajetan u. a.)
und die Viter des Tridentinums hatten darum
doppelte Arbeit zu leisten. Sie arbeiteten gut,

370

obgleich sie nicht alle theologischen Versium-
nisse und Probleme aufarbeiten konnten. Das
Nebeneinander der Aussagen iiber die Eucha-
ristie als Sakrament und als Opfer ist unbe-
friedigend (vgl. 58 f.). Das Unterscheidende der
Eucharistie als Opfer konnte nicht vollends erhellt
werden. Praktische liturgische Fragen der MeB-
feier, des Kommunionempfanges und der eucha-
ristischen Frommigkeit blieben offen.

Die nachtridentinische Eucharistielehre, die im
6. und letzten Hauptstiick skizziert wird, war
vollauf mit den Problemen der spétmittel-
alterlichen und reformatorischen Theologie be-
schiftigt. Mit ungewohnlicher Intensitit lieBen
sich die Theologen in den diversen Oblations-
theorien auf den Opfercharakter der Eucharistie
ein. Jenseits einer rein gedenkenden Vermittlung
des Heiles sucht die Mysterientheologie in der
Feier der Geheimnisse einen unmittelbaren Zu-
gang zur Heilswirklichkeit. Die meditative und
kontemplative Kraft gliubigen Denkens und
Schauens und die reprisentative Macht der
Liturgie wurden wieder entdeckt.

Aus den Skizzen, Uberblicken und Zusammen-
fassungen, mit denen sich ein Faszikel begniigen
muB, fallen am Ende erhellende Lichter auf die
gegenwirtige Situation der kirchlichen Lehre
und Botschaft iiber die Eucharistie. Sie be-
leuchten dogmengeschichtliche Aufgaben, theo-
logische Anliegen und praktische Erfordernisse.
Wer die Geschichte der Eucharistielehre kennt,
kann weder in der Theologie noch im geistlichen
Amt von der Hand in den Mund leben.

Bad Godesberg Ludwig Hidl

FUGLISTER NOTKER, Die Heilsbedeutung
des Pascha. (Studien zum Alten und Neuen
Testament, hrsg. v. V. Kamp und J. Schmid,
Bd. VIIL.) (309.) Kosel-Verlag, Miinchen 1963.
Kart. DM 36.—.

Der Verfasser geht von der Annahme aus, daB
die neutestamentlich-christliche Soteriologie vom
altjiidischen Paschaheil her aufgebaut und zu
verstehen ist. Jesu Abschiedsmahl war ein Pascha-
mahl und enthielt daher die Gedanken des
atl. Pascha-Themenkreises einschlieBlich der
Bedeutung des Moses. In den Paulusbriefen, im
1 Petr, in der Apk ist hingewiesen auf das
sLamm®. Der Verfasser hebt dann die Be-
deutung des Blutritus heraus, das Blut als Sitz
der Lebenskraft gehért Gott. Es entsithnt durch
die ihm innewohnende Seele, erhéht die Lebens-
kraft, die durch die Siinde geschwicht ist. Eine
parallele Bedeutung gewinnt das Blut der Be-
schneidung. Zugleich ist der Blutritus nicht nur
eine Erinnerung Isracls an Gott, sondern auch
die Erinnerung Gottes an Israel. Beides ist wichtig
fir die Erfullung im NT.

Eng verbunden mit dem Entsithnungsgedanken
ist der der Auserw#hlung bzw. der Erlésung, so
daB der atl. Blutritus sakrifizielle und sakra-
mentale Vorbedeutung fiir den ntl. bekommt.
In einer analogen Weise wird das ungesduerte
Brot als das erste Brot der neuen Ernte mit
seiner Erinnerungsfunktion an den Auszug mit



