setzung iiber die Eucharistielehre muB notwendig
auf diese Geschichte zuriickkommen.

Um die Kernfrage der eucharistischen Wesens-
verwandlung baute die scholastische Theologie
das Ganze (die Summa) der Eucharistielehre auf
und erschloB so die Dimensionen des Geheim-
nisses ,,Christus in seinem Leibe* in der ein-
deutigen Orientierung an der Realprisenz des
Corpus Domini. Hugo von S. Viktor gab der
Summa De sacramentis und der Eucharistie-
lehre einen existenzial-heilshaften Ausdruck. In
den Erklirungen zur hl. Messe, unter denen auch
die des Wilhelm Durandus d. A. im Rationale
divinorum officiorum Beachtung verdient hitte,
dominierte die Erklirung und Erbauung. In
den selbstdndigen Eucharistietraktaten (z. B. des
Wilhelm von Auvergne und Albert d. G.) und
in den Eucharistiedistinktionen der Sentenzen-
werke iiberwog das Systematische und Schul-
méiBige. In den Hymnen und Offizien zelebrierte
das Mittelalter das Geheimnis. Das 12. Jahr-
hundert besorgte Inhalt und Aufbau des Trak-
tates, das 13. Jahrhundert klirte die meta-
physische Bewandtnis der Aussagen und Be-
griffe. Uber ein Thema wurde nicht sonderlich
reflektiert, iber die Eucharistie als Opfer. Be-
ziiglich dieses Themas ist die mystische Theologie
und die Sermonesliteratur des Mittelalters noch
niher zu befragen.

In der spitmittelalterlichen Eucharisticlehre des
14, und 15. Jahrhunderts machte der Autor
bemerkenswerte Begriffs- und Themenverschie-
bungen aus, die sich in der Folgezeit sehr ver-
héngnisvoll auswirkten. Die eucharistischen
Deuteworte konnte Wilhelm von Ockham ebenso
rein logisch analysieren, wie er den Transsub-
stantiationsbegriff rein naturphilosophisch be-
urteilte und kritisierte. Die Kritik und Vorsicht
gegeniiber einer begrifflichen Beglaubigung des
Geheimnisses konnte sich in dieser Zeit mit un-
erhérter Wundersucht und irregefithrter From-
migkeit verbinden (47 f.). Mit der kirchlichen
Theologie wurde bisweilen gleichzeitig die Lehr-
autoritit der Kirche in Frage gestellt. Eine un-
kritische Vermengung von Theologie und Lehr-
amt ist fiir die Kritik des John Wyclif und
Johannes Hus gegeniiber der Kirche sehr be-
zeichnend. — In diesem ganzen § 4 konnte sich
Neunheuser nur auf wenige theologiegeschicht-
liche Untersuchungen stiitzen.

Die reformatorische Kritik an der iiberkommenen
Eucharistielehre enthillte schlagartig wesent-
liche Mingel der spitscholastischen Lehre. Diese
betrafen vornehmlich die Integritit der (Mahl-)
Gestalt des Sakramentes, die Bedeutung des
Transsubstantiationbegriffes fiir die Betrachtung
des Mysteriums und den Opfercharakter der
Eucharistie. In der Auseinandersetzung mit dem
reformatorischen Protest, der die Mingel auf-
deckte, aber nicht behob, war die katholische
Theologie und die Kirche gezwungen, zugleich
ihre Lehre zu verteidigen und zu vertiefen. Die
Theologen (Thomas Murner, Johannes Eck,
Kaspar Schatzgeyer, Kardinal Cajetan u. a.)
und die Viter des Tridentinums hatten darum
doppelte Arbeit zu leisten. Sie arbeiteten gut,

370

obgleich sie nicht alle theologischen Versium-
nisse und Probleme aufarbeiten konnten. Das
Nebeneinander der Aussagen iiber die Eucha-
ristie als Sakrament und als Opfer ist unbe-
friedigend (vgl. 58 f.). Das Unterscheidende der
Eucharistie als Opfer konnte nicht vollends erhellt
werden. Praktische liturgische Fragen der MeB-
feier, des Kommunionempfanges und der eucha-
ristischen Frommigkeit blieben offen.

Die nachtridentinische Eucharistielehre, die im
6. und letzten Hauptstiick skizziert wird, war
vollauf mit den Problemen der spétmittel-
alterlichen und reformatorischen Theologie be-
schiftigt. Mit ungewohnlicher Intensitit lieBen
sich die Theologen in den diversen Oblations-
theorien auf den Opfercharakter der Eucharistie
ein. Jenseits einer rein gedenkenden Vermittlung
des Heiles sucht die Mysterientheologie in der
Feier der Geheimnisse einen unmittelbaren Zu-
gang zur Heilswirklichkeit. Die meditative und
kontemplative Kraft gliubigen Denkens und
Schauens und die reprisentative Macht der
Liturgie wurden wieder entdeckt.

Aus den Skizzen, Uberblicken und Zusammen-
fassungen, mit denen sich ein Faszikel begniigen
muB, fallen am Ende erhellende Lichter auf die
gegenwirtige Situation der kirchlichen Lehre
und Botschaft iiber die Eucharistie. Sie be-
leuchten dogmengeschichtliche Aufgaben, theo-
logische Anliegen und praktische Erfordernisse.
Wer die Geschichte der Eucharistielehre kennt,
kann weder in der Theologie noch im geistlichen
Amt von der Hand in den Mund leben.

Bad Godesberg Ludwig Hidl

FUGLISTER NOTKER, Die Heilsbedeutung
des Pascha. (Studien zum Alten und Neuen
Testament, hrsg. v. V. Kamp und J. Schmid,
Bd. VIIL.) (309.) Kosel-Verlag, Miinchen 1963.
Kart. DM 36.—.

Der Verfasser geht von der Annahme aus, daB
die neutestamentlich-christliche Soteriologie vom
altjiidischen Paschaheil her aufgebaut und zu
verstehen ist. Jesu Abschiedsmahl war ein Pascha-
mahl und enthielt daher die Gedanken des
atl. Pascha-Themenkreises einschlieBlich der
Bedeutung des Moses. In den Paulusbriefen, im
1 Petr, in der Apk ist hingewiesen auf das
sLamm®. Der Verfasser hebt dann die Be-
deutung des Blutritus heraus, das Blut als Sitz
der Lebenskraft gehért Gott. Es entsithnt durch
die ihm innewohnende Seele, erhéht die Lebens-
kraft, die durch die Siinde geschwicht ist. Eine
parallele Bedeutung gewinnt das Blut der Be-
schneidung. Zugleich ist der Blutritus nicht nur
eine Erinnerung Isracls an Gott, sondern auch
die Erinnerung Gottes an Israel. Beides ist wichtig
fir die Erfullung im NT.

Eng verbunden mit dem Entsithnungsgedanken
ist der der Auserw#hlung bzw. der Erlésung, so
daB der atl. Blutritus sakrifizielle und sakra-
mentale Vorbedeutung fiir den ntl. bekommt.
In einer analogen Weise wird das ungesduerte
Brot als das erste Brot der neuen Ernte mit
seiner Erinnerungsfunktion an den Auszug mit



der Hindeutung auf die Eile des Aufbruchs und
der damit gegebenen Bezichung zur plétzlich
einbrechenden Endzeit mit der ntl. Eucharistie
in Verbindung gebracht. Die vier Becher Weines
mit den begleitenden Segensspriichen erinnern
an die Heilsfigungen und stehen damit im
Zusammenhang mit der Erfilllung im NT. Im
ganzen ist das Ostermahl ein Opfermahl, hat
gemeinschaftsbildende Kraft, ist Kommunion
mit Gott und gibt den Ausblick auf das end-
zeitliche Mabl. In seinem liturgischen Vollzug
ist es eingebaut in eine Wachenacht, die von
Jahwe und von Israel im Erinnern aneinander
gehalten wird. Die Pascha-Heilsterminologie,
wie Unbheil, Finsternis, Verderber, Fremder, sind
Begriffe des AT und des NT. Moses ist darin der
Knecht Gottes, der Mittler, der Bote, Erléser und
Furbitter und hat so eine unmittelbare Beziehung
zu Christus. Die Pascha-Heilsthematik ist ge-
kennzeichnet durch ihre Dreidimensionalitit.
Sie stellt etwas Geschehenes dar, aktualisiert
immer wieder das Heil und weist auf die Endzeit
hin. Am Pascha hat nur teil, der dem Bund mit
Gott angehort, so daB Pascha und Sinai eine
Einheit bilden.

Aus all dem ergibt sich das Verstindnis fir die
ntl. soteriologia paschalis. Die Siinde als Schuld
wird beglichen; der Mensch, dem die Siinde
anhaftet, muB von ihr gereinigt werden, das Heil
ist Loslosung aus der Macht der Siinde. Gerade
der letzte Gedanke steht im Zentrum ntl. Ver-
kiindigung. Ein neues Volk wird geschaffen, das
erlost ist aus der Knechtschaft. Die Liebe
Gottes ist der letzte Heilsgrund. Dem geschicht-
lichen Jesus kommt die Rolle des Erlésers zu
durch Inkarnation, Tod und Auferstehung. Das
ntl. Heilswerk ist mit der atl. Soteriologie zu
konfrontieren. Daraus ergibt sich, da3 der durch
die Auferstehung Erhéhie der neue Moses ist
in der eschatologisch-messianischen Schau, der
starker ist als der Starke, der Tod. Der Tod des
am Kreuz Geopferten hat Heilsbedeutung, er
besiegel: den Neuen Bund und erfiillt damit das
atl. Pascha-Exodus-Heil. Mit Christi Tod beginnt
die Heilszeit. Er wird fruchtbar gemacht in der
liturgischen Feier, im Opfermahl. Christus ist
Moses und Paschalamm zugleich. Tod und Auf-
erstehung sind ein einziges groBes Heilsgeschehen,
sie sind Phasen desselben Opfergeschehens. Die
Auferstehung, die Erhéhung und Aufnahme ist
ein konstitutiver Wesensbestandteil des eschato-
logischen Opferaktes. In der Inkarnation Gottes
bekommt das Herabsteigen Gottes zu Israel und
seine Erlésertat an ihm und die Mittlerschaft
des Moses ihre Erfillung. So sind die christo-
logischen Aussagen verklammert, der eine Jesus
erfillt die atl. Heilstypen: Paschalamm, Moses,
Lichtsdule, wasserspendender Fels, erhéhte
Schlange, Manna. Er ist Pascha, Heilsmittler
und Heilsmittel zugleich. Das Lammsymbol der
Geheimen Offenbarung weist darauf zuriick.
Daraus ergibt sich der liturgisch-sakramentale
Aspekt. Der christliche Kult steht im Zusammen-
hang mit der Heilstat Jesu und hat in der atl.
Paschafeier sein Vorbild. Das Erlésungsblut des
neuen Paschalammes ist die Erfilllung des atl.

24%

und begriindet den Kult. Dieser vergegenwirtigt
das einmalige, unwiederholbare Heilsgeschehen
dhnlich wie das atl. Paschalamm die Heilstat
der Erlosungsnacht in Agypten vcrgegcnwarngt
Der atl. Kult ist heilsmiachtig, er ist ein signum
commemorativum, demonstrativum und pro-
gnosticum futuri. Dasselbe gilt vom ntl. Kult.

Das Wesen der Eucharistiefeier liegt im Opfer-
mahl, das in Brot und Wein gehalten wird
und im atl. Paschalamm sein Vorbild hat. Auch
in ihrem ZuBeren Aufbau gleicht die ntl. Eucha-
ristic der jiidischen Paschaliturgie. Als letztes
ist noch bedeutsam die Parallele in der ekklesi-
ologisch-eschatologischen Ausrichtung. Im AT
und im NT. geht es nicht zutiefst um das Heil
des einzelnen, sondern um das Heil des Ganzen,
des Volkes Israel bzw. der Kirche. Der einzelne
findet sein Heil in ihr. Mit Christus ist die End-
zeit angebrochen und doch schauen wir aus auf
die Vollendung. Christliche Heilslehre ist we-
sentlich eschatologisch, Tod und Auferstehung
des Herrn und seine Wiederkehr gehéren zu-
sammen. Eine analoge Bedeutung hat das atl.
Paschamahl. In der ntl. Eucharistiefeier warten
wir als Erléste auf die Vollendung und nehmen
zugleich die Endzeit vorweg. Ahnliches kann vom
Paschamahl ausgesagt werden. Diese Uberein-
stimmung von atl. und ntl. Heilsgeschehen ist
begriindet in Jesus und den Aposteln, die aus der
atl. Vorstellungswelt kommen und zutiefst darin,
daB das atl. Pascha von Gott her in das ntl.
Heilsgeschehen hereinfiihren soll.

So weit die Gedanken des Verfassers. Ein Be-
denken soll hier angemeldet sein: daB die sakra-
mentale Bedeutung des atl. Paschamahles und
der ntl. Eucharistiefeier zu sehr identifiziert wird,
in dem Sinn, daB dem atl. Paschamabhl eine ver-
wirklichende Kraft zugeschrieben wird gegen-
iiber dem Heilsgeschehen in Agypten und der
messianischen Endzeit, wie sie die Eucharistie
selber in bezug auf die Heilstat Jesu Christi
und seine Wiederkehr hat. Und gerade hier
unterscheiden sich die Liturgie des AT und des
NT, Zeichen und Wirklichkeit. Sicher aber ist
die Beziehung, die hier zwischen AT und NT
hergestellt wird, ein Licht, das vor allem auf das
einmalige Geschehen im Abendmahlsaal fllt bzw.
das hineinleuchtet in das Erlebnis derer, die
am Abendmahl des Herrn teilgenommen haben.
Das Vermichtnis Jesu selbst geht freilich un-
mittelbar iiber die Grenzen des atl. Erlebnis-
gehaltes hinaus, weil es ja unmittelbar an alle
gerichtet ist.
Wien Hubert Schachinger
MUHLEN HERIBERT, Una mystica persona.
Die Kirche als das Mysterium der Identitit des
Heiligen Geistes in Christus und den Christen:
Eine Person in vielen Personen. (XVI u. 378.)
Verlag Ferdinand Schéningh. Paderborn 1964.
Leinen DM 30.—, Kart. DM 27.-.

Heribert Muhlcn, Dogmatikprofessor in Pader-
born, ist bereits durch eine Untersuchung iiber
den Heiligen Geist als Person, in der er besonders
die heilsgeschichtliche Funktion des Heiligen

371



