sagt, Werk des HI. Geistes®?, und darum gibt es fir die Kirche keine groBere Ge-
fahr als das Erloschen des Geistes, den Niedergang der Spiritualitidt. Dies muBl ebenso
vermieden werden wie eine Preisgabe des Rechtes. Da das Recht verwirklicht wird
in der Ausiibung der richterlichen Gewalt, sei es gesetzgebend, verwaltend oder
richterlich-entscheidend, muB3 immer wieder darauf verwiesen werden, daB} alle
richterliche Gewalt ,,ijhrem Wesen nach eine nur subsididre Gewalt ist?3".

Diese Bemerkungen zur Antinomie von Recht und Spiritualitit sollen uns erinnern,
wie sehr die Verwirklichung der Konzilsaussagen in die Verantwortung der Theo-
logen gegeben ist. Ahnlich wie beim Tridentinum wird der Erfolg dieses Konzils
von der ,,nachkonziliaren® Arbeit abhéngen. Jedoch wird diesmal die Entscheidung
auf dem Gebiet der Theologie fallen, das heifit im Leben des Geistes (Vie de ’esprit),
in Erfiillung der vom Konzil erstrebten Spiritualitit. Diese Aufgabe erfordert Treue,
Ehrlichkeit und Wahrhaftigkeit unseres Theologisierens im Blick auf die immer
in neuer Weise lebendige Offenbarung und in Verantwortung vor einer an den
Pforten der Wahrheit fragenden Gegenwart.

JOHANNES H. EMMINGHAUS

Grundgestalt und Strukturen der Messe
Uberlegungen anldplich der Liturgiereform®

In unseren Gemeinden ist gegenwirtig, nach dem Liturgiedekret des 2. Vati-
kanischen Konzils und den entsprechenden Durchfithrungsbestimmungen, im
Sprachgebrauch des Kirchenvolkes oft die Rede von der ,neuen Liturgie® im
Gegensatz zur ,alten®, bis dahin gebrduchlichen. Sinnvollerweise sollte man aber
von der ,erneuerten Liturgie® sprechen, denn es handelt sich bei diesen Reformen
ganz und gar nicht um etwas Neues, sondern — ganz im Gegenteil — um die Klarung
der Grundstrukturen von etwas sehr Altem, ja sogar des Urspringlichen, des Tuns
Christi und der apostolischen Gemeinde, das durch die Liturgiereform nur wieder
deutlicher hervorgekehrt werden soll. Das Liturgiedekret gibt als Grund und Ziel
aller MaBnahmen an: daB ,,das Opfer der Messe auch in der Gestalt seiner Riten
seelsorglich wirksam werde“ (Art. 49) und ,,die fromme und titige Teilnahme der
Glaubigen erleichtert werde® (Art. 50). Daher ,soll der MeB-Ordo so tiberarbeitet
werden, daB der eigentliche Sinn der einzelnen Teile und ihr wechselseitiger Zu-
sammenhang deutlicher hervortreten® (Art. 50). Damit ist gesagt, daB der bisherige
Ordo uberarbeitungsbediirftic geworden war, weil Sinn und Zusammenhinge
eben nicht mehr auf den ersten Blick klar und durchschaubar waren, weil sich
vielerlei Verfremdungen der urspriinglichen Struktur, zeit- und frémmigkeits-
geschichtlich bedingte Zutaten oder auch Uberwucherungen und Verdoppelungen
in die urspriinglich klare Disposition des Kults eingeschlichen hatten. ,Deshalb
sollen die Riten unter treuer Wahrung ihrer Substanz einfacher werden. Was im Laufe

32 Vgl. K. Rahner-]. Ratzinger, Episkopat und Primat, a. a. O., 30-35. (Abschnitt 4: Episkopat
und Charisma.)

38 Vgl. Mérsdorf, a. a. O.

1 Dieser Artikel entstand aus drei Vortrigen, deren Ziel war, einen Uberblick zu geben und die
Strukturen der alten wie der nun erneuerten Liturgie deutlich zu machen. Auf reiche und detail-
lierte Literaturangabe wurde darum verzichtet; sie hitte nur unvollstindig gegeben werden
kénnen oder den Rahmen des Aufsatzes gesprengt. Jeder Interessierte findet weiterfithrende
Literatur in den einschligigen Artikeln des Lexikons fiir Theologie und Kirche (10 Bd., Freiburg
1957-65) oder im Handbuch der Liturgiewissenschaft (2 Bd., Freiburg 1963-65. Hg. v. A. G.
Martimort).

14



der Zeit verdoppelt oder weniger gliicklich eingefiigt wurde, soll wegfallen. Einiges
dagegen, was durch die Ungunst der Zeit verloren gegangen ist, soll, soweit es ange-
bracht oder nétig erscheint, nach der altehrwirdigen Norm der Viter wieder-
hergestellt werden® (Art. 50).

Darin liegt deutlich eine Riickkehr zu den Urspriingen, zwar keine sklavische, doch
aber eine wohliiberlegte und unserer Zeit angepalite, wie schon im 1. Teil der Konsti-
tution in den ,,Allgemeinen Regeln® ausgefiihrt ist. ,,Damit die gesunde Uberlieferung
gewahrt bleibe und dennoch einem berechtiglen Fortschritt die Tir aufgetan werde,
sollen jeweils griindliche theologische, historische und pastorale Untersuchungen vorausgehen,
wenn einzelne Teile der Liturgie revidiert werden. Dariiber hinaus sind sowohl
die allgemeinen Gestalt- und Sinngesetze der Liturgie zu beachten als auch die Erfahrungen,
die aus der jiingsten Liturgiereform und den weithin schon gewahrten Indulten
gewonnen wurden. SchlieBlich sollen keine Neuerungen eingefiihrt werden, es ser denn,
ein wirklicher und sicher zu erhoffender Nutzen der Kirche verlange es. Dabei ist
Sorge zu tragen, daB die neuen Formen aus den schon bestehenden gewissermafien organisch
herauswachsen. Auch soll nach Méglichkeit verhiitet werden, daBl sich zwischen den
Riten benachbarter Gegenden auffallend starke Unterschiede ergeben® (Art. 23).
Alle Reform soll demnach die gesunde Uberlieferung mit berechtigten Erforder-
nissen der jeweiligen Zeit verbinden. Es gibt nun aber ,allgemeine Gestalt- und
Sinngesetze der Liturgie®, die deutlicher hervorzukehren sind. Welcher Art sie sind,
ist nach der Konstitution durch Uberlegungen und Studium zu kliren, und zwar
solche theologischer Art, etwa iiber den Opfercharakter der Messe und Christi
Heilswirksamkeit und Gegenwart in der Eucharistiefeier; pastoral-praktischer Art,
so iiber den moglichen und titigen Mitvollzug der MeBfeier durch die Gldubigen
je nach ethnisch-kultureller und geschichtsmorphologischer Situation oder die Ver-
wendung der Muttersprache; aber auch durch Uberlegungen historischer Art.
Wihrend das Liturgiedekret selbst zahlreiche solche theologischen und besonders
auch praktisch-pastoralen Hinweise und Erklarungen gibt, sind die historischen fast
ganz fortgelassen. Es sollen daher im Folgenden vorwiegend geschichtliche Uber-
legungen angestellt und Fragen nach der Tradition gestellt werden, wobei dann
sofort auch ihr theologischer und praktischer Zweck herausspringt. Zunichst ist
zu kliren, was Christus tat, als er seinen Aposteln auftrug, zu seinem Andenken
genau das zu tun, was er tat (Lk 22, 19). Dann ist zu untersuchen, wie die frithen
Gemeinden dieses mandatum Domini verwalteten, welche Gestalt ihre Zusammen-
kiinfte hatten und welche bleibenden und fiir die Zukunft nahezu unveranderlichen
Strukturen Wortgottesdienst und Eucharistiefeier erhielten. Nur im Uberblick
kann dann versucht werden, Elemente zu benennen, die diese Strukturen uber-
lagert und eventuell verdndert oder undurchsichtig gemacht haben.

I

Als Quellen fiir das Tun Christi® stehen uns zur Verfugung die eigentlichen ,,Einsetzungs-
berichte“ bei den Evangelisten Markus (14, 22-25), Matthius (26, 26-29) und
Lukas (22, 15-20, dem eng 1 Kor 11, 23-25 anzuschlieBen ist). Hinzunehmen mufl
man bei Johannes aus der VerheiBungsrede des Himmelsbrotes die Stelle 6, 51. 53-58.
Die Formgeschichte des Neuen Testamentes hat uns gelehrt, daB sich Bezugnahmen
auch sonst in den Evangelisten finden, so bei der Speisung der Fiinftausend (Mk 6,41 {.;
Mt 14, 19; Lk 9, 16; Joh 6, 11) und bei der Speisung der Viertausend (Mk 8, 6;
Mt 15, 36) ; Anklénge finden sich wohl auch beim Mahl der Emmausjiinger (Lk 24, 30),

2 H. Schiirmann, Der Einsetzungsbericht Lk 22, 19-20 (Neutest. Abh. 20, 1) Minster 1955; ders.
Art. Abendmahl LThK 1 (1957) 26-32. P. Neuenzeit, Das Herrenmahl. Studien zur paulinischen
Eucharistieauffassung, Miinchen 1960. H. Zimmermann, Die Eucharistie als Paschamahl des
Neuen Bundes (Liturgie in der Gemeinde II, Salzkotten 1956, 189-197).

15



die Christus an seiner spezifischen Art des ,,Brotbrechens® erkannten. Diese Stellen
bestehen, so wie wir sie heute haben, aus ilteren und jlingeren Traditionsstiicken:
sie stellen sowohl das Tun Christi dar wie das der Urgemeinde. Die Unterschied-
lichkeiten in den Berichten leiten sich davon her, daB die Berichterstatter bereits
auch die Liturgiefeiern ihrer Gemeinden mit darstellen, vermutlich diese auch noch
ausdriicklich am Tun Christi normieren wollen. Das erhellt auch daraus, daB schon
ganz deutlich Theologoumena einflieBen: Paulus betont besonders das enge Ver-
hiltnis der Eucharistie zu Kreuzestod und Wiederkunft Christi, Johannes die
Realitit von Speise und Trank etc. An der substantiellen Kontinuitat von Christi
Tun und dem der Gemeinden kann man aber billigerweise nicht zweifeln, es sei
denn, man zweifle von vornherein auch an Jesu Messianitit, damit dann auch an
der soteriologischen Wertung seines Todes und an seinem Willen zu einer Zukunfts-
stiftung fiir seine Kirche. Nur vom liberalistischen a priori einer Diskrepanz zwischen
dem verkiindenden und handelnden Jesus und verkiindeten Christus, einer vom
urspriinglichen Kerygma abweichenden und letztlich als MiBverstindnis dastehenden
»Gemeindetheologie® her lieBen sich Zweifel an einer solchen Kontinuitdt anmelden.
Doch besteht dazu historisch nicht der geringste AnlaB. Es ist ndmlich ausdriicklich
zu betonen, daB die Gemeinsamkeiten der Uberlieferung bei weitem gegeniiber
deren gelegentlicher Liickenhaftigkeit tiberwiegen.

In den Texten lassen sich drei Uberlieferungsstréme voneinander abheben: der
Text bei Markus (14, 12-26a) und die daran sich anlehnende Redaktion des
Matthius (26, 27-30a) ; ferner eine Sondertradition bei Lukas (und Paulus, Lk 22,
7-38; 1 Kor 11, 23-25), die aber aus der Markustradition aufgefillt erscheint;
und schlieBlich der Bericht bei Johannes (13, 1-17, 26, um 6, 51-58 zu erweitern).
Einen gemeinsamen ,Urbericht® des eigentlichen Herrentuns haben wir nicht;
er ware in aramdiischer Sprache vorauszusetzen. Doch gehen die Uberlieferungs-
stréme nahe an die Zeit Christi heran: Der Paulusbericht in 1 Kor stammt schon aus
den vierziger Jahren und mit ihm hangt der Lukasbericht eng zusammen; die
Markustradition hat die sehr altertiimliche, noch ganz im Alttestamentlichen
grindende Wendung vom ,Bundesblut® (Mk 14, 24; vgl. Mt 26, 28), von dem
2 Mos 24, 5 die Rede ist und die sich auf den Jer. 31, 31 verheiBenen Neuen
Bund bezieht.

Der Charakter des letzen Abendmahles ist iibereinstimmend nach allen Quellen
ein Festmahl gewesen (Mk 14, 30; Lk 22, 7-13; Joh 13; 1 Kor 11, 23), bei
dem man Wein zu kredenzen pflegte. Die judischen Sitten des Festmahls hatten
langst hellenistische Gewohnheiten iibernommen, denn man lag — wie bei den
Symposien — auf Polstern, WeingenuB3, Gesprache und Unterhaltung durch Dar-
bietungen etc. gaben dem ganzen Mahl seine eigene Gestalt. Es zog sich bei Lichter-
schein bis in die Nacht hinein. Dagegen wurde das meist kargliche Abendessen von
den Juden schon am Spitnachmittag oder frithen Abend eingenommen, solange
es eben noch hell war; man saB oder hockte am Boden, trank gewohnlich auch keinen
Wein. Das jiidische Festmahl hatte aber — trotz der offenbaren fremden Einfluisse —
seine eigene judische Gestalt bewahrt durch den Ritus des kultischen Brotbrechens
am Anfang mit seiner Lobpreisung, so daB man es geradezu als , Vortischgebet*
bezeichnen kann, und durch die Eigenart einer ,,Bechereucharistie” am SchluB,
einer Art ,Nachtischgebet”, das der Hausvater oder ein von ihm Beauftragter
sprechen mufBte und das von allen mit ,,Amen“ beantwortet wurde. Darauf trank
der Hausvater aus seinem Becher, worauf alle aus dem ihren tranken. Bei den
opulenteren Festmahlern miissen wir allgemein je eigene TrinkgefdBe voraussetzen,
nicht einen gemeinsamen, die Runde machenden Gemeinschaftsbecher. DaB
Christus den einen Becher herumreichte und Deuteworte dazu sprach, war eben eine
Besonderheit, von der noch zu sprechen ist.

16



Christi Abendmahl war zudem ein bewuBtes Abschiedsmahl (Mk 14, 25; Mt 26, 29;
Lk 22, 15). Es ist daher auf die Zwélfe beschrankt (Mk 14, 17. 20; Lk 22, 14).
Wiihrend dieses Mahles wird daher auch die messianische Herrschaftsvollmacht
auf sie Gbertragen (Lk 22, 28-30), die zahlreichen letztwilligen und normhaften
Abschiedsworte und -handlungen sind um dieses Geschehen herum gelagert. Brot-
reichung und Becherrunde sind ausdrickliche Abschiedsgaben (Lk 22, 15 £.).

Eine schon lange ventilierte Frage ist, ob das letzte Abendmahl ein Paschamahl war.
Nach den Berichten der Synoptiker scheint das zunéichst vollig eindeutig und un-
bezweifelbar (Mk 14, 12-16; Mt 26, 17-19; Lk 22, 7-13). Doch fillt auf, daB vom
ecigentlichen GenuBl des Paschalammes nicht die Rede ist, daB auch Paulus nicht
von der Paschanacht spricht, sondern einfachhin von der ,,Nacht, in der er verraten
wurde® (1 Kor 11, 23) und daB Johannes (in einer relativen Spétzeit) den Zusammen-
hang mit dem Pascha gar nicht mehr erwdhnt. Wir werden gleich sehen, daB zur
Zeit der Abfassung der Evangelien Christus selbst lingst ,unser Pascha® war
und deshalb am Bericht vom GenuB des alten Osterlammes kein besonderes Inter-
esse mehr bestand. Aber der Zusammenhang mit dem Pascha ist durch einen
anderen Umstand von Johannes ganz besonders betont und hervorgehoben: Der
Herr stirbt um die Stunde, als auf dem Tempelvorplatz die Paschalimmer ge-
schlachtet werden; er selbst ist das wahre neue Pascha.

Wir kénnen in den evangelischen Berichten nur mehr Fragmente eines alten Pascha-
mahlberichtes erkennen, besonders deutlich bei Lk 22, 15-18, dann — erginzt und
gekiirzt — bei Mk 14, 12-18a. 25 und Mt 26, 17-20. 29. Uber diese unmittelbaren
und wortlichen Anklange und ausdriicklichen Erwdhnungen des Pascharituals (das
wir noch beschreiben wollen) hinaus finden wir nun aber fiir dieses zahlreiche Kenn-
zeichen angegeben, die ithm besonders eigentiimlich sind. Das rituelle Pascha
muBte in Jerusalem gegessen werden. Wihrend der Herr sonst abends nach
Bethanien (Mk 11, 11) oder an den Olberg ging (Mk 14, 26; Mt 26, 30; Lk 22, 39;
Jo 18, 1), blieb er an diesem Abend bis nach dem GenuB des Mabhles in Jerusalem
(Mk 14, 13-16; Mt 26, 18; Lk 22, 10-13), um erst dann die Stadt zu verlassen,
Auch die vom Pascharitual verlangte Zehnzahl der Mahlgenossen, die — falls sie
zu keiner Familiengemeinschaft in Jerusalem gehérten oder von ihr eingeladen
waren — geradezu eine eigene Familie mit den ihr eigenen starken Bindungen
bildeten, war mit den Zwélfen erfiillt. Wir wiesen schon darauf hin, daB dieses Mahl,
wie es 2 Mos 12, 8 fiir das Pascha gefordert war, bei Nacht stattfand. Auch das
Brechen des Brotes ,,wihrend des Mahles® (Mk 14, 22; Mt 26, 26) und nicht vorher
ist ein Paschakennzeichen. Der Lobgesang am Ende des Mahles (Mk 14, 26;
Mt 26, 30) miiBte der 2. Teil des Pascha-Hallel (aus den Psalmen 115-118) gewesen
sein. Aber vor allem die Deutworte iiber Brot und Wein lassen sich am leichtesten aus
dhnlichen und nur dort vorkommenden Gewohnheiten des Pascha erkliren. Die
neuere Forschung erkennt daher zunehmend, daB eine Herleitung dieses Mabhles
lediglich von kultisch tiberformten Chabura-Mahlern oder vom bloBen Sabbat-
oder Pascha-Kiddusch oder aus hellenistischen Wurzeln (Lietzmann, Laum,
Délger) nicht ausreichend ist, sondern daB man die spezifische jiidische Pascha-
tradition zu Hilfe nehmen muB8 (Dalman, Jeremias, Marxsen, Schiirmann), weil
sich sonst der durchaus alttestamentliche Gedéchtnischarakter, nimlich die sakra-
mentale Vergegenwirtigung eines einmaligen historischen Heilsereignisses und der
Hinweis auf die kiinftige messianische Vollendung, nicht ausreichend erkliren
laBt. Selbst wenn wir wahrscheinlich niemals Klarheit dariiber erhalten kénnen,
ob das letzte Pascha Jesu am 14. oder 15. Nisan, also mit oder ohne Paschalamm
begangen ist oder ob es gar schon am Dienstagabend nach dem Kalender von
Qiimram gefeiert worden ist?, so besteht doch — und das ist hier allein wichtig —

8 A. Jaubert, La date de la Ceéne, Paris 1957.

74



ein sicherer und unbestreitbarer ideeller und von Christus beabsichtigter Zusammen-
hang mit dem jiidischen Pascha: Christus {iberbietet und vollendet in diesem Mahl
den Alten Bund und dessen Pascha.

Dieses Pascha der Juden war nun primdr ein Geddchtnismahl. Alljahrlich, beim ersten
Frithjahrsvollmond, erinnerte man sich der GroBtaten Jahwes an seinem Volke
beim Auszug aus Agypten, angefangen vom ,gnadigen Voriibergang® (pascha,
pesach) an den Hiusern der Israeliten, wihrend er alle Erstgeborenen der Agypter
schlug (2 Mos 12, 29), iiber die Rettung durch das Meer hindurch bis zum Bundes-
schluB am Sinai mit dem Bundesmahl im Blute der Friedopfer (2 Mos 24, 4-11):
Man erinnerte sich der eigenen Volkwerdung durch den Bundesschluf3.

In nachexilischer Zeit und ebenso zur Zeit Jesu wurde das Pascha nach einem festen
Ritual gefeiert, das eine Kombination aus der deuteronomischen und priesterlichen
Gesetzgebung darstellte und uns in der Mischnat iiberliefert ist. Der Ritus des
Pascha® bestand aus den vorbereitenden Akten und dem Mahl selbst. Am Vorabend
des 14. Nisan, sofort nach dem Abendessen, sollte das ganze Haus nach allem ge-
sduerten Brot (Chamez) durchsucht werden, das noch bis zum néchsten Vormittag
verzehrt, dann aber verbrannt werden muBte. Vor dem Sonnenuntergang des
14. Nisan wurden unter dem Gesang des Hallel im Tempel die Lammer nach
Opferritus geschlachtet. Der Hausvater tétete sein Tier selbst, die Priester fingen
das Blut auf, vergossen es am FuB3 des Brandopferaltars und verbrannten das Fett.
Der Gliubige trug sein Lamm nach Hause, es wurde dort am SpieB gebraten
und im Paschamahl von der Familie verzehrt. Pilger waren entweder bei ver-
wandten oder befreundeten Familien eingeladen oder schlossen sich zu ,,Genossen-
schaften® oder ,,Bruderschaften® (Chaburoth, Sg. Chabura) zusammen, der Vor-
nehmste oder sonstwie Ausgezeichnetste iibernahm die Stelle des Hausvaters. Eine
solche Situation wird bei Lk 22, 7-13 vorausgesetzt.

Das Mabhl selbst nahm man nach Méglichkeit in einem festlich geschmiickten und
erleuchteten Raum ein. Nach Lk 22, 12 war beim Letzten Abendmahl ein groBes
Obergemach, mit Tischpolstern fiir ein Bankett nach schon genanntem hellenistischem
Brauch ausgestattet. Hatte man anfangs das Mahl noch nach 2 Mos 12, 11 stehend
und in Wanderhaltung gegessen, die Lenden umgiirtet, Sandalen an den Fiien
und den Stab in der Hand, dazu in Eile wie vor der Flucht aus Agypten, so war zur
Zeit Christi bereits allgemein die Sitte des Liegens bei Tisch auch beim Pascha
eingedrungen, freilich sehr zum Schaden der Symboltrichtigkeit und des Memorial-
charakters, der freilich sonst iiberall deutlich in der Paschahaggada zum Ausdruck
kommt. Dieser Brauch des Liegens ist — wohl wegen des Freudecharakters des
Pascha — von der Mischna ausdriicklich legitimiert®. Das Mahl verlief nun so, daB
der Hausvater zunichst unter Danksagung einen 1. Becher mit dem ,,Gewéchs des
Weinstocks“ (vgl. Lk 22, 17 f.) segnete; dann wurden ,,Bitterkrduter aufgetragen
(ein Lauchgemiise, das in Salzwasser und Essig getaucht war) und ein Fruchtmus.
Ein solcher Mahlbeginn mit einem Schiisselgericht war ungewdhnlich, denn ein
jitdisches Mahl muBte sonst mit dem rituellen Brotbrechen nebst Danksagung
beginnen. Nachdem dann auch das eigentliche Mahl bereitgestellt worden war,
beging man den Gedichtnisritus, eine Anamnese, die ausgelost war durch die
Frage des Sohnes: ,,Ma nischtana halajela . . . warum unterscheidet sich diese Nacht
von allen anderen Néchten . . .?“ (vgl. 2 Mos 12, 26). Der Hausvater mufite nun

4 2. Seder Mo’ed, Traktat 3, Pesachim.

8 H. L. Strack—P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch, IV, 1;
41-76, Minchen 1956® (4. Exkurs, Das Passahmahl). Der heutige Brauch ist zu erschen aus Z.
Raban, Die Pessach-Haggadah mit deutscher Ubersetzung, Tel Aviv 1963.

6 Pesachim 10, 1: Selbst der Armste soll beim Mahle liegen kénnen und vier Becher Wein genieBen
diirfen.

18



die Speisen, besonders die ungewdhnlichen und fiir dieses Fest spezifischen, erkldren;
so das Pascha selbst: ,,Es ist das Paschaopfer fiir Jahwe, der in Agypten die Hiuser
der Israeliten (schonend) iiberging, als er die Agypter schlug und so unsere Hiuser
rettete” (2 Mos 12, 27); die ,Bitterkriuter®, ,,weil die Agypter das Leben unserer
Viter in Agypten bitter gemacht haben®; die ungesiuerten Brote (Mazzoth), die
das Volk Israel in der Eile und noch vor dem Durchsiuern mit sich genommen
hatte (2 Mos 12, 34), als das ,armselige Brot“ (Trinenbrot, lachma ’anja), ,,das
unsere Viter in Agypten (und in der Wiiste) gegessen haben®. Der Hausvater hob
bei den Deuteworten tiber die Mazzoth diese hoch, dann schenkte man den 2.
Becher ein.

Danach setzt der Hausvater den Auszugsbericht” fort: ,,. . . Einst waren wir Knechte
des Pharao in Mizrajim (Agypten), da fiihrte uns der Ewige, unser Gott, heraus
von dort, mit starker Hand und mit ausgestrecktem Arme. Und hitte der Heilige,
gelobt sei er, unsere Vorfahren nicht aus Mizrajim herausgefiihrt, so wiren wir,
unsere Kinder und alle unsere Nachkommen den Pharaonen in Mizrajim dienstbar
geblieben; darum, wiren wir auch alle weise, alle verstindig, alle erfahren und alle
schriftgelehrt, so ist es dennoch unsere Pflicht, vom Auszug aus Mizrajim zu er-
zéhlen; und jeder, der ausfithrlich vom Auszug aus Mizrajim erzihlt, ist lobenswert.

Ferner war dann davon die Rede, daB ,der Allgegenwirtige, gelobt sei er, seinem
Volke die Tora gegeben®. Dann deckte man die Mazzoth zu und der Hausvater hob
den ,,zweiten Becher®, der schon vorher eingeschenkt war, in die Hohe und sprach:
»Wehi schdamdah . . .“ ,,Und das erhielt unsere Vorfahren und uns immer aufrecht;
denn nicht etwa einer nur erhob sich, uns zu verderben, sondern in jedem Zeit-
alter stand man wider uns auf, uns zu vernichten, und der Heilige, gelobt sei er,
rettete uns aus ihrer Hand . . .“. Damit wurden die Rettungstaten Gottes im Heiligen
Land forterzdhlt, die einmiindeten in den 1. Teil des Hallel, die Psalmen 113 und
114. Nun erhielt jeder einen Bissen Mazze, ungesiuertes Brot, das in die Bitter-
kriuter eingetaucht war, und trank aus dem ,zweiten Becher”, womit nun das
Sattigungsmahl mit dem GenuB des Paschalammes begann. Nach dem Mahl,
zur Danksagung, wurde ein 3. Becher® gereicht, dann der 2. Teil des Hallel ge-
sungen (Psalmen 115-118) und zum SchluB, zum Ausklang, noch der 4. Becher
getrunken, der zur Zeit Christi vielleicht noch nicht oder nicht allgemein gebréiuch-
lich war, da der Herr ,nach dem Lobgesang® (Mk 14, 26; Mt 26, 30) sogleich zum
Olberg hinaus ging. Das Pascha sollte um Mitternacht beendet sein.

Das eigentliche Paschamahl besteht somit deutlich aus zwei im Grund selbstindigen
Elementen, einem Festmahl und einem Anamnese-Ritus. Das Mahl enthilt Bestand-
teile, die wir bei jedem profanen Essen auch heute voraussetzen: Fleisch (Oster-

" Die zum Teil jiingeren Erweiterungen der heutigen Haggadah verbleiben véllig in den Intentionen
der alten und stellen nur Paraphrasen oder weitere Exemplifikationen dar.

§ Es ist eine alte, wohl nicht eindeutig losbare Frage, ob bei der Becherreichung Christi der 2. Becher

(so vielleicht nach Mk 14, 23 zu vermuten) oder der 3. Becher ,nach dem Mahl® (Mt 26, 27;
Lk 22, 20; 1 Kor 11, 25) gemeint ist. Dieser 3. Becher hieB wegen der (Nachtisch-) Danksagung
gemeinhin der ,Becher des Segens* und war beim Pascha wie bei jeder anderen Festmahlzeit
fixer Bestandteil. Das wiirde bedeuten, daB Brotreichung und Bechertrunk, urspriinglich durch die
ganze Mahllange getrennt, erst spiter durch eine deutliche Parallelisierung zusammengeschlossen
und aus dem Mahlritus herausgeldst wurden. Auch die Aufforderungsformel dieser Danksagung
hitte sich in den christlichen Eucharistiegebeten erhalten. Vel. H. Schiirmann, Die Gestalt der
urchristlichen Eucharistiefeier (Miinchener Theol. Zeitschrift 6 [1955] 107-131).
Es wire aber m. E. formgeschichtlich nicht auszuschlieBen, daB diese Danksagungsgebete spiter
mit dem 2. Becher verbunden wurden, der (speziell in jiingeren Schichten der Haggadah) besonders
der Anamnese diente und durch die Kontrastwirkung gegeniiber dem ,,Trinenbrot® deutlicher
das Gegensatzpaar Unfreiheit-Erlésung, Knechtschaft—Besitz des Landes zum Ausdruck brachte.
Wir werden die Entscheidung dariiber suspendieren miissen und kénnen, da sie fiir unsere Be-
trachtung weniger wesentlich ist.

19

2*



lamm), Kohlehydrate (an Stelle unserer Kartoffeln oder Mehlspeisen, Brot, und zwar
hier Mazzoth, ungesduertes Brot), Gemiise (Lauch oder , Bitterkrduter”), Zukost
(Fruchtmus) und Wein. Die Anamnese enthilt den Bericht vom Auszug aus Agypten,
der Gesetzgebung und der Hilfe Gottes bei der Eroberung des Landes Kanaan,
interpretiert aber nun weiterhin die Mahlelemente in der oben beschriebenen
Weise. Es ist unverkennbar, daB die Anamnese so die das ganze Mahl iibergreifende
Gestalt hergibt: das Mahl wird selbst Gedéachtnis, die einzelnen Speisen werden
Symbole des Gedachtnisses. Andererseits bleibt die Anamnese herauslésbar, so wenn
man die durch Deuteworte und einen eigenen Lobpreis (eucharistia) hervorge-
hobenen Mahlelemente ihres eigentlichen Sattigungscharakters entkleidet und zu
Symbolen reduziert, wie es in der Urgemeinde tatsichlich geschah.

Durch die Pascha-Anamnese wurde so aus diesem Mahl ein Gedéachtnismahl,
genauerhin ein Bundesgedichinismahl. Ein solches Gedéchtnis wurde aber nun nicht
betrachtet als rein kommemorativ, sondern geradezu als eine ,sakramentale®
Gegenwirtigsetzung und Aktualisierung: Bei der Feier soll ,,in jedem Zeitalter jeder
sich so ansehen, als wire er selbst aus Agypten ausgezogen®. Die vergangene
Heilstat Gottes wurde im Pascha gnadig Gegenwart, zugleich aber klang darin die
eschatologische Erwartung an. Jeder Jude betet — ganz im gleichen Sinne — heute
im Paschamahl: ,,Dieses Jahr Knechte, kinftiges Jahr freie Leute im aufgebauten
Jerusalem®, in jenem Jerusalem also, in das hinein vom Himmel her sich der messi-
anische endzeitliche Tempel hinabgesenkt hat. In diesem Zueinander von Zeichen
und Wort nennt Thomas von Aquin das Pascha mit Recht ein Sakrament des
Alten Bundes!®. In gleicher Weise sind die Erfordernisse des Sakramentes bei
Augustin?? erfllt: Accedit verbum ad elementum et fit sacramentum, etiam ipsum
tamquam visibile verbum.

Ein besonderer Hinweis sei noch gegeben zum ungesduerten Brot, das bei diesem
Mahl allein gebraucht werden durfte, nachdem am Vortag schon alles gesduerte
Brot (Chamez) verzehrt oder verbrannt worden war. Die Zeitgenossen Jesu kannten
zweierlei Brot, das ,,Bauernbrot” mit Sauerteig und das ungesduerte ,,Beduinen-
brot“. Bei den Juden gebrauchlich war im allgemeinen nur das gesiduerte Brot,
das im Himmelreichgleichnis (Mt 13, 33; Lk 13, 21) als Analogie gebraucht ist:
Das Himmelreich gleicht einem Sauerteig, den nahm ein Weib, mengte ihn unter
drei MaB Mehl, bis das Ganze durchsduert war. Ein solcher Backvorgang setzte
eine bodenstindige, bauerliche Bevélkerung voraus, weil man dazu einen fest
gebauten Steinofen brauchte, in dessen vorbeheizter Héhlung das Brot aufgehen
und als groBer, noch relativ flacher runder Laib gar werden konnte. Anders der
Backvorgang bei den Beduinen, die einen solchen Ofen natiirlicherweise nicht
hatten. Die Beduinenfrau nimmt zum Bereiten der Brote noch heute einen groBen,
flachen Stein, deckt ihn mit Brennmaterial (Zweigen, trockenem Kamelmist) zu
und ziindet es an, so daB der Stein sich stark erhitzt, fegt dann die Asche ab und
streicht den ungesduerten Teig auf die Steinplatte und erhilt so ein sehr diinnes
und flaches Fladenbrot, auch Aschenbrot genannt (3 Kén 19, 6). Die Getreide-
starke wird also lediglich durch ZerstoBen oder Mahlen, Anfeuchten und Erhitzen
aufgeschlossen und fir den menschlichen Genuf8 brauchbarer gemacht, doch noch
nicht fermentiert. Es ist dies gegeniiber dem noch urtiimlicheren Résten der Ahren
und Korner uber dem Feuer (3 Mos 23, 14; Jos 5, 11; Rt 2, 14; 1 Kén 17, 17)
oder dem Backen der Brote in der Asche selbst (Is44, 19) bereits eine fortgeschrittenere
Backtechnik, doch der des Backofens weit unterlegen. Israel aB solches schlechteres
Brot in der Zeit der Fronarbeit und auf dem Wiistenzug, weshalb es der Hausvater

?® Pesachim 10, 5; vgl. schon 2 Mos 13, 4 prisentisch: ,,Heute seid ihr ausgezogen®.
10§, Th. ITI qu 60 a 3.
11 Tract. in Joannem, Tr. LXXX, 3.

20



beim Pascha auch , Trinenbrot®, ,armseliges Brot“ nannte und zum Symbol der
Unfreiheit vor dem ,,Besitz des Landes® deklarierte. So wurde dieses Mazze-Brot
im Pascha zum Symbol der Unfreiheit schlechthin. Auf diese Weise wurde aus
Brot und Wein in der Pascha-Anamnese ein jedem leicht verstindliches Kontrast-
paar: Brot der Unfreiheit — késtlicher Becher der Freude; Fernsein von Gott —
Besitz des Landes und giitige Vorsehung und Fithrung Jahwes. So wurde aus diesem
Freudenbecher ganz selbstverstindlich der ,,Becher des Bundes*. Da8 sich in jiingerer
Zeit um diese beiden Mahlelemente weitere symbolistische Ausdeutungen legten,
braucht hier nicht zu interessieren, zumal auch diese messianisch sind. Wesentlich
war und ist, daB Brot und Wein Symbole des ,berith“, des Bundes Jahwes mit
seinem Volke waren und von jedem Juden so verstanden wurden.

Vor diesem Hintergrund, dem sakramentalen Paschaverstindnis der Zeitgenossen
Jesu und der Symboltrichtigkeit von Lamm, Brot und Wein wird das Tun Christi
erst deutlich und uns tiefer verstéindlich: Christus stiftet einen neuen Bund, reicht
die Symbole novi et aeterni testamenti und erklirt sich identisch mit diesen Ele-
menten, er ist unter den alten Bundeszeichen Brot und Wein unter den Seinen
gegenwirtig: Nicht mehr Tranenbrot und Bundesbecher, sondern sein Fleisch
und Blut sind da vorhanden. Jedem der Apostel war aus dem damaligen Pascha-
verstindnis, der sakramentalen Heilsgegenwart Gottes, sofort einsichtig, was da
geschah, es bedurfte keiner weiteren ,,mystagogischen Katechese®“. So handelt es
sich beim Tun Christi nicht primér um eine ,,Neustiftung®, sondern um eine ,,Um-
stiftung® des Alttestamentlichen. Christus stiftet mit den schon vorhandenen,
gleichsam kultisch aufbereiteten Gaben das neue Pascha, das Bundes-Geddichinis-
mahl des Neuen Bundes. Damit wird der bei Jer. 31, 31 ff. verheiBene eschatologische
Bund eingesetzt (Mt 23, 8; Lk 22, 20; 1 Kor 11, 25), nach Mk 14, 28 und Mt 26, 28
durch sein Blut der alte Bund vom Sinai abrogiert. Sein Blut tritt an die Stelle des
alten Bundesblutes, das (2 Mos 24, 8) Moses zur Besprengung des Volkes nahm
mit den Worten: ,,Seht, das ist das Blut des Bundes, den Jahwe mit euch auf Grund
dieser Worte geschlossen hat®, dieses Mahl' tritt an die Stelle des anderen Bundes-
mahles am Sinai: ,Dann afen sie (die Israeliten) und tranken® (2 Mos 24, 11).
Christus tritt also bei diesem Mahl selbst an die Stelle des Paschalammes, er ist
hinfort ,,unser Pascha“, wie es schon in den vierziger Jahren in 1 Kor 5, 7 heiBt.
Was er im Abendmahlssaal im Symbol tut, harrt der ,,Vollendung im Reiche Gottes*
(Lk 22, 16). ,,Sooft ihr namlich dieses Brot esset und diesen Kelch trinket, verkiindet
ihr den Tod des Herrn, bis er kommt“ (1 Kor 11, 26). Christus spricht nach der
Sattigung und dem Bechertrunk die doppelte Todesprophetie aus (Lk 22, 16. 18), die
nicht bloB — gegen J. Jeremias — ein , Entsagungsgeliibde® oder bloBer ,eschato-
logischer Ausblick® ist, auch nicht bloB die Bezeichnung seines Todes als ,,heilsam® —
gegen Harnack, Spitta, M. Barth —, sondern die Aussage iiber den bundeskonsti-
tuierenden Charakter seines freiwillig iibernommenen Siihneleidens, das in der
paulinisch-lukanischen Theologie im Lichte des Sithneleidens des Ebed-Jahwe (Is 53),
bei Mk und Mt noch starker in der soeben genannten Bundesopfervorstellung von
2 Mos 24, 8 ff. steht. Wesentlich ist in der doppelten Leidensvoraussage die Auf-
erstehungsgewiBheit; das ,,nicht mehr, bis . . .. Leiden und Tod weisen wiber sich
hinaus in die Eschata.

Diese Zusammengehorigkeit von Abendmahl-Pascha und Opfertod erhilt auch
dadurch eine besondere Eindringlichkeit, weil beide Ereignisse an einem und dem-
selben Tag stattfanden. Uns Heutigen ist das weniger deutlich, weil wir den Tag
um 24 Uhr resp. 0 Uhr beginnen lassen. Fiir die Zeitgenossen Jesu — wie iiberhaupt
fir die Antike — endete der Tag mit dem Sonnenuntergang, ,wenn der Schnitter
seinen Lohn bekam®, das Tagwerk getan war und fiir den Soldaten die Vigilien,
die Nachtwachen begannen. Mit der Ddmmerung begann der neue Tag und wihrte

21



bis zum nichsten Sonnenuntergang. Innerhalb dieser 24 Stunden vom ,,Abend des
Griindonnerstag® bis zum ,,Abend des Karfreitag® vollendete sich die freiwillige
Hingabe Christi in den Tod durch Gefangennahme, GeiBelung, Kreuzigung und
Grablegung, schon im sakramentalen Symbol vorhergefeiert am Abend vor seinem
Leiden, in der gleichen ,Nacht, in der er verraten wurde” (1 Kor 22, 23). Letztes
Pascha und Siihnetod sind — auch zeitlich — in eins zu sehen. Beide Male ist Christus
der Handelnde, beide Male ist er auch das Paschalamm, sacerdos et victima des
einen und nicht wiederholbaren Opfers. Was im Symbol gefeiert wird, ist kein vom
realen Siithneleiden unterschiedenes Opfer, sondern sakramentale re-praesentatio,
Hineinsetzen in die jeweilige Gegenwart. Der Schlachtungsritus braucht daher nicht
mehr in der Anamnese wiederholt zu werden, das Pascha Christus ist ein fiir allemal
geschlachtet (Hebr 9, 27 £.; 10, 10). Er ist als Stihneopfer real gegenwirtig unter
den Bundeszeichen von Brot und Wein, woran die Darreichungsformeln emphatisch
crinnern, die eine wie immer geartete Gleichnisdeutung nicht zulassen. Die
gereichte Gabe (robt6; Subjekt) isi der Leib (Pradikat), der Wein ist das Blut,
dazu in der Vollgestalt der Einsetzungsorte bei Lukas (Lk 22, 19f.) der hingegebene
Sthneleib und das vergossene Suhneblut (bmép Opdv Si8dpevov; Laep Dpdv
gxkyvvvopevov). Genau das geschah in der rituellen Schlachtung des Opfers:
Hingabe der Opfermaterie durch den Opfernden, Verschiitten des Blutes am Brand-
opferaltar. Brot und Wein sind danach, tiber die Symbole des gnadigen Bundes-
schlusses und -schutzes Gottes hinaus, Opfermaterie.

Etwas sehr Wesentliches hat sich aus der bisherigen Betrachtung ergeben: Die
Stiftung des Neuen Bundes durch Christus und in seinem Blute geschah im Zu-
sammenhang eines Mahles, und das Gedéichtnis geschieht mit einem Mahl ent-
nommenen Symbolspeisen. Jedes Mahl konstituiert Gemeinschaft, Zusammen-
gehorigkeit, Briiderlichkeit, Gemeinde. Das wurde im Abendmahlssaal in besonderer
Weise deutlich im Essen des einen Brotes und Trinken aus dem einen Becher, im
GenuB der Speisen aus der einen Schiissel ( Joh 13, 26; vgl. Lk 22, 21). Christus ist
der Tischherr, aber als einer, der dient (Lk 22, 27), der ihnen die Fufle wascht
(Joh 13, 1-17) und den noch beim Mahl unter ihnen entstehenden Rangstreit
schlichtet (Lk 22, 24-27) mit dem Hinweis auf eigenes Verhalten?2.

Fassen wir nun das bisher Betrachtete einmal nach der Grundstruktur zusammen,
so ist vor allem deutlich die Mahigestalt, an die sich alle anderen Elemente anschlieBen
bzw. in sie einfugen!®. Natiirlich ist der sakramentale Opfercharakter in keiner
Weise geleugnet!4, aber die fiir die Zukunft gesetzte Gestalt der Herrenstiftung
ist phianomenologisch nicht primér eine ,,Opferung®, d. h. die gewaltsame oder
blutige Vernichtung der Opfermaterie und ihre Ubereignung an Gott, sondern das
Mahl. Das Opfer ist aber hinwiederum nicht verfliichtigt ins ,,R ein-Geistige®, sondern
hat sein konkrete Form in den sichtbaren, genieBbaren Gaben des Mahles5. Dieses
Mabhl ist sakramentale Représentation des neuen Bundesschlusses im hingegebenen
Fleisch und vergossenen Blut Christi, unserm neuen Pascha, ist die Verkiindigung
seines Todes, bis er wiederkommt (1 Kor 17, 26), ist das Mahl, das Kirche und
Briiderlichkeit konstituiert, vinculum pacis et unitatis.

12 Vel. Joh 13, 15 ff.: Ich habe euch ein Beispiel gegeben, damit auch ihr tut, wie ich euch getan habe.

13 R. Guardini, Besinnung vor der Feier der hl. Messe, Mainz 1939, 74: , Tragende Grundgestalt
der Messe ist das Mahl. Das Opfer tritt in ihr nicht als Gestalt hervor, sondern steht hinter dem
Ganzen . . ., nicht als Gestalt, sondern als Wirklichkeit, als Quelle, als Voraussetzung®. Vgl. dazu
H. Schiirmann, Die Gestalt . . . a. a. O. 107 {. u. die Anm. 5 und 6.

14 In der jiingeren Diskussion geht es in diesem Zusammenhang der Gestaltfrage nicht mehr um das
reformatorisch-gegenreformatorische Problem, ob die Messe ihrem Wesen nach Opfer oder Mahl sei,
sondern um die Weise, wie die Opferwirklichkeit in der Mahlgestalt so zum Ausdruck kommt, da3
man von der Messe als einem sacrificium visibile (Denz. 938) sprechen kann.

15 Es sei nur daran erinnert, daB nach vielen Theologen in der getrennten Setzung von Fleisch und
Blut das Abbild des Todes zu erblicken sei, wenn die Meinung auch nicht zwingend ist.

22



Alle Reform der Messe muB diese Grundstruktur der Eucharistie deutlich machen?®.
Daraus ergeben sich zahlreiche wesentliche Forderungen praktischer und pasto-
raler Art: MeB- und Kommunionfrémmigkeit und -meditation und -hiufigkeit;
der Vorrang des Genusses der eucharistischen Gaben vor der bloBen Anbetung und
Schauung; die wohlbedachte Zuordnung von Altar und Tabernakel; Form, Ge-
staltung und Stellung des Altars im Kirchenraum; dem Altar zugewandte Be-
stuhlung; Ort der Kommunionspendung in Altarndhe; Standort des Priesters
bei der Zelebration etc. Daraus ergeben sich fernerhin zahlreiche Folgerungen fir
Katechese und MeBunterweisung, manche Korrekturen oder mindestens Akzent-
verschiebungen bis ins Liedgut hinein?.

II

Es kann nun nicht die ganze Geschichte der Entfaltung des Herrenauftrags in der
frithen Kirche gegeben werden. Es mag gentigen festzustellen, daB die Mahlstruktur
in der frithen Zeit klar und eindeutig erhalten bleibt. Das erhellt besonders daraus,
daB es schwierig ist, festzulegen, ob beim ,Brotbrechen® als sehr frither Form
christlicher Gemeinschaftsméhler?® die Eucharistiefeier mitgemeint ist oder nicht.
Dabei handelt es sich in der Didache und im Ignatiusbrief wohl schon sicher um
Eucharistiefeiern, dhnlich wie 1 Kor 10, 16 und auch beim ,,Brotbrechen am ersten
Wochentag® Apg 20, 7. 11. Die enge Verbindung von Eucharistie und Sittigungs-
mahl (Agapenmahl) ist auch sonst bezeugt!®. Das GemeindebewuBtsein und die
Bruderliebe, die sich vor allem in der karitativen Fiirsorge fiir die Bediirftigen
duBerten (Apg 4, 34-37), fanden im Gottesdienst selbst spontanen Ausdruck.
Darin folgt die frithe Gemeinde vielleicht dem Vorbild Christi und der noch aus
dieser Zeit herriihrenden gemeinsamen Kostenbestreitung, vielleicht auch der
Struktur des Pascha aus Sittigungsmahl und Anamnese, vielleich auch einem ganz
allgemeinen jiidischen Brauch der Verbindung von Festesfreude und Armen-
betreuung?°.

Diese Verbindung von Mahl und Eucharistie mag bald zu MiBhelligkeiten gefiihrt
haben (1 Kor 11, 17-23; evtl. auch Apg 6, 1): Es entstanden Spaltungen. Das wird
vermutlich auf die antike Tischsitte des Essens in Tischgruppen zuriickgehen.
Man aB gewohnlich aus gemeinsamen Schiisseln und trank aus dem gemeinsamen
Becher?!. Aus der Natur solchen Essens ergibt sich von selbst, daB3 eine Mahlgruppe
nicht tiber etwa ein Dutzend Teilnehmer hinausgeht, weil sonst der einzelne wegen
der groBeren Entfernung nicht mehr mit der Hand an die Schiissel reicht?%. So

18 H. Schiirmann weist mit Recht darauf hin, daB sowohl die Anamnese beim Tun Christi wie die
parallelisierte eucharistische Doppelbehandlung in der Liturgie der apostolischen Gemeinde (mit
ihrer Bindung an ein abendliches Sittigungsmahl) ihre relative Eigenstandigkeit besitzt, die sich
noch zu vergréBeren scheint bei der Verlegung auf den Morgen und der schlieBlichen Bindung
an einen (synagogalen) Wortgottesdienst: ,,Es muB dabei gesagt werden, daB die zeichenhafte
Mabhlgestalt infolge der Uberbetonung des Danksagungsaktes irgendwie verschoben, gesprengt,
irritiert ist“ (a. a. O. Anm. 5). Doch bleibt auch dann noch bestehen, daB die Gestalten von Brot
und Wein dem Essen, also dem Mahl zugeordnet sind, auch wenn sie als Fleisch und Blut Christi
die Opfermaterie darstellen.

Z. B. nicht wir ,,opfern® Brot und Wein in der Gabenbereitung; Problematik einseitiger Anbetungs-
lieder wihrend des Kanon etc.

18 Apg 2, 42. 46; 20, 7. 11; Didache 14, 1; Ignatius M. ad Ephes. 20, 2.

19 Apg 20, 11; I Kor 11, 20 ff.; Didache 9; 10.

% J. Gewiess, Art. Brotbrechen LThK 2 (1958) 706 f. (mit Literatur).

* Dieser Brauch — besonders der einfachen Leute — reicht ja gelegentlich noch in unsere Zeit hinein,
etwa bei bauerlichen Erntearbeiten etc.

Ich fand solche Disposition fiir gemeinsames Essen noch in altchristlichen Klosterrefektorien wie
im Simeonkloster in Assuan: auf dem Boden befinden sich mehrere ringférmige Aufmauerungen,
auf denen zweifellos die Essenden saBen herum um die vorauszusetzende gemeinsame Schiissel in
der Ringmitte.

17

22

23



bestand jede altchristliche Mahlgemeinschaft sogleich aus verschiedenen Gruppen,
die sich — gut erklirlich — nach sozialem Stand, ethnischer Zugeharigkeit (Apg 6, 1)
oder wie auch immer begriindeter Sympathie sonderten. Daraus entstanden leicht
Unbehagen, ja sogar offener Streit. Wir vermégen uns ohne Schwierigkeit vor-
zustellen, wie sich in Korinth Gewerbetreibende und Sklaven zu verschiedenen
Gruppen zusammenfanden, die Vermégenderen aber bald, eben um Aufsehen
zu vermeiden, die iippigere Mahlzeit schon zu Hause einnahmen und bloB der
Form halber noch mitaBen: ,,Nimmt doch ein jeder sein eigenes Mahl beim Essen
vorweg; der eine hungert, wahrend der andere betrunken ist“ (1 Kor 11, 21).

Wir kénnen vermuten, daB solche Argernisse, auch Ungelegenheiten aus erheb-
licherem WeingenuB, zur Trennung von Sittigungsmahl und Eucharistie gefiithrt
oder sie mindestens mitveranlaB8t haben und daB man nunmehr die Eucharistie-
feier in den frithen Morgen verlegte. Das brachte aber bedeutsame Wandlungen
mit sich, zunichst einmal in der inneren Disposition des Raumes der Gemeinde-
feier: Das Ausrdumen der Tische bis auf den einen, an dem der Vorsteher die Eucha-
ristie feierte; die Umgruppierung im Raum aus Einzelgemeinschaften zu einer
einzigen gréBeren Gruppe, die den Tisch umstand; das Gegeniiber von Liturgen
und Mitfeiernden, wobei der Tisch den idealen und zunichst auch noch lokalen
Mittelpunkt bildete, bis er sich vermutlich schnell gegen eine Wand hin verschob;
das Stehen der feiernden Gemeinde statt des Sitzens oder Liegens; eine Verdnderung
des Tisches von einer groBeren, relativ tief gelegenen Platte zu einem sehr viel
kleineren, aber vermutlich hochbeinigen Tisch oder DreifuB; die Reduktion des
Mahles als Sittigung auf ein stirker symbolisches GenieBen der dargereichten
Opfermahlelemente von Brot und Wein.

Noch ein Weiteres brachte diese Anderung mit sich: Ein solches symbolisches
»Brotbrechen® aus Bereitstellung der Gaben, Danksagung und Kommunion war
ein relativ kurzes Geschehen, nunmehr drmlich in seiner Gestalt und unbefriedigend
von der Emotion her. Ich méchte vermuten, daB der Drang nach Bereicherung,
aber auch die empfundene Notwendigkeit der Belehrung und des gemeinsamen
Betens mit dazu fuhrte, nach Abspaltung des Sattigungsmahles Elemente einer
anderen, auch schon bereitstehenden Gottesdienstform aufzunehmen: den Wort-
gottesdienst der Synagoge®®. Dieser ging zuriick auf die Zeit der Gefangenschaft in
Babylon und die Diaspora, war seinem Wesen nach ohne Opfer und entsprang dem
ganz natiirlichen Bedirfnis nach dem gemeinsamen Gebet und der Belehrung. Die
Bestandteile ergaben sich aus der Natur solcher Versammlungen von selbst: Be-
griBung, Gebetsaufforderung, eventuell mit Angabe der Gebetsintention, Gebets-
pause, lautgesprochenes Gebet eines einzelnen (nicht notwendig eines Leviten)
und Gebetszustimmung durch das ,,Amen* der Gemeinde; dann Lesung oder sicher
schon bald Lesungen aus Tora und Propheten (Parasche und Haphthare) durch
einen dazu Befihigten und des Lesens und Schreibens Kundigen; Uberbriickung
der Pausen zwischen den Lesungen, die durch das Herbeiholen und Forttragen der
Buchrollen entstanden, durch Psalmengesang; anschlieBend Erlduterung der Texte
durch eine oder mehrere Ansprachen, SchluBigebet, SchluBsegen und Entlassung.
Solche gottesdienstliche Formen waren der Urgemeinde geldufig, die Apostel
kannten sie, auch Christus ,,ging seiner Gewohnheit nach am Sabbat in die Syn-
agoge® (Lk 4, 16 £). Christi Selbstoffenbarung in Nazareth schloB sich an die Haph-
tharenlesung aus Is 61, 1 f. an (Lk 4, 17-22). Die urchristliche Mission unter den
Juden geschah mit Vorliebe im Synagogengottesdienst (Apg 13, 24 f; 14, 1; 16, 13;
17, 2 und ofter). So lag es nahe, synagogale Formen des Wortgottesdienstes zu {iber-
nehmen oder mindestens schon vorher geiibte Weisen der Vorlesung, Belehrung

2 Strack-Billerbeck a. a. 0.1V, 1, 115-152 (7. Exkurs, Das altjlidische Synagogeninstitut) und 153-188
(8. Exkurs, Der altjiidische Synagogengottesdienst).

24



oder des Gesprachs wahrend eines Symposion-Mahles an ihnen zu normieren?:.
Christus selbst hatte das Vorbild einer solchen Verbindung von Mahl und Unter-
weisung beim Letzten Abendmahl gegeben. Auch das Verhalten des hl. Paulus
in Troas (Apg 20, 7 ff.) bestitigt diese Praxis. Sie konnte sich auch spiegeln in der
Mahnung Eph 5, 18-20: Statt des reichlichen Weingenusses beim (Sattigungs-)
Mabhl lieber zueinander reden in Psalmen und Lobgesdngen und geistlichen Liedern.
Ferner diirfen wir vermuten, daB die apostolischen Schreiben schon vor der Trennung
von Mahl und Eucharistie anlaBlich dieser Gemeindefeiern verlesen wurden,
vielleicht auch schon vor der Eucharistiefeier, weil manche GruBformeln am SchluB
der Apostelbriefe wie Einleitungsformeln urchristlicher Eucharistiefeiern klingen.
Die synagogalen Formen des Wortgottesdienstes hatten bereits in langer Tradition
die verschiedenen Funktionen differenziert und auch eine innere Disposition des
Versammlungsraumes entwickelt: Der Synagogenvorsteher?’ hatte als Vorsteher
und Leiter der Versammlung seinen festen Sitz auf dem ,,Mosesstuhl® (Mt 23, 2),
gelegentlich inmitten eines Dreier- oder Siebenerkollegiums?®, stets aber am ,,vor-
nehmsten Platz??“. Er bestimmte die Vorleser und den (oder die) Prediger, wurde
gelegentlich auch unterstiitzt von einem Chazzan oder Zeremoniar. Vermutlich
waren auch schon der Mosesstuhl und der Ort der Verlesung (Ambo, Bema) erhéht.
Die Gemeinde sal3 — nach allen Synagogenruinen zu urteilen — an drei Raumseiten,
im offenen Dreiviertelkreis um das Vorlesepult. Ob es schon — fiir den respon-
sorialen oder antiphonarischen Gesang der Psalmen — eine Art Schola gab, ist nicht
mehr auszumachen, doch kénnte sie immerhin vorhanden gewesen sein. Bemerkens-
wert ist auch das ,,hierarchische Gegeniiber® von Vorsteher und Gemeinde.

Die Trennung von Sittigungsmahlzeit und Eucharistiefeier, die Verlegung der
letzten auf den Morgen und méglicherweise auch schon die Bindung an einen
synagogalen Wortgottesdienst ist zuerst in dem bekannten Brief Plinius’ des Jiingeren
an Trajan (Ep 10, 96; um 111/13) bezeugt und schildert den Brauch im klein-
asiatischen Bithynien: Die Christen seien gewohnt, an einem bestimmten Tag
vor Morgengrauen (stato die ante lucem) sich zu versammeln und fir Christus,
ihren Gott, im Wechsel einen Hymnus zu singen; dabei verpflichteten sie sich auch,
kein Verbrechen zu begehen; dann gingen sie auseinander, um zu spaterer Stunde
wieder zusammenzukommen zu einem harmlosen Mabhl.

Durch den Philosophen und Martyrer Justinus erhalten wir ein erstes geschlossenes
Bild der christlichen MeBfeier?s. Sein Bericht gilt sicher nicht fir Rom allein,
sondern — mit geringen 6rtlichen Sonderungen — fiur das ganze zwischen seiner
paléastinischen Heimat und der Haupstadt gelegene Gebiet. Er schreibt (c 65):
»Nachdem wir den, der unseren Glauben angenommen und sich uns angeschlossen
hat, also getauft haben, fithren wir ihn in die Versammlung derer, die sich Briider
nennen und verrichten dort gemeinsame Gebete fur uns selbst, fir den Neuge-
tauften und fir alle anderen, die sich allerorts befinden . . . Haben wir die Gebete
beendigt, so begriiBen wir einander durch einen KuB. Dann wird dem Vorsteher
der Briider Brot und ein Becher mit Wasser und Mischwein gebracht. Dieser nimmt

* FEine direkte Ubernahme des ganzen Synagogengottesdienstes ist kaum anzunehmen, der ortliche
Brauch mag schr verschieden gewesen sein. Uber die zahlreichen Varianten judaisierender Christen
und christianisierender Juden wissen wir relativ wenig. Unléngst machte Asher Hiram (Jerusalem)
auf dem KongreB fiir christliche Archéologie in Trier (Sept. 1965) glaubhaft: die bekannte Synagoge
von Dura-Europos aus der ersten Hilfte des 3. Jahrhunderts sei wegen ihrer messianischen Ikono-
graphie den Minim, die zusammen mit den Nazarenern in der 12. Benediktion des Achtzehn-
bittengebetes genannt sind (Strack-Billerbeck a. a. O. IV, 1, 212 f.), zuzuschreiben. Diese jiidisch-
christliche Sekte hiitte demnach ein vollends jiidisches Gebetshaus gehabt.

* Archisynagogos: Mk 5, 35 f.; Lk 8, 49; 13, 14; Apg 18, 8. 17. —

2 Plural Archisynagogoi: Mk 5, 22; Apg 13, 15.

% Vgl. Mt 23, 6; Mk 12, 39; Lk 11, 43; 20, 46.

28 In den Kapiteln 65-67 der um 150 in Rom verfaBten ersten Apologie.

25



es in Empfang und sendet dem Vater des Alls durch den Namen des Sohnes und des
Heiligen Geistes Lob und Preis empor und fiihrt eine Danksagung dafiir, daB wir
dieser Gaben von ihm gewiirdigt worden sind, des weiteren aus. Wenn er die Gebete
und die Danksagungen vollendet hat, so ruft das ganze anwesende Volk zustimmend:
Amen. Amen ist ein hebriisches Wort und bedeutet: Es geschehe. Hat der Vor-
steher Dank gesagt und das ganze Volk beigestimmt, so teilen die Diakone, wie sie
bei uns heiBen, jedem der Anwesenden von dem Brote und dem Weine nebst
Wasser, woriiber die Danksagung gesprochen wurde, zum Genusse mit und bringen
davon den Abwesenden ... — (c.66): Und diese Speise selbst wird bei uns nunmehr
Eucharistie genannt. An ihr darf niemand teilnehmen, der nicht, von der Wahrheit
unserer Lehrer iiberzeugt, im Bade der Taufe gereinigtist . . . — (c.67):... Undan
dem nach der Sonne benannten Tage versammeln sich alle, die sich in den Stadten
oder auf dem Lande befinden, zu gemeinsamer Feier, und dann werden die Denk-
wiirdigkeiten der Apostel oder die Schriften der Propheten vorgelesen, solange
es die Zeit erlaubt. Wenn der Vorleser seinen Dienst beendigt hat, hilt der Vor-
steher eine Ansprache, worin er eindringlich mahnt, diese schénen Lehren im
Leben zu befolgen. Alsdann stehen wir alle insgesamt auf und verrichten Gebete.
Aber nach Beendigung des Gebetes wird, wie oben bereits gesagt, Brot herbei-
gebracht und Wein mit Wasser, und der Vorsteher sendet Gebete in gleicher Weise
wie auch Danksagungen, soviel ihm méglich ist, empor. Das Volk stimmt zu,
indem es Amen spricht. Dann findet die Austeilung dessen, woriiber die Dank-
sagung gesprochen ist, an alle Anwesenden statt und wird den Abwesenden davon
durch die Diakone zugeschickt. Ubrigens geben auch sonst noch die Wohlhabenden,
die wollen, nach Belieben, was jeder will. Das Gesammelte wird beim Vorsteher
hinterlegt, der damit den Waisen und Witwen zu Hilfe kommt . . .2°.“ Nach den
Berichten des Justinus ist die sonntégliche Eucharistiefeier nunmehr auf den Morgen
verlegt und ginzlich von den Agapenfeiern getrennt; auch ist sie mit einem nach
synagogalem Vorbild geformten Wortgottesdienst verbunden. Wir haben damit
die fiir die Zukunft verbindliche Grundgestalt der Messe klar ausgeprégt vor uns.

Wir fassen einstweilen zusammen: Ausgangspunkt der Eucharistiefeier ist das Abschieds-
mahl Christi mit seinen Jiingern, hochstwahrscheinlich ein Paschamahl, mit Christi
umstiftenden Deutungsworten iiber die Mahlelemente von Brot und Wein, die als sein
hingegebenes Fleisch und vergossenes Blut auf seinen Tod hinweisen und sein Siihne-
opfer reprisentieren. Grundgestalt dieser Feier bleibt — nach Wegfall der Sattigungs-
mahlzeit und der dabei notwendigen vielen Speisetische — die Eucharistie tiber die
Mahlgaben von Brot und Wein an dem einen Tisch. Priester und Volk stehen dabei
einander gegeniiber, wobei der Tisch vermittelt. Bemerkenswert ist — besonders bei
Justinus — die Hervorhebung des ,,Amen® der Gemeinde als Bestatigung und Zustim-
mung. Mit der Eucharistiefeier verband sich seit der frithen Zeit der Wortgottesdienst
aus Elementen der synagogalen Liturgie, in der wiederum das Gegeniiber von Lehrer
und Hérern die Grundgestalt abgibt, diese nun gegliederter und differenzierter durch
eine Mehrzahl von Amtern und Funktionen, speziell auf seiten der Vorsteher. Die Ge-
meinde ist — als Ganzes oder vertreten durch einzelne — beteiligt durch Akklamationen
— etwa das ,,Amen“ oder sonstige responsa — und den Wechselgesang.

Trotz des doppelten Gegeniiber von Celebrans resp. Lehrer und Gemeinde ist nicht
unbedingt anzunehmen, daB solche Belehrung durch den Vorsteher von der gleichen
Stelle her, also auch iiber den Tisch der Eucharistie hinweg, erfolgte. So mogen sich
frith zwei Zentren der Doppelgestalt der MeBfeier gebildet haben: der Tischaltar
des Liturgen und der Sitz des Lehrers®®.

20 1. Jungmann, Missarum Sollemnia I, 30 f.
80 Ein zweiter Teil tiber die strukturverfremdenden und -verdeckenden Elemente folgt.

26



PASTORALFRAGEN

JOSEF JACOB t

Konversion

1. Der Begriff.

Unter ,,Konversion® versteht die Kirche in ithrem Rechtsbuch ,, Die Riickkehr eines
akatholischen Christen zur katholischen Kirche!“ oder einfach die ,,Heimkehr in
die Kirche2“. Schon diese Begriffsbestimmung enthilt im Kern die ganze Proble-
matik, die mit einem Ubertritt aus einer nichtkatholischen Kirchengemeinschaft
zur katholischen Kirche gegeben ist. Konversion ist ndmlich der Schritt eines
Menschen, der religids-konfessionell zunichst dort steht (verschuldet oder nicht
verschuldet), wo er an sich nicht stehen soll, nun aber erkennt, daB er zu der als
wahr erkannten Religionsgemeinschaft zuriickkehren will und muB und diesen
Willen auch in die Tat umsetzt.

Aber dieser Schritt 14Bt sich vom katholischen Standpunkt aus zweifach sehen
und deuten, je nach dem kirchlichen Selbstverstdndnis, das einer in sich ausprégt.
Bis zu Johannes XXIII. und Paul VI. dachte man mehr oder weniger so: Riickkehr
geschieht aus (verschuldeter oder unverschuldeter) Haresie oder Schisma. Der
Konvertit muB seine Irrtiumer aufgeben und die Dogmen annehmen. Die Kirche
nimmt die verlorenen Séhne wieder gerne auf und ist froh, daB sich ihr unver-
anderlicher Offenbarungs- und Gnadenschatz, ihre festgeprégte, christliche Lebens-
form auf weitere Glieder ausdehnen kann. Seit einigen Jahren aber denken wir
vollig anders. Im unverdnderten BewuBtsein, der einen, einzigen und wahren Kirche
Christi anzugehéren, sind wir auch der Schuld eingedenk, die diese Kirche ihrerseits
an der unseligen Spaltung hat. Ferner wissen und anerkennen wir, daB die nicht-
katholischen Christen unschitzbare Eigenwerte christlicher Erkenntnis und christ-
lichen Lebensvollzuges mitbringen, wenn sie zur katholischen Kirche tibertreten
und sie damit bereichern. Von hier aus, so schlidgt ein Konzilsvater vor, wére es
besser, nicht mehr von Konversion, sondern von ,,Zugang“ zu sprechen, der den
anderen Christen offenstehen soll, und weist damit mit Nachdruck darauf hin,
daB wir alle zuerst zu Christus konvertieren missen®. Wie immer man den Ubertritt
benennen mag, dieses Denken muB heute jeder Benennung zugrunde liegen. Und auf
dem Grunde dieser Erkenntnis wollen wir — abgesehen vom kirchenrechtlichen
und liturgischen Aspekt — kurz sprechen:

I1. Von der theologischen Problematik der Konversion®.
1. Einige theologische Grundsiize.

Das theologische Problem der Konversion erwichst aus dem Spannungsverhiltnis,
in dem zwei wichtige theologische Aussagen zueinander stehen: 1. Die katholische
Kirche hat das BewuBtsein, daB sie die eine, einzige, wahre und heilsnotwendige

! Heinemann, H. Artikel ,,Konversion” I, in: LThK?, Bd. 6, 520.

% Pfab, Josef, Konversion und Reversion, Kirchenrechtliches fiir die Krankenseelsorge (Kleine
Schriften zur Seelsorge 2), Freiburg/Brsg. 19652, 24.

3 Vgl. Huyghe, Gérard (Bischof), Wir alle miissen konvertieren, in: Konzilsreden (herausgegeben
von Yves Gongar, Hans Kinig, Daniel O’ Hanlon), Einsiedeln 1965, 147/148.

¢ Hauptliteratur: Rahner, Karl, Uber Konversion, in: Schriften zur Theologie, Einsiedeln 19593,
Bd. 3, 441-453; derselbe, Einige Bemerkungen iiber die Frage der Konversionen, in: Catholica, H. 16
(1962), 1 ff.; Gemmel, Wilhelm, Der Konvertitenunterricht (Kleine Schriften zur Seelsorge 15),
Freiburg/Brsg. 1964, 65-68; Walter, E., Artikel ,Konversion® II, in: LThK?, Bd. 6, 520/521;
Brem, K., Konvertit und Kirche, Niirnberg 1961; Pribilla, Max, Konfessionskunde und konfessio-
nelle Verstindigung, in: Stimmen der Zeit 137 (1939/40), 148-156.

27



