mit allen wesentlichen Elementen und Erscheinungsformen einer Rechtsordnung.
Das Recht ist kein Fremdkérper in der Kirche, sondern ein notwendiger Ausdruck
ihrer Menschlichkeit. Das Kirchenrecht gehort also zur menschlich-gesellschaft-
lichen Seite der Kirche, aber es steht nicht beziehungslos neben ihrem tuibernatiirlich-
gottlichen Leben, sondern wird davon in seinem Wesen durchdrungen, so dal3 es
nicht einmal methodisch als 7ein menschliches Recht vollkommen verstanden werden
kann. Die Rechtskirche ist ja mit der Liebes- und Geistkirche identisch. Das Kirchen-
recht ist die Ordnung einer Gemeinschaft der Liebe im Heiligen Geist. Es ist nicht
bloB objektive Regelung einer kirchlichen Maschinerie, die dann ihrerseits dem
Heile des Menschen dient, sondern es ist direkt Dienst an den menschlichen Be-
ziehungen im Hinblick auf Gott durch Christus und in Christus.

KASSIUS HALLINGER

Die biblischen Grundlagen der Regula Benedicti’

JAuf dem schmalen Feld der Benediktusregula gibt es kaum eine Scholle, die nicht
schon mehrfach umgegraben worden wire* (f M. Seidlmayr). Nur eine einzige
Stelle blieb seltsamerweise bis in unsere Tage hinein so gut wie unbeachtet: Der
biblische Untergrund des Regeltextes (= RB). Auf diese gewiB auffillige Tatsache
hatte C. Butler 1929 erstmalig hingewiesen. Professor D. ZJdhringer O.S.B. (jetzt
Erzabt in Beuron) regte den Verfasser an, die Forschung von hier aus neu aufzu-
nehmen. Das Wort ,,neu” besteht zurecht, auch wenn die Arbeit nicht ohne jeden
Vorginger war (71). 1949 hatte B. Fischer die Psalmenfrommigkeit der RB, also
einen Teil der Schriftzitate zu untersuchen begonnen. Durch Erfassung sdmtlicher
Zitate konnte Pawlowsky das Ergebnis seines Vorgéngers nicht unerheblich ergénzen.

Fiir das Bibelverstindnis der RB ergibt sich nun, daB von 141 Schriftworten und
188 (bzw. 232) biblischen Anklidngen nur 42 Stellen (etwa 12 %) ein Schriftwort
im iibertragenen Sinn verwenden (72). Entgegen den iiberwuchernden allegori-
sicrenden Tendenzen seiner Zeit halt also die RB tunlichst am urspriinglichen Sinn
des Offenbarungswortes fest. Was nicht heiien soll, daB8 Benedikt, wie 1. Herwegen
gemeint hat?, nie auf eine bildliche oder rein ornamentale Verwendung biblischer
Gedanken verfallen wire. Die bewuBt idealisierende These des groBen Abtes von
Maria-Laach wird von zwei langen Listen der typologisch bzw. akkommodiert an-
gewandten Schriftworte (75-85) eindrucksvoll widerlegt.

Welche Vorstellung die RB selbst vom Schriftwort letzten Endes hat und dem Leser
zu vermitteln trachtet, sucht der Verfasser von mehreren Stellen her sichtbar zu
machen. Da finden sich einmal jene knappen, scheinbar absichtlos hingeworfenen
direkten Aussagen (34-50), die Leben und Wirkkraft des Gotteswortes betont her-
vorheben (deificum lumen, vox divina, medicamina scripturarum usw.). Ferner
findet man jene aufschluBreichen Einleitungsformeln (60-70), die denselben theolo-
gischen Realismus verraten. Fiir das Schriftverstindnis der RB ist schlieBlich der
heilsgeschichtliche Aspekt aufschluBreich, unter dem die Zitate gesehen und aus-
gewihlt werden (89-100). Aus den Themengruppen ragen die bekannte patristische
Idee der Heimkehr in den Schopfer-Anfang, das Volk-Gottes-Thema, der Dienst-
gedanke und das Thema der Danksagung hervor. Ein kurzes Kapitel tiber die HL
Schrift im Leben der Ménchsgemeinde (50-55) zeigt, wie sowohl das Gotteslob

! Zum gleichnamigen Werk von Sigismund Pawlowsky. Wiener Beitrige zur Theologie, Bd. IX. (122.)
Verlag He der, Wien 1965. Kart. S 65.—, DM/sfr 10.50.
2 Sinn und Geist der Benediktusregel 28.

54



als auch der Alltag der Ménche von der Bibel geprigt wird. Ein weiteres Kurz-
kapitel gibt AufschluB iiber Zahl und Verteilung der Zitate (56-61). Unter allen
heiligen Biichern bevorzugt die RB das Psalmenbuch (51 Zitate). Mit 15 Zitaten
folgt an zweiter Stelle das Matthdusevangelium. Der Registeranhang mit seinen
Listen der Zitate, der Anklinge, der Bibel- und Regelstellen (101-119) unter-
streicht von neuem das Urteil von L. Hunkeler, der 1947 festgestellt hat, daB nur
ganz wenige Schriften der religiésen Literatur so im Schriftwort verankert sein
diirften wie die RB2. Die Leichtigkeit, mit der dem Schépfer des Regeltextes bib-
lische Einzelworte und Anklinge in die Satzstruktur einflieBen, verrat zweifels-
ohne ein jahrelanges betendes Eindringen in die Heiligen Bucher. E. Heufelder
hat diese Beobachtung lange vor dem Verf. der vorliegenden neuen Untersuchung
gemacht und in seinem Buch ausgewertet®.

Beurteilung: Vorbehalte, die gegen Einfiihrung und den einen und anderen Punkt
der Untersuchung anzumelden sind, dndern nichts an der grundlegenden Tatsache,
daB die Forschung Verf. gegeniiber fiir die geleistete Arbeit sich zu Dank ver-
pflichtet weiB. Einige weiterfithrende Hinweise seien hier angefiigt. Die Frage der
Bildungseinfliisse des Schopfers der RB diirfte heute nicht mehr aus dem Regeltext
allein bzw aus den Fioretti Gregors d. Gr. zu beantworten sein (16-33). Es diirfte
sich vielmehr empfehlen, mit Arbeiten von M. Pontet, C. Spicq, D. Hofmann® u. a.
Kontakt zu nehmen, um auf den Hintergrund des patristischen Schriftverstindnisses
die Stellung bzw. den Eigenstand der RB zu veranschaulichen. UnerldBlich er-
scheint insbesondere die Konfrontierung des Magistertextes mit der RB. Nachdem
die Magisterforschung beide Texte so nahe nebeneinander geriickt hat, kann das
Problem nicht mit einem einfachen Hinweis auf die (verzeichnende) Bericht-
erstattung von B. Steidle® beiseite geschoben werden (14, Anm. 11). Die heutige
Erforschung der RB kann keineswegs auf die Gegeniiberstellung des redaktionell
nahestehenden Magistertextes verzichten. Bis zur Klirung des Prioritatsverhilt-
nisses? diirfte es sich auf jeden Fall empfehlen, die jeweils zu untersuchende Lehre
von jedem Urhebernamen zunichst einmal zu trennen. Es bedarf noch zahlreicher
Textvergleiche, bis es sich mit Sicherheit sagen 14B8t, daB beispielsweise Benedikt
(und kein anderer) eine Stelle aus dem Deuteronomium vor Augen hatte (62) oder
daB Benedikt Christus den Namen ,,Vater® gibt (82). Bei niherem Zusechen wird
es oft so sein, daB der Text bescheiden antwortet: Mea doctrina non est mea. — Weitab
vom Text liegen dem gegeniiber die Qumran-Parallelen (28-30). Die Bericht-
erstattung hieriiber geht am Schnittpunkt des Themas (Schriftverstindnis!) vollig
vorbei. Das Problem der auBerchristlichen Einfliisse, das in diesem Zusammenhang
angeschnitten wird, sucht der Verf. in vordergriindiger Weise durch Abweisung der
nie ernst genommenen Ausfithrungen von Hans Griinewald zu erledigen (24-28). Die
eigentliche Frage bleibt infolgedessen unbeantwortet. Es ware gerade hier von Inter-
esse gewesen, einmal sauber vom biblischen Kern des Ménchtums und der RB
alle jene Vorstellungen zu scheiden, die sich auf biblische Grundlagen eben nicht
so ohne weiteres zuriickfiihren lassen.

Verf. hat nicht bemerkt, daB das Verhiltnis der RB zur Hl. Schrift in den letzten

3 Vom Moénchtum des hl. Benedikt. Basel 1947, 36.

¢ Der Weg zu Gott. Diillmen 1948, 152 ff.

5 M. Pontet, L’Exégése des Saint Augustin prédicateur. Paris 1944. C. Spicg, Esquisse d’une histoire
de I'exégése latine au Moyen age. Bibliothéque thomiste 26. Paris 1944. D. Hofinann, Der Geist
Gottes in der HI. Schrift. Untersuchungen zum Schriftverstindnis und zur Schriftlesung Gregorsd.Gr.
(Diss. Masch.) Roma (S. Anselmo) 1959. Unentbehrlich fiir die Behandlung der biblischen Grund-
lagen der RB sind die einschligigen Ausfithrungen von 4. de Vogue (unten Anm. 11), vgl. Register
(539).

¢ Vgl. Theol. Revue 61, 1965, 3.

7 D. Meyvaert, Scriptorium 17, 1963, 104 f.

55



Jahren bereits mehrfach beleuchtet worden ist. So ist ihm zweifellos entgangen, daB
nicht nur B. Fischer, sondern auch R. Schutz (1943), E. v. Severus (1953) und
R. Schnackenburg (1959) nach den biblischen Grundlagen der RB wie des Ménchtums
iiberhaupt gefragt haben®. Der explosive Charakter des von ihm angeriihrten
Problems scheint ihm iiberhaupt nicht zu BewufBtsein gekommen zu sein. Seine
Gedankenginge verlaufen infolgedessen in den iiberlieferten, apologetisch ab-
gesicherten Bahnen, die fremde, d. h. auBerchristliche Einfliisse leugnen. Eine Zu-
sammenfassung dieser Sicht der Dinge hat soeben erst U. Franke-Heinemann gegeben®.

In der zentralen Frage des Bibeltextes der RB vermag Verf. iber die Untersuchungen
von P. Paulus Volk (1930) nicht hinauszugelangen. Ein endgiltiges Urteil wird erst
die abschlieBende Ausgabe der Vetus Latina-ermdglichen (30-33). Verf. hat sich eine
»moglichst griindliche Analyse der biblischen Grundlagen der RB* (15) zu geben
vorgenommen. In diesem Zusammenhang sei vor allem auf einen Punkt, auf die
biblische Autorititsbegriindung von RB 5% und 5%, der Finger gelegt. Das dort
angezogene, den amtlichen Sendboten geltende Herrenwort Qui vos audit, me audit
(Lk 10, 16) hat seit 1961 eine lebhafte Grundlagendebatte hervorgerufen, deren
Ende bislang noch nicht abzusehen ist. B. Hegglin'® wollte wissen, daB Benedikt
im Abt den Stellvertreter des Bischofs gesehen und deshalb das den Aposteln geltende
Lukaswort zur Begriindung der #btlichen Autoritdt benutzt habe. A. de Vogue
bestitigte, daB tatsdchlich Kassian so etwas wie die apostolische Sukzession der
klosterlichen Befehlstrdger gelehrt habe, ohne indes jemals sich des Lukaswortes
zu bedienen!!. Hch. Bacht konnte darauf verweisen, daB schon Basilius d. Gr. die
monastische Verwendung des Lukaswortes kennt2, Die Losung der Frage verschiebt
sich also lediglich nach riickwirts. Keine Antwort auf die Grundlagenfrage sei
die Einbettung der ébtlichen Autoritit in eine quasi-apostolische Sukzession. Sucht
man aber nun nach einer brauchbaren Lésung in den ,méglichst griindliche(n)
Analysen® des zu besprechenden Werkes, so darf man lange suchen. In der Liste
der im Text besprochenen Schriftstellen (118) fehlt ausgerechnet Lk 10, 16. Da das
Lukaswort nicht im urspringlichen Wortsinn von RB 518 verwandt wird, miiBte
jene Autorititsbegriindung gegebenfalls bei der Gruppe der typologischen (78 f.)
oder akkommodierten Abbiegungen (81-87) besprochen sein. Aber auch hier ist
jede Nachforschung zwecklos. Etwas mehr Kontakt mit der zeitgendssischen Lite-
ratur hitte den Verf. vor dieser Unterlassung bewahren kénnen.

An kleineren Ausstellungen seien notiert: Vorlagen miussen richtig wiedergegeben werden.
Verf. sagt (59), daB RB 477 (Quod oculus non uidit) eindeutig aus 1 Kor 2, 9 ent-
nommen sei und nicht aus Is 64, 3 wie die Hanslik-Edition sage. In Wirklichkeit
zitiert R. Hanslik!® die Korintherbriefstelle, der er lediglich zum Vergleich den
Isaiasbeleg beifiigt. RB 487 ist nicht eine Regelung der Handarbeit schlechthin,
wie Verf. anzunehmen scheint (35), sondern es liegt hier eine Ausnahmeregelung vor
(st necessitas loci exegerit). Ob die RB ihre Dekane ausgerechnet von Hieronymus
und Kassian iibernommen haben mufB, wie Verf. (62) meint, sei dahingestellt.
Verf. tibersieht, dafl es in der Umgebung des Urhebers der RB so etwas wie eine

8 R. Schutz, Origines évangeliques du monachisme bénédictin. (Diss. Masch.) Lausanne 1943.
E. v. Severus, Zu den biblischen Grundlagen des Ménchtums. Geist und Leben 12 (1953) 113-122.
R. Schnackenburg, Die Vollkommenheit des Christen nach den Evangelien. Geist und Leben 32 (1959)
420-433.

® Uta Franke-Heinemann, Das friihe Ménchtum. Seine Motive nach den Selbstzeugnissen. Essen 1964.

10 Der benediktinische Abt in rechtsgeschichtlicher Entwicklung . . . Kirchengeschichtliche Quellen
und Studien 5. St. Ottilien 1961, 22-35.

11 La communauté et ’abbé dans la Régle de Saint Benoit. (s. 1.) 1960, 272 f. Die Frage der biblischen
Gehorsamsbegriindung wird 266-288 behandelt.

12 Der Abt als Stellvertreter Christi. Scholastik 39 (1964) 402407, hier 406.

13 GSEL 75, 1960, 34.

56



lebendige Tradition gegeben hat, die ebenso gut oder noch viel mehr als irgendein
geschriebener Text Ubernahmen nahegelegt hat. Die Behauptung (50), ,,das bene-
diktinische Leben® kenne drei Formen der Betitigung: Opus dei, lectio und Hand-
arbeit, ist unter dem Aspekt der geschichtlichen Wirklichkeit zu eng gefaBt. Simplizius
ist nicht in der Reichenau zu suchen (13). Der Abt des Lateranklosters in der zweiten
Hilfte des 6. Jh.s heiBt Valentinian, nicht Valerian (17). Das englische Kloster
heiBt Wearmouth, nicht Wiremouth (32). Zur Frage der Geschichtlichkeit der
Gregorberichte (16 f.) vgl. K. Hallinger'4. Le bon sens romain, nicht romains (28).
La figura centrale, nicht figure c. (33). Das attonitis auribus (47) diirfte nicht mit
Th. Michels als das Heraufbeschworen einer Theophanie, sondern weit natiirlicher
als extendierender spitlateinischer Sprachgebrauch zu deuten sein. Die Ubersetzung
der lectio divina mit Geistesarbeit (53) ist fiir das 6. Jh. entschieden zu ,,hoch gegriffen®.
Druckfehler finden sich S. 34, 60, 74, 83 u. 6.

PETER GRADAUER

Roémische Erlisse und Entscheidungen

Einsetzung des Bischofsrates.

Ein Bischofsrat an der Seite des Papstes wurde schon in den vorausgehenden
Sitzungsperioden angekiindigt und vom Konzil in dem Schema ,»Uber die pastoralen
Aufgaben der Bischofe® ausdriicklich gewiinscht. In der 1. Generalkongregation der
4. Session (15. 9. 1965) verlas der Generalsekretir des Konzils, Erzbischof Pericle
Felici, im Auftrag des Papstes vor dem Plenum der Kirchenversammlung das
Motuproprio ,,Apostolica sollicitudo®, durch das der Bischofsrat oder die Bischofs-
synode am Sitz des Papstes in Rom errichtet wurde. Das papstliche Dokument
selbst sagt {iber Einsetzung und Zweck dieser Einrichtung u. a.: Die Bischofssynode,
durch die aus den verschiedenen Gegenden des Erdkreises ausgewahlte Bischofe
dem obersten Hirten der Kirche wirksamere Hilfe leisten, wird in der Weise er-
richtet, daB es sich um eine zentrale kirchliche Einrichtung handelt, die eine Ver-
tretung fiir den gesamten Episkopat darstellt, von stindiger Dauer und von solcher
Struktur ist, daB seine Funktion zeitlich begrenzt und nach Gelegenheit ausgeiibt
wird (n. I). Sie hat ihrer Natur nach die Aufgabe, zu informieren und zu beraten.
Sie kann ebenfalls Entscheidungsvollmacht haben, wenn ihr diese Vollmacht durch
den Papst iibertragen wird, dem es in einem solchen Falle zukommt, die Entscheidung
der Synode zu ratifizieren (n. II). Sie ist direkt und unmittelbar der Autoritét des
rémischen Papstes unterstellt, der dafiir zustindig ist, die Synode einzuberufen
und den Tagungsort festzusetzen, die Wahl der Mitglieder zu bestitigen, die Reihen-
folge der zu behandelnden Fragen zu bestimmen, der Synode selbst oder durch
andere vorzustehen (n. III). Sie kann einberufen werden als Generalversammlung,
als auBerordentliche Versammlung und als Sonderversammlung (n. IV). Mit-
glieder dieser Synode sind die Patriarchen, GroBerzbischéfe und Metropoliten,
auBerdem die Bischofe, die von den einzelnen nationalen und — wo es solche nicht
gibt — iibernationalen Bischofskonferenzen gewihlt werden, dazu 10 Vertreter aus
Klerikerorden sowie die Kardinile der rémischen Kurie (n. V). Die Bischéfe, die
die einzelnen nationalen Bischofskonferenzen vertreten, werden in folgender Anzahl
gewihlt: einer fir jede nationale Bischofskonferenz bis zu 25 Mitgliedern, zwei
fiir solche bis zu 50 Mitgliedern, drei fiir solche bis zu 100 Mitgliedern, vier fur
jede nationale Bischofskonferenz von iiber 100 Mitgliedern (n. VIII). Der Papst

1 Studia Anselmiana 47 (1957) 231 ff.

57



