
die Kirche der Prädestinierten, die Freiheit des Wortes Gottes, die Armut, die RKein-
heit, den elch des Herrn. Dem Marxisten erscheint seine Persönlichkeit notwendiger-
weılse eher abstoßend; alle sSe1INe ennzeichnenden Züge sind ihm eben viele Rätsel
oder eben viele ründe ZUr Abneigung. ber der Marxist besitzt einen Magneten,
der aus den „täuschenden“ Erscheinungsformen der Geschichte die kennzeichnenden
FElemente der sogenannten „objektiven“ Wahrheit heraushebt. Im Falle VvVon Hus liegt
cseine Bedeutung VOT allem seinem fortschrittlichen Beitrag Kampf gegen den
Feudalismus Laufen WIT icht alle Gefahr, uns mehr oder weniger Mythos ZUu

verirren? Wäre nicht das beste, das fruchtbarste, wenn WIT, einig ber die Persön-
lichkeit als solche, festhielten VOT allem den positiven Werten, die Hus unbestreitbar
auch heute noch für alle Menschen guten Willens hat? Es ommt weniger darauf£f all,
lang und breit darüber reden, Was Hus bekämpft hat mit einem Wort, die
wechselnde Gestalt der menschlichen Sünde, aber ist dringend notig, mit nach
dem wesentlichen Ziel des menschlichen Bemühens streben: das Leben der Menschen
menschlicher machen, indem WITF uns tagtäglich anstrengen, uns selbst refor-
mileren, un ZWarTr zumindest für jeden Christen Glauben und der Liebe
Jesu Christi®?.

VA

Christentum un östliche Religiosität
Wir leben 1n einer Zeit, die großen Erwartungen berechtigt. Die Theologie der
Kirche erlebt eine stille Revolution. Zum Teil War das Vatikanische Konzzil die
Ursache, daß plötzlich eın Denken zutage trat. Obschon viele (Bischöfe nicht
ausgenommen) anfangs für selbstverständlich hielten, daß die religiösen Lehren der
etzten fünfzig Jahre vollkommen ausreichend seien, haben s1e zuletzt entdeckt, w1e
tiefgehend und bedeutsam der eue Aufbruch ist Dafß dabei auch Gefahren gibt
und manche Theologen vielleicht weıt gehen hinsichtlich unNnseres Verhaltens den
Nicht-Christen gegenüber, äßt sich icht bestreiten. Darum ist es e1ın großes Glück,

1n Rom ZUTr Leitung der Kirche eın Mann steht mit ausgezeichneter Erfahrung
nach einer fast 30jährigen Arbeit der Kurie?. Paul VI hatte eine Aufgabe
6%  Q Horsky, Kazatelske ü pastyrske dilo Jana Husi, 1n Hus, stale D  _-  43 6 J SOWI1le

Mane  kl Hüsuv SPOT autorıitu, eb
In seiner Ansprache das Kardinalskollegium, Juni 1965, sagte der Papst mıit
Rücksicht auf die Umgestaltung des „delikaten und traditionellen UOrganismus” der Omı1-
schen Kurie aus seiner Erfahrung in der Zentralregierung: „Das Bessere ist immer
möglich und verpflichtend. Und das ist eS, was WIr durch stufenweise Veränderung tun
versuchen, auch wenn etwas icht immer ne  c und einschneidend erscheint.“ Herder
Korrespondenz, Aug 1965, 502)
Ein holländischer esuit, der ın keiner Weise mit der Kurie zusammengearbeitet hat,
hat dieses Kollegium scharf kritisiert. Aus persönlicher Erfahrung kenne ich die. Mitglieder
der Kurie als sehr eifrig arbeitende, selbstlose, tief geistige, demütige und wohlinformierte
Menschen, die unaufhörlich 1mM Kontakt stehen mit den neuesten trömungen überall auf
der Welt. kann deshalb Univ.-Prof. Hubert ın NUr zustimmen, wenn auf dem
Stuttgarter Katholikentag sagte: „Ain der deutschen Offentlichkeit wird die römische Kurie
oft als eın Hindernis des echten Fortschritts, als retardierendes Moment empfunden. Man
übersieht, sıie ine ganz wesentliche Funktion ausübt. Sie verkörpert ine Tradition,
die nunmehr fast eın Jahrtausend alt ist, s1e verfügt E  ber unersetzliche Erfahrungen 1n der
Leitung der Weltkirche. Es ware icht L1LUTX töricht, wäre geradezu verhängnisvoll, diesen
Traditionsfaktor ausschalten wollen; ist nicht 1Ur ine Bürokratie, die INa  } Ja auch
braucht, ist wesentlich mehr. Das Neue und das bewährte Alte, Fortschritt und
Tradition, mussen sich zusammenfinden, die bestmögliche Lösung gewährleisten.
5So hat Inan auf dem Irienter Konzil gehalten, wird auch jetz sein müssen.“
Herder Korrespondenz, Okt. 1964, 12}



übernehmen, die aum lösbar War Er mußte Nachfolger eines Papstes se1n, der mıiıt
Hefer Einfachheit das Christentum plötzlich in den fremdesten Bereichen relevant
erscheinen jefß Schon bald ach seiner Wahl sagte Papst Paul VI den Kurialen
der Benediktionsaula: 611e brauchten eine übernationale Sicht und ıne gründliche
ökumenische Ausbildung; 61e ollten weniger ihre traditionellen Ehren un Voll-
machten denken und bereit se1ln, diese mit den Bischöfen der anzenN Welt teilen;
ihre Aufgabe Ge1 der Dienst den anderen. Der aps jef? die Möglichkeit der Bildung
eines internationalen Cenates VO  - Bischöfen durchblicken, der ih: bei der Leitung der
Kirche beraten solle?.
ach Abschluß des 88 Vatikanischen Konzils erhebt sich die große Frage: welchen
Widerhall sSe1ine Beschlüsse in der ganzen katholischen Welt, besonders 1ın den Missions-
ändern finden werden. Wird das Prinzip der Kollegialität, das VO  3 der großen Mehr-
eit der Bischöfe angeNOoMmM wurde, 1n seiner praktischen Anwendung auf Schwierig-
keiten stoßen; und WE Ja, wird das Prinzip bleiben und wie? Wird die LLEUE Haltung
1M Ikumenischen e1ine wirkliche Macht in der katholischen Gemeinschaft werden oder
wird 61e bloß Papier stehen? Werden die Erklärungen ber die Juden, Moslim und
die religiöse Freiheit uUunNseTe Haltung +atsächlich andern? Wird die Schau der Kirche als
Gottesvolk mıit Bischöfen, Priestern und Laien, denen allen aufgetragen ist, die Welt
retten, das Pfarrleben 1er 1in apan oder anderswo andern? [DDas sind wichtige Fragen.
Denn die Arbeit der Bischöfe 1n Rom hatte keinen 5Sinn, wWEe1ll 1n der ‚„„‚Kirche
der 1tll nichts geschähe. Es ist keine Übertreibung, auf diese Gef£ahr hinzuweisen.
Das Los der päpstlichen Rundschreiben der etzten Jahre zeigt kam eine gewisse
Bewegung in die Welt, aber hat sich dadurch etIwa!: geändert? Man cah in ihnen ideale
Vorschläge, die icht sehr brauchbar fürs praktische Leben?. Könnte es den
Beschlüssen und Dekreten des Konzils icht ebenso ergehen? Sicher werden Fort-
schritte gemacht, wenll auch Jangsam un behutsam. Ein Schritt ach Vorne wird sein
die Herausgabe einer gemeinsamen Bibel für die Christen aller Konfessionen. 1Nne VO  3

den Missionaren 1n apan csehr begrüßte Erneuerung War das Gekretariat für die
Nicht-Christen. Sein Leiter Kardinal Marella kennt apan gut und erhielt dieses Amt

seiner profunden Kenntnis der religiösen Ethnographie*.
So wıe  Z WIT jetzt einen eindrucksvollen ökumenischen Dialog haben, werden WIT in
Zukunft vielleicht e1n Gespräch erleben zwischen Katholizismus und anderen großen
Religionen. ber dieses Thema schreiben viele Autoren, die keine Erfahrung mıit

In der ersten Generalkongregatoin der Vierten Session September 1965 hat der
Generalsekretär des Konzils, Erzbischof Felici, das Motu propri10 „Apostolica sollicitudo”
verlesen, durch das der gewünschte Bischofsrat errichtet wird. (Der deutschen ext ist Ver-
öffentlicht 1n Herder Korresp. Nov 1965, 642—43.) Aber dieser Bischofsrat hat 1LUFr die
Aufgabe, intormieren und beraten Uun:! ist direkt und unmittelbar der Autorität des
Papstes unterstellt.
Bereits VOor einem Jahr erschien die Enzyklika „Ecclesiam suam“”. traf ber LUr

wenige Priester, die dieses wichtige Dokument Sanz durchgelesen hatten. Ein Viertel der
Befragten hatte nicht ıne Zeile davon gelesen.

A Am Pfingstfest 1964 sprach der Papst den Seminaristen über die Funktionen dieses
Vatikanischen Gekretariates. „Kein Pilger, INas noch weiıit VO:  - seiner Heimat

entfernt se1n, religiös der geographisch, wird 1n Rom als Fremdling betrachtet, Rom, das
heute seiner Sendung LIreu bleibt, die die kath Religion ihm gab, insofern, als die
patria COMMUNIS ist. Laßt euch SCI1, daß die Dringlichkeit der Verpflichtung, diese
Katholizität verwirklichen, mıit Ungestüm ın die Segel der Kirche bläst Seht das
Apostolat des Klerus und der Kirche heute. Seht die Missionen. Seht das Okumenische
Konzil. Ceht das rastlose Bemühen der Kirche, auf redliche un VO  - TIUTL getragene
Weise 1n Dialog kommen mıit en Menschen, mit allen Formen des modernen Lebens,
mit all den trömungen auf dem sozialen und politischen Sektor, denen sS1e auf der
Ebene absoluter Aufrichtigkeit und wahrer Menschlichkeit begegnen möchte. Seht den
Eifer, mıit dem die Kirche den noch getrennten christlichen Brüdern wieder nahe kommen
sucht Seht die Mühe, die s1ie sich macht, uch den Angehörigen anderer Religionen
CENSCIEC, wenll auch LU eın menschliche, Beziehungen finden.“ AAS 56, 1964, 432)



Hindus und Buddhisten haben?. Die Probleme sind verwickelt und die Meinungen
selbst unter Fachleuten verschieden. Zwischen dem Theologisieren Uun! der direkten
Missionsarbeit besteht eın großer Unterschied. Dem Theologen fehlt die persönliche
Erfahrung VO: geistigen Klima 1n der Mission, und dem Missionar fehlt die Zeit,

ausführliche Abhandlungen schreiben. 5So ommt zwischen beiden aum eın
Gespräch zustande. Nun müßte aber der Theologe nicht 1Ur ber die Missionen und
die Nicht-Christen nachdenken, sondern auch einige Jahre Missionspraxis erleben,
das buddhistische oder hinduistische Klima Leib und GCeele erfahren. Dann würde
er wohl etwas vorsichtiger werden in seinen Aussagen ber Nicht-Christen und nicht-
christliche Religionen®.
Es G1 dem Autor gestattet, diesem Artikel persönliche Meinung diesem
Thema darzulegen, die sich gebildet hat als Missionar, der länger als eın Viertel-
jahrhundert 1in Asien gelebt hat

Buddhismus und Christentum sind früh aufeinander gestoßen, aber es ergab sich aum
e1n Dialog. Historiker entdeckten oft erstaunliche Ahnlichkeiten Schrifttum beider,

daß WIT eine wirkliche Beziehung zwischen beiden annehmen sollten. Namhafte
Wissenschaftler aber bezeichnen solche Annahmen als willkürlich und phantastisch.
Keine der beiden Religionen spielt eine Rolle 1n der klassischen Literatur der anderen.
Der Buddhismus beeinfluß@te erstmalig das westliche Gedankengut 1n der PhilosophieSchopenhauers. ach ihr 61  n der Buddhismus tiefer als das Christentum, un die Hindus
selen tiefsinnigere Denker als die Europäer. IIE  In zweiıter Einfluß indischer, einschließ-
lich buddhistischer Ideen setzte e1in Beginn unlseres ahrhunderts, als Männer wIı1e

Otto, der Marburger Theologe und Autor des klassischen Buches ‚Die Idee des
Heiligen‘ einen ständigen literarischen Dialog zwischen dem Christentum und den
indischen Religionen begannen?.“ Die Diskussion dauert seither d sowohl 1 Osten
als auch 1m Westen: Osten auf seiten des indischen Hinduismus, des japanischenBuddhismus und auch der Religionen heute. Jedermann ennt die Flut der
Bücher ber Zen und Yoga
ibt CS einen gleichen Einfluß des Christentums auf den Buddhismus? Zur Beantwor-
tung der Frage sind TEe1 Wege betrachten, auf denen ihn das Christentum be-
einflußt haben könnte: der direkte missionarische Weg, der indirekte kulturelle Wegun der Weg des persönlichen Gesprächs Wie bekannt ist, hat die Missionsarbeit LUr
wenig Einfluß@ auf die gehobenen Schichten der asiatischen Nationen ausgeübt, obwohl
die Bekehrungen führender Persönlichkeiten sicher einen qualitativen Erfolg der
Missionierung beweisen. Das trifft besonders für Japan Denn die japanischenIntellektuellen, die uns kommen, stellen 1mM wahrsten 1Inn des Wortes eine Elite
dar, indes jene Leute 1m Westen, die dem Zen und Yoga anheimfallen, oft Eigenbrötler,
duSs dem Gleichgewicht geratene Artisten sind, die zeitweilig nach exotischer AB-
wechslung verlangen. Im indischen Hinduismus sind die Volksmassen der christlichen
Missionierung gegenüber aufgeschlossener, wıe die südindische Kirche zeigt. In der
höheren Gesellschaft 15r eher eın christlicher Humanismus, der bedeutende Persön-
lichkeiten ergriffen hat, Sanz besonders 1mM Neo-Hinduismus. In len asiatischen
Religionen ist der indirekte kulturelle Einflu@ des Christentums entscheidend und
nicht die Missionsarbeit, wenigstens ZUr eit noch

Ich denke hier besonders Rahners Schrift „Das Christentum und die icht-christlichen Religionen“ (Schriften ZUTr Theologie, N 136—158), die Röper popula-risierte („Die a  mM Christen“, Grünewald Verlag, Mainz ferner Schlettes„Die Religionen als Thema der Theologie“ sSOwle viele VO: Missiologen geschriebeneArti
Der protestantische Theologe Emil Brunner hat während zweiler Jahre Vorlesungen ınTokyo gehalten un dabei seine Ansicht über die nichtchristlichen Religionen geändert.Tillich, Christianity and the encounter of the world religions, 59—61



Der dritte Weg des persönlichen Gesprächs, un Zugang ZUT buddhistischen Spirituali-
+at schaffen, iımmt langsam nige Textbücher, für das buddhistische Laien-
apostolat geschrieben, zeigen offensichtlich, daß die SaNZE außere Aufmachung auf
unNnserem Katechismus und den katholischen Lehrbüchern beruht“?. möchte aber
betonen, daß buddhistische Textbücher LUr der Methode, icht aber dem Inhalt nach
mit unserTell religiösen Schritften vergleichbar sind. Sätze wI1ıe ‚„Kami shinri de aru  44

ist die Wahrheit) und ‚„Kamı al de aru  44 o ist die Liebe) sind celtene
Ausnahmen und aum noch Buddhismus neNnnen. Denn wenn WIT auf die CN-
seıtige Beeinflussung VOINl Christentum und Buddhismus 1 schauen, en
WIT zugeben, da{fs 61e bis heute LLULI sehr gering ist. Sicherlich kann c1e nicht verglichen
werden mit dem ungeheuren Einfluß, den das Christentum auf die neueren Religionen
ausgeübt hat?!

Ein Gespräch zwischen den Vertretern verschiedener Religionen hat mehrere Vor-
bedingungen. Die erste ist, daß jeder Partner den Wert der religiösen Überzeugung des
anderen anerkennt und des Dialoges würdig erachtet. Als Christen ollten WIT Vel-

suchen, die Spuren VOIL Gottes nruf das japanische olk entdecken. Indes
scheinen die höheren Manifestationen der japanischen Religionen keine praeparatio
evangelica se1in, wIie manche behaupten. kann auch Rahner nicht bei-
pflichten, für den das Nicht-Christentum eın T Typ des Christentums ist
Katholische Theologen, die eın  > Gespräch zwischen getrennten Christen 1n Gang bringen
können, mussen  a sich nicht deshalb schon eignen für einen Dialog mit Hindus oder
Buddhisten.
Es se1 ler Rande bemerkt: Manche Enthusiasten bringen den „Okumenismus”
ın Gefahr, da 61e seine traditionelle Wortbedeutung auszuweiten suchen. Ziel und
Zweck der ökumenischen ewegung sollte die Wiedervereinigung all derer sein, die
Christi Botschaft angCNOMUNEN haben und 1n seinem Namen getauft sind. Antisemitis-
111LUS und Rassenvorurteile USZUMETIZEI, die Beziehungen zwischen Christen und
Moslim verbessern, sind lobenswerte Bestrebungen, aber 61e  ua dürfen nicht unter
der Flagge des „Okumenismus” segeln. Römische Katholiken, östliche Orthodoxe,
Anglikaner und Protestanten stehen 1n CENSCICI Bindung, und ihre Durchforschung
wird die besten Geister der verschiedenen christlichen Gemeinschaften auf Jahre hinaus
beschäftigen. Wird aber der Dialog auch auf Nichtchristen ausgedehnt, werden WIT
dasselbe erleben wıe größere Universitäten 1in Amerika: als dort VOTI allem Katholiken
und Protestanten diskutierten, fanden 661e irgendeine Plattform der Übereinstimmung.
Mit der Aufnahme Gruppen (Unitarier, Buddhisten, Juden, Moslim, Christian
Scientists, Bahais, Mormonen USW.) 1n die Koordinierungsausschüsse wurde die ber-
einstimmung selten, daß diese Universitätsversammlungen völlig handlungsunfähig
wurden. Das beweist: Die Christen werden ihre Energien zersplittern beim Versuch,
die Nichtchristen ın hre gzegenwärtige ökumenische ewegzung einzubeziehen. Daß

Ein Buch hatte als Titel
Shukyo to W. 11Zz0O Was ist die Bedeutung VO:  } Religion?

Was ist das iel des Menschen?Ningen mokuteki W.: na  } da
Shukyo mokuteki Das iel der Religion
Kagaku to shukyo Wissenschaft un Religion
Tetsugaku shukyo Philosophie und Religion
Dotoku shukyo Moral un Religion
Kyoiku to shukyo Erziehung und Religion

Man kann darin atze lesen wiıie: „HCNaAU wıe die Philosophie, versucht die Religion das
tiefste Wesen der Dinge ergründen. Wo die Philosophie endet, beginnt die Religion.”
In verschiedenen Erläuterungen stie{fß ich wiederholt auf Beispiele aus der Hl Schrift, V A

„Genau wıe Buddha erreichte Christus Erleuchtung durch Versuchungen.“
Vgl Offner/H. Va  > Gtraelen Modern Japanese Religions. New York, Tokyo,
Leiden 1963



sich alle Menschen: Christen, Moslim, Juden, Buddhisten und us besser verstehen,
ist wünschenswert, ist aber kein speziell ökumenisches Ziel
Die zweite Vorbedingung ist, daß jeder fähig ist, seine Religion mıit Überzeugung
darzulegen, daß das Gespräch tatsächlich eine ernsthafte Gegenüberstellung wird.
Drittens ist eine gemeinsamer Plattform noötig, die einen Dialog ermöglicht, und
viertens die Offenheit der Gesprächspartner für Kritik, die sich die eigene
religiöse Anschauung richtet Sind diese Voraussetzungen erfüllt, annn die egeg-
nNnung VOI}l Zzwel und mehr Religionen £ruchtbar se1n, doch zweifle ich sehr, ob das Je
zutreffen wird für den Dialog mit Hindus un! Buddhisten.
Sicher ist eın Dialog mıit Orthodoxen, Protestanten, Juden Uun! Moslim möglich.
Dabei werden WIT immer auf große Unterschiede ın der Denkweise zwischen Ost und
West stoßen?®, Wer länger in Asien gelebt Hat: weiß VOIL der undurchschau-
baren Art des östlichen Geistes. Er kann ber eine „praktische Wahrheit“ reden, 1e
unwahr ist, kann mit Gefühlen denken, hat eine ausgesprochene Abneigung
klare Logik, eugnet das evidente Widerspruchsprinzip. Damit berühren WIT das
schwierige Problem der verschiedenen Denkart. Wir 1mM Westen folgen normalerweise
einem ogischen Beweisgang mit festen Begriffen, klaren Unterscheidungen Uun! FEin-
teilungen. Der östliche Geist ist jeder Analyse und Unterscheidung abgeneigt!!,
vereinigt enken und Fühlen, Intellekt und Affekt, verwechselt Uun|! mischt immer
wieder abstraktes Denken und konkretes Erleben. Das bestätigt jeder, der versucht hat,
mit Buddhisten oder Hindus e1in Gespräch kommen!?,
Das Rechtsdenken Z ist ein abstrakter Vorgang, bei dem evidente Prinzipien als
Realitäten behandelt werden. ber der nicht westlich geschulte Inder immt Prinzipien
icht als Tatsachen, Was ZU Teil die weıt verbreitete Unehrlichkeit erklärt, die 1n der
indischen Geschäftswelt finden ist: Der Inder denkt, handelt und csieht alles 1n
bezug auf seine eigenen unmittelbaren Interessen; ihn beschäftigt NUrT, as für ihn,
seine Familie oder seiner Interessengruppe von Vorteil ist. Jede unpersönliche, sach-
liche, objektive Betrachtungsweise, jede Ehrenhaftigkeit als Verhaltenskodex ist ur ih:

10 Vgl The Ways of hinking of the Eastern peoples”, von Nakamura, Tokyo, 1960
11 Den übersteigerten Schwärmereien über die grofße Denkkraft, verborgen 1mM Hinduismus

und uddhismus, sollte INa  - als kleines Gegengewicht stellen: „On the notions of East
anı West.“ In dieser Publikation chreibt der bekannte Dr Zwi Werblowsky, Professor
für vergleichende Religionswissenschaft der hebräischen Universität in Jerusalem: AES
gibt genügend Grund anzunehmen, dafß der orientalische Geist mit seinem intui:tiıvem
Erfassen, seiner mystischen Identitäten, seiner kosmischen Partizipation und besonders
mit seiner ausgesprochenen Geringschätzung für aristotelische Logik und mıit seiner Identi-
tat der Gegensätze, sich ziemlich der primitiven Mentalıität nähert“. ihonbunka-Ken-
kyusho-kiyo, 1 J okt., 63,

möchte hier eın praktisches Beispiel anführen, das ich Urzlıci VO':  - einem schottischen
Rechtsanwalt hörte, der 1ın Bombay ebt. ährend der Besprechung eines Geschäftsver-
trages mıit einem indischen Rechtsanwalt, der ine indische Manufakturgesellschaft verirat,
er. Einspruch den Wortlaut des Vertrages. Ein eil ihres Gespräches verlief,
wıe folgt Schotte: „Ic] kann Ihren Vertrag nicht annehmen: Er deckt die Risiken meines
Klienten nicht.“” Inder „Was meılnnen Sie?“ Schotte: „Nun, angeNOMMEN in Ihrem Betrieb
wird gestreikt und die Maschinen können nicht geliefert werden. Meine Firma WUTF'  e  de
dann . Inder (unterbrechend) Was veranlaßt 5ie, anzunehmen, daß WITr einen Streik
haben werden?“ Schotte: „Ich S nicht, daß Sie einen Streik haben werden, NUrT, daß
seine Möglichkeit 1n den Vertrag einbezogen werden mu{(.““ Der Inder ungehalten: „ Jdie
nehmen d dafß WITr einen Gtreik haben werden, doch wird icht zutreffen.“ Schotte:
„Alle Eventualitäten mussen 1n den Vertrag eingeschlossen werden un eın Streik ist iıne
solche Sie wissen das geENAUSO gut w1e Ch” Der Inder atemlos: „Keineswegs! Es wird
keinen Streik geben!“ Schotte: „Sehen Sie, lassen WIT den Streik fallen und nehmen
WIT etwas anderes. Angenommen Ihre Maschinen würden rosten oder irgendeinen Fehler
en 44 Inder, gramvoll: „Nun glauben Sie, daß 1iseTe Maschinen schlecht sind. Sie
handeln 1n em Glauben. Es ist unmöglich, einen Vertrag 1n dieser Gesinnung
zuschließen.“ Der Schotte g1ng nach wel Stunden, die Meinungsverschiedenheit 1e uNnse-
löst. Er hatte einen westlichen Geist, der logisch denkt Der des Inders funktioniert anders.

7 *



irrelevant. Die Geschäftsmoral wı1ie das Rechtssystem Indien sind eın 200 Jahre alter
britischer Drill, der den indischen Charakter icht verändert hat
icht selten erklärten MIT Leute aus dem Westen, daß 61e lieber miıt einem Moslem
verhandeln als mit einem Hindu, da selbst eın geriebener Moslem 1n seiner Mentalität
direkter, gerader, durchschaubarer ist Ist eın Moslem unehrlich, weiß C5, und er

weiß auch, daß sSein Partner E weiß. Beide haben einen sozial und religiös sanktionier-
ten Verhaltenskodex. sich einer daran hält, ist eine andere Frage, aber gibt ih:
doch Der Koran ist eın praktisches Dokument mit einer Tafel VOIl Geboten Du sollst,
Du sollst icht die für den Westler, der selbst den Dekalog und die Evangelien
gewöhnt ist, verständlich sind. Beide, sowohl der Christ wI1e der Moslem, wissen, wWas

661e tun und lassen sollen. ingegen i1st das heilige Buch der Inder, die Bhagavad Gita,
unklar 1n bezug auf Gut und e#  Öse, w1e WIT verstehen. „Der Herr ist überall und
immer vollkommen“, erklärt OGri Krishna, ‚„„Was kümmert eTt sich die Sünden der
Menschen oder ihre Rechtschaffenheit?“ Das Gebiet, das 1 Westen VO:  ; der christ-
lichen Ethik mit ihrem individuellen Verhaltenskodex und ihrem Zug ZUT sozialen
Reform ausgefüllt ist bzw. 1n der Welt der Moslem VOIL den moralischen Vorschriften
des Koran, blieb indischen Denken leer. Die persönliche der Vereinigung des
Menschen mit Brahman ist ZWaTr ausführlich 1n den heiligen Büchern beschrieben, aber
die sittliche Haltung des Menschen, sich und anderen gegenüber, wird vernachlässigt.
Die Lehre DO Karma (im Zusammenhang mit der Reinkarnation) führt das I1-
wartıige >  el auf £alsche 1Taten des vorausgegangcClCNCIl Lebens zurück. Darum Ist e £ür
den einzelnen nicht not1ig, sich mıiıt seinen Problemen auseinanderzusetzen und ihre
psychologische Ursache 1ler und jetz erforschen. Seine gegenwartige Lage ist das
Ergebnis der Vergangenheit, und die Taten der Gegenwart schaffen das zukünftige
Leben Gelbst wWenNnn der Inder das gilt auch VO  } vielen Japanern) icht mehr das
Karma glaubt, bewirkt doch seine unpsychologische Haltung Konfrontiert mıit
einer Lage, die durch seine eigene geistige oder neurotische Gtruktur verursacht ist,
schaut RT nicht wıe der Westler nach innen, die Ursache finden und beheben;

nımmt 61€e als unabwendbar und beraubt sich der Möglichkeit eiNner Änderung.
Mit anderen Worten: Er unterscheidet nicht Probleme, die VO:  } aufßen auferlegt
werden, und solche, die VOIl innen kommen. Wenn nämlich die Ursache für das Leiden
eines Menschen nicht in der Gegenwart, sondern 1n einer rüheren Existenz liegt, hat

keinen 5Sinn, sich jetzt fragen und erforschen, da keinerlei Selbstanalyse die
rühere Existenz andern ann. Die persönliche Initiative in Anbetracht schwieriger
Lebenslagen wird auf ein inimum reduziert. Das Elend ist eben Ergebnis alscher
Handlungen 1n einer früheren Inkarnation. Für den Hindu, der das Karma glaubt,
liegt die Tugend nicht darin, daß 6I sich selbst oder seine Lage andert, sondern darin,
daß seine Pflicht tut1s Der Karma-Glaube führt Z Chaos, AÄrmut, Unsauber-
keit, Unordnung unı! auch einer gewlssen sittlichen Verwirrung, daß INa sich
fragt, da die geistige Botschaft Indiens cei? ber TOTZ aller Verwirrung, Unsauber-
eit und Unordnung besitzt Indien ıne tiefe Geistigkeit geheimnisvoller Art, weil 61e
keinen institutionellen Ausdruck hat Sie durchdringt das Leben gewissen Gtellen
intensiver, bleibt aber 1m Land STEeis irgendwie spürbar. In dieser eigenartıgen
Atmosphäre liegt Indiens bezaubernde Macht, die celbst jene Westler beeindruckt, die
eiıne unmittelbare Berührung mit dem Lande hatten.

13 Eine indische Frau, die die unerfreulichen Tatsachen ihres Familienlebens mitteilte, Sagı
Ende „Dies ist ber meın Schicksal, ich muß meine Pflicht tun.  44 Unglücklicherweise

ne1g eın Hindu dazu, das als se1in Schicksal anzusehen, Was eigentlich seine Schuld ist.
Die Frau hätte mit Sicherheit etwas un können, ihr Los verbessern, wenn S1e
ewollt hätte Aber die Sicht des Karma verursacht Resignation, bestenfalls ine hiloso-
phische Kesignation, schlimmstenfalls einen vollkommenen Mangel Härte sich
selbst und einen schreienden Mangel Mitleid anderen gegenüber, wıe jeder Indien-
reisende erfahren kann.

100



Wie soll mMd  S also einem Dialog mi1t diesen Hindus kommen? habe ber diese
Frage mıit vielen Missionaren und Gelehrten 1n aIlZ Indien diskutiert, Uun! immer
deutlicher zeigen sich die ungeheuren Schwierigkeiten, die sich aus dem eNorIm1) hohen
geistigen GStolz ergeben, der VOon den intellektuellen Hindus ZUr Schau getiragen wird14.
Soll eın Dialog mıit Hindus und Buddhisten etzten Endes möglich se1n, müßte
melines Erachtens mi1t dem Daseinsziel aller ingze beginnen und nicht mit dem Ver-
gleich der gegensätzlichen Auffassungen von Gott, VO Menschen, VO': Heil, VO  5 der
Geschichte. In diesem Gespräch zwischen Christentum und Buddhismus können Zzwel
Telos-Formeln angewandt werden: Im Christentum ist das Ziel edes Menschen und
jedes inges miıt dem Reiche Gottes verbunden. Im Buddhismus wird das Tiel jeder
Sache und jedes Menschen 1mM Nirvana erreicht. Dies sind natürlich Kurzformeln für
iıne Unmenge VO:  - Voraussetzungen und Folgerungen, aber gerade deswegen sind s1e
nützlich für den Beginn wIıe für das Ende des Dialoges. Beide Termini sind Symbole:
Das eich Gottes e1n soziales Uun:! personalistisches Symbol (vom Herrscher, der ein
Reich des Friedens und der Gerechtigkeit errichtet), das Nirvana ein ontologisches (aus
der Erfahrung des Endlichen, der Trennung, der Blindheit, des Leidens Uun:! ihrer
Entsprechung außerhalb der Endlichkeit 1m letzten Seinsgrund).
IrTotz dieses großen Unterschiedes ist eın Dialog zwischen diesen Zzwelen vielleicht
möglich. Der Buddhismus und noch mehr der Hinduismus gründet auf£ einer negativen
Wertung der Existenz. Im Christentum steht das Reich Gottes den Weltreichen
gegenüber, besonders dem dämonischen Wirken, das 1n der Geschichte wıe per-
sönlichen Leben sichtbar wird. Das irvana steht 1mM Gegensatz ZUT scheinbar wirk-
lichen Welt als die wahre Wirklichkeit, Von der die Einzeldinge kommen Uun! der
s1e zurückkehren. Doch ergeben sich sogleich bedeutende Unterschiede. Das Christentum
sieht die Welt als Schöpfung und arum als ihrem Wesen nach gut Die große christ-
iche Aussage ens est bonum steht schon in der Genesis, nach der Gott alles
schaute, Was geschaffen hat, „und siehe, WarTr sehr gut”.  d Darum trifft das ab-
wertende Urteil des Christentums icht die geschaffene, sondern die gefallene Welt
Im Buddhismus i1st die Tatsache, dafß eine Welt Sibt, SOZUSagen das Ergebnis eines
ontologischen Sturzes die Endlichkeit und Begrenzung. Die Folgen dieses grundlegen-
den Unterschiedes sind ungeheuer. Im Christentum wird das Letzte Uun! Höchste

persönlichen Begriffen symbolisiert, 1m Buddhismus dagegen 1n unpersönlichen
Kategorien wI1e 1m absoluten Nichtsein. Im Christentum ist der Mensch verantwortlich
für die Tat und wird als Sünder betrachtet Im Buddhismus ist der Mensch eine end-
liche, begrenzte Kreatur mıit Selbstbehauptung, Blindheit und Leiden das Rad des

In einem der Z  reichen Bücher der Ramakrishna-Bewegung lesen WITr unter dem Titel
„Indien soll die Welt erobern”: AES gibt eın Leugnen der Tatsache, dafß Indien ıne große
geistige Botschaft allı die Welt überbringen hat, und die Ramakrishna-Bewegung hat
ernstlich die Aufgabe übernommen, sie Wohl der Menschheit verbreiten.“
„  1e indischen Denker en eine tief verwurzelte Überzeugung, Indien das große
geistige Warenhaus der Welt ist, und ist eın oft wiederholtes Wort, daß Indien ine
Botschaft San eigener Art der Welt bringen hat Diese Ansicht WIFT' icht LLUT: VO  a
Indern, sondern auch VO:  - großen westlichen Gelehrten vertreten, die sich geistig aufge-
macht haben, die Wahrheit anzunehmen, immer sS1e sich findet. Tatsächlich hat die
Größe der geistigen Kultur Indiens viel Anerkennung 1n der Welt ringsum gefunden, und
die wichtige Rolle, die VO:  j der religiösen Bewegung gespielt wird, kann kaum
überschätzt werden. Die überragenden literarischen, philosophischen und wissenschaftlichen
Geister fast aller Länder haben mehr oder weniger den Geist der vedantischen Lebens-
auffassung angeNnOoMMeEN und haben eifrig dieses Prinzip als das Allheilmittel für alle
zerstörenden Übel, denen die moderne Welt unterworfen ist, aufrechterhalten.“
AA Tat, wWas Indien angeht, gibt nichts Herrlicheres und Besondereres als diese
Art geistigen Dienstes, die VO:  - dem großen Lehrergeist des Ostens begonnen wurde,
ine TUn egende Änderung der geistigen Verfassung der Menschheit zustande
bringen. So ermahnt uns der große Swami, Indien, erobere die Welt mıit deiner
Geistigkeit!‘ Die einzige Bedin für das nationale Leben, eines wachen un:! lebendigen
nationalen Lebens, ist die Eroberung der Welt durch das ndische edankengut.“

101



Lebens gebunden‘?®. 1er der Dialog einem Ziele führen wird mıiıt der klaren
Feststellung der Unvereinbarkeit beider? Vieles wird Von der zukünftigen Entwicklung
des Buddhismus abhängen. Es mag se1in, daß ine realistischere Sicht der Geschichte 1m
kommenden Dialog eine Rolle spielen wird. Die Geschichte cselbst hat den Buddhismus
dazu ZWUNSCI, Geschichte ernst nehmen!6®.
Wie immer die inge liegen mOögen: Mir scheint, daß alle praktischen Probleme, die
Osten wI1e Westen gemeinsam sind, VOT allem das Zusammenschrumpfen unseIes klei-
en Planeten eben vielen anderen Faktoren schließlich Buddhisten und Christen
zusammenführen wird, wenigstens auf einer sozialen ene und praktischen Arbeits-
grundlage. aps Paul VI schrieb seiner Enzyklika ‚„Ecclesiam uam  s IIW  IT möchten
u15 mit ihnen ZUT Förderung und Verteidigung gemeinsamer Ideale der religiösen
Freiheit, der menschlichen Brüderlichkeit, Kultur, der sozialen Wohlf£fahrt und zivilen
Ordnung vereinigen.““ ber ETr fügt hinzu: „Die Ehrlichkeit zwingt un_ns, offen unNnsere

Überzeugung erklären, daß 5 1Ur ine wahre Religion oibt, die Religion des
Christentums.“ UNS e1Ine kulturelle un soziale Zusammenarbeit ın ihrer Wechsel-
wirkung auf religiösem Gebhiet näher zusammenbringen wird, ıst die Frage, die 111LaIl

heute icht endgültig beantworten ann. Die Schwierigkeiten scheinen CNOÖOTIN, wenl

nicht unüberwindlich sSe1in.
Natürlich oibt Gutes un Wahres ın den nichtchristlichen Religionen, Wäas 61e
befähigt hat; die Jahrhunderte überdauern. Das wollen WIT freudig anerkennen.
ber es xibt keine Wahrheit und nichts Gutes 1n ihnen, Was sich nicht 1n einer reineren
und vollkommeneren Form 1 Christentum wiedertfindet. Und das hören, ist art
für einen Nichtchristen. Der Hinduismus lehrt die mMMANENZ Gottes, der Mohammeda-
N1SMUS die Souveränität Gottes, der Buddhismus die Vergänglichkeit uNnseTes jetzıgen
Lebens, der Konfuzianismus die Würde unseTrTreTr irdischen Beziehungen und die der
menschlichen Gesellschaft. ber finden sich alle diese Wahrheiten icht auch 1im
Christentum? Und das trifft bei allem Guten, das WIT irgendwo finden Es zibt
keine Wahrheit, die nicht schon ın Christus (n un ZUWUÜüT ın ihrer reichsten und
vollkommensten Form ber wıe können WIT das jemals unseren buddhistischen
Freunden beibringen? Die Teilwahrheiten der nichtchristlichen Religionen sind 1m
Christentum nicht LLUT da, sS1e sind 1ler ausgeglichen und vervollkommnet. Der
Hinduismus lehrt die ähe des Göttlichen, daß Gott 1n uns wohnt, Ja, da{fs WIT Gott
sind als Teil des höchsten kosmischen Wesens, das das Universum durchdringt; aber

leugnet, daß Gott persönlich ist Der Mohammedanismus lehrt die Größe Gottes,
aber er vergißt seine Liebe:; weiß, da{f Gott önig ist, aber nicht, dafß er auch Vater
ist Der Buddhismus ehrt die Vergänglichkeit dieses irdischen Lebens, übersieht aber,

Tillich, a. d. 63—66
Das buddhistische Japan will Demokratie un stellt die Frage nach ihrer geistigen
Begründung. Die Führer wissen, daß der Buddhismus nicht 1n der Lage ist, ine solche
Begründung liefern, un suchen etwas, Was nUur ın Verbindung mit dem Christentum
erscheint, nämlich die Haltung gegenüber jedem Individuum, die ın ihm iıne Person sieht,
eın Wesen VO:  - unbegrenztem Wert un gleichen Rechten 1m Angesicht des Letzten Die
christlichen Eroberer zWangen den Japanern die Demokratie auf Sie nahmen s1e ber
dann fragten S1e : Wie kann S1e funktionieren, wWEel1lll die christliche Wertung eines jeden
Menschen ihre urzeln weder 1mM Shintoismus noch 1m Buddcdhismus hat?
Die Tatsache, daß s1e keine urzeln hat, wird deutlich 1ın einem Dialog wıe dem folgenden
Der buddhistische Bonze fragt den christlichen Philosophen, „Glauben 5ie, daß jede Person
seine Substanz hat, die ihr wahre Individualität verleiht?” Der Christ antwortet, „Sicher-
ich !” Der Buddhist fragt, „Glauben 5ie, daß Gemeinschaft zwischen Individuen möglich
ist2“ Der andere antwortet positiv. Dann sagt der Buddhist, „Ihre wel Antworten sind
miteinander unvereinbar. Wenn jede Person ıne Substanz hat, ist keine Gemeinschaft
möglich.“ Darauf antwortet der Christ. „Nur wenn jede Person ine eigene Substanz hat,
ist Gemeinschaft möglich, denn Gemeinschaft Seiz Trennung OTaus. Sie, buddhistischer
Freund, en Identität, ber nicht Gemeinschaft.” Dann beginnt Inan überlegen: Ist
ine japanische Demokratie unter diesen Prinzipien möglich? Tillich, 74—75

102



Gott uns auftrug, wirken, solange Tag ist. Der Konfuzianismus lehrt, daß
WITLFr inmitten eines großen Systems VO:  e geheiligten Beziehungen leben, aber VeTl-

nachlässigt das UÜbernatürliche und vergißt, WIT darin Jebendige Hilfe und
persönliche Freundschaft mıit Gott haben.
Weiter mufß beachtet werden, daß NUur das Christentum diése (‚üter bewahren und
ihre Dauer verbürgen annn In den nichtchristlichen Religionen sind s1e derart VerI-

schmolzen mıiıt unhaltbaren und fremden Elementen, daß 6c1e schließlich mıiıt diesen
verschwinden werden. ast 1n jedem Land des Ostens un besonders 1n apan annn

alte sittliche un:! soziale Werte vergehen sehen, weil sich ihre Sanktionen, auf
denen 61e beruhten, aufgelöst haben und nicht ersetzt werden konnten!‘. Die gu
alten Werte, die die nichtchristlichen Religionen sicher haben, scheinen heute LUr noch
1m Schutz ihrer wahren Heimat 1n Christus leben können. Darum mMUSSsen sich die
Missionare soweiıit wıe möglich die östliche Lebensart und Denkweise as:  J
aber 661e dürfen icht glauben, daß s1e  ia damit schon die Hälfte ihrer Aufgaben gelöst
hätten. In einer Zeit, die charakterisiert ist durch die Auflösung individueller Kulturen
und durch Bildung einer Einheitskultur, in der sich bald die Menschheit treffen
wird, muß die Ansicht UuUNSsSerer missionarischen Aufgabe NUYr ım Sinne der AÄAnpassung
modifiziert werden. Schauen WIT auf Afrika, blicken WIT auf Japan! Jeden Tag über-
ZCUSECHN WIT  4 uns mit eigenen Augen, wIl1e dieses Land sich 1n seinem AÄAußeren nach
Westen ausrichtet. mufßf gestehen, da{fß ich Nervos  ‚ werde, wenn ich Theologen, die
nıe i1ne praktische Erfahrung mit nichtchristlichen Kulturen gemacht haben, erklären
höre, daß geringer Missionserfolg LLULT der Unterlassung der Anpassung der
christlichen Botschaft die remden Kulturen zuzuschreiben 62e]1., Sie sind der Ansicht,
daß die gegenwartige Evangelisation un! Theologie typisch westliche Erscheinungs-
formen sind und deshalb außerhalb des Verständisses der Asiaten und Afrikaner
liegen. Natürlich wıssen die Missionare besser, daß 1es icht der wahre rund ist
für die geringen Missionserfolge.
ber ist nicht der Marxismus auch eine westliche Entdeckung, die ennoch auf der
ganzen Welt verstanden und angeNOMM:' wurde? Ist nicht unNnseTe technische Zivilisa-
tion, Physik, Medizin, Philosophie!® typisch westlich? Und doch werden diese bald
gemeinsamer Besitz der anzZeH Welt e1ın. Und Was die Vergangenheit betrifft, War

das Christentum seinem Ursprung nach hauptsächlich Ergebnis des semitischen Geistes
un ganz 1in ihm verwurzelt. Und doch wurde verstanden un angeNnNOMMEeE: 1ın der
csehr verschiedenen gräco-romanischen Welt Anpassung ist nicht das Panpharmakon,
das alles heilen kann Gelbstverständlich werden WIT mit der psychologischen An-
PasSsSulls fortfahren, aber auch das wird nicht immer ZU Erfolg führen. Erüher oder

Ta Heutzutage ist Mode, VOoO  5 einer „Theologie der nichtchristlichen Religionen” SpIC-
chen. Was Gössmann VO  } Japan schreibt, gilt für verschiedene Länder Asiens: „Eine
Theologie der Religionen ist für Japan eigentlich Romantik, weil s1e allzu leicht einen
Zustand der Vergangenheit verklärt. Wichtiger ist die Erkenntnis, daß dieses Land sich
in einem nach-christlichen Zustand befindet. Deshalb ist auch, einsichtig bestimmte kat-
echetische Einzelergebnisse sind, die Thesen VO  - der Präevangelisation geistesgeschichtlich
nicht richtig angesetzt. Japan einde sich nicht mehr in Hinbewegung auf das Christen-
tum, sondern 1n Wegbewegung. Das Christentum ist schon in den allgemeinen geistigen
Mischungsprozeß eingegangen, ebenso wıe die VO: eigentlich Religiösen ablösbaren
Lebenshaltungen aus Buddchismus un Shintoismus.“ („Religiöse Herkunft, profane Z
kunft?“” Hueber-Verlag, München, 1965, 266)

18 ”  je meıisten japanischen Philosophen meinen, hilosophie gebe L1LUr 1mM Westen un
nicht 1m Osten Diese Meinung verrat die Neigung der Japaner, ihre eigene Tradition
vernachlässigen. Sie wollen sich nicht ın die orientalische Philosophie vertiefen und meınen,
das ‚darsanam’‘ sel 1Ur iıne Art Religion, und Konfuzianismus un 1 ao0o1ısmus seien L1LLULX

altmodische Lebensweisheiten. Weil sS1e ihre eigene Tradition icht 1m philosophischen
S5inne ernstnehmen, sind viele Japaner VO:  :: Kant, Hegel, Jaspers, Heidegger und anderen
‚christlich erzogen‘ und auf der anderen Seite VO:  »3 Feuerbach, Marx und anderen 1n den
Materialismus eingeführt worden.“ (E Gößmann, 243)

103



spater INUuSsSen WIT etwas ber die Einzigartigkeit ulnllıserer Religion Sagell, ber die
ganzZ besondere Botschaft die Christus gegeben hat
Es scheint nicht ungefährlich Wenn IMn das Christentum MIE anderen Religionen vDer-

gleicht und dabei ININM. nNuUur das betont WaS 616e Zeme1ınsam haben 1 Die japanischen
Christen wenıgstens haben diesen Vergleich nicht gemn Im Hörsaal oder bloßen
Geschichtsstudium 1ST diese Methode vertreten, als Grundlage der Missionsarbeit

616e icht Die wesentliche Aufgabe ISt entdecken, WÜS das Christentum der
Wel+t geben hat WWUS keine andere Religion auch ZNUuTr annähernd geben 'ann Das
müßte klar und deutlich herausgestellt werden Wenn hierin das Christentum Von den
anderen Religionen nicht radikal verschieden 1St WwWwenn nicht das Licht bringt das
ohne Schatten ist wenn S icht Wahrheiten irrtumsloser Form bietet dann gibt
icht viel zugunsten des missionarischen Antriebs aut Bekenntnis VO  3

Missionaren lähmt Danielous Satz „ve convertir est 1e1 1EeNleEeT ihre
Aktivität un löscht das apostolische Feuer aus Freilich verlangt das Kerygma dieser
Wahrheiten VO: Verkünder jel Takt wenn auch die leiseste Verletzung der
empfindlichen Gefühle der Hörer vermieden werden soll ber selbst diesem
gunstigsten Fall können WITr nicht 111Mer auf Erfolg rechnen

KLAUSENER

Zur Entwicklung deutsch-polnischen Verhältnis
„Am ugus 1965 jährt sich ZU Male der Tag, dem August Kardinal Hlond
Primas VO  ; Polen, die Dekrete ber die Errichtung der irchlichen UOrganisation

den Westgebieten des wiedergeborenen Vaterlandes unterzeichnete un die rdi-
nNaTrıen als kirchliche Verweser für diese Gebiete berief Mit speziellen Befugnissen
ausgestattet die ihnen Kardinalprimas Hlond erteilt hatte, übernahmen 516

September desselben Jahres die kirchliche Verwaltung i Mit diesen Worten beginnt
eın Juni 1965 Warschau VO  3 allen polnischen Bischöfen unterzeichneter
Hirtenbrief Darin wurden Polens Katholiken aufgefordert muiıt den Gläubigen
Ermland Pommern un! Land VO:  3 Oppeln Gott danken „für die Rückkehr
ihrer Lande ZU polnischen Vaterland für die wiederaufgebauten Gotteshäuser und
für die volle Wiederherstellung des kirchlich-religiösen Lebens
In Deutschland hat 11a  g diese Feiern anfangs ZWAarTr regıistriert aber 551e machten keine
Schlagzeilen Das geschah erst als Kardinalprimas Stephan Wyszynski September
VOT den versammelten polnischen Bischöfen Uun! 000 Gläubigen ZU Abschluß der
Gedenkteierlichkeiten predigte Liest INa  ’ heute die Meldungen ber die Breslauer
Feierlichkeiten och einmal nach stellt 100028  aD fest daflß die erregte Reaktion der deutschen
Offentlichkeit jel WEN1IgBCT durch Worte des Kardinals als durch die „Zur-Schaustellung
christlicher und politischer Embleme“‘ ausgelöst wurde, wIie die Hamburger Zeitung
‚„Die Welt“ berichtet! Die Berichte wurden fast allen Zeitungen durch entsprechende
Bilder belegt
Diese Bilder etizten den Akzent unter dem alles bewertet wurde, Was Anfang
September Breslau geschah Dabei wird I1a  3 bedenken uSSsen, daß der deutsche

„Die Priester irugen Meigewänder, auf denen das polnische Staatswappen angebracht
war.“ Die Welt, Nr. 203 VO: September 1965 Die „Frankfurter Allgemeine Zeitung“
(Nr. 203 VO September schrieb: „Bis die Äußerlichkeiten der Zeremonien
TIu sich die Absicht des polnischen Episkopats aus, den Zusammenhang zwischen
polnischem Uun! schlesischem Gebiet demonstrieren Selbst die Meß£ßgewänder der
zelebrierenden Priester und die Gewänder der Ministranten dienten diesem Zweck, S 1

zeigten den polnischen Adler, das Wappen Schlesiens und das der schlesischen Hauptstadt
Bres au.  s

104


