
Konzentrationslager Dachau starb, weil sich für polnische Zwangsarbeiterinnen
eingesetzt hatte, die miß£handelt worden wWaren, Pfarrer Joseph Lenzel aus Berlin-
Niederschönhausen, der 1m gleichen. Jahre 1m Dachau umkam, weil icht kon-
trolliert hatte, ob Polen in deutschen und Deutsche 1n polnischen Gottesdiensten
seiner Kirche gewesen Pfarrer Albert Willimsky aus Stettin-Podejuch, der
schon 1940 Konzentrationslager Sachsenhausen eın Leben ließ, weil eT einer
Bemerkung das Recht der Polen auf die Verteidigung ihrer Heimat anerkannt hatte
1 Jas Lebensopfer dieser Priester un! vieler anderer, die 1n gleicher Weise unbeirrbar
nach Recht un (‚ewissen lebten, mu die Schritte ZU Frieden ermutigen?®.

PASTORALFRAGEN

O STEINDL

Gelübdeverpflichtung un Zölibatsverpflichtung
In seInem ersten Weltrundschreiben J J: Petri Cathedram“ verkündete der unvergeß-
iche aps Johannes der Welt „Hauptzweck dieses Konzils wird se1in, das
Wachstum des katholischen Glaubens ördern, die Sitten des christlichen Volkes
erneuern und die kirchlichen Rechtsnormen den Bedürfnissen und dem Denken unseTer

eit anzupassen‘?.“ Diese pastorale Zielsetzung des Konzils unterstrich und vertiefte
der Papst noch 1n der Eröffnungsrede Z.U Konzil Oktober 1962, als er sagte,
die Kirche wolle den ‚„Arrtümern, den Notwendigkeiten und Chancen NSseTer eit
Rechnung tragen“, nicht mehr wI1e einst „mut oroßer Strenge“ die rrtümer verurteilen,
sondern „lieber das Heilmittel der Barmherzigkeit anwenden, als die Waffe der Strenge
erheben Sie 11 sich damit als ine sehr liebevolle, gütige und geduldige Multter
erweisen, voller Erbarmen und Wohlwollen ihren Kindern, die s1e verlassen
haben“?. aps Paul VI erklärte bei der Eröffnung der Session des I1 Vatikanischen
Konzzils September 19063, dafß etr den von seinem Vorgänger „eingeschlagenen
Weg wieder aufnehmen“ wolle und daß ihm die „pastorale Zielsetzung des Konzils
jetz als noch dringlicher und £ruchtbarer erscheine als früher“®3
Gestützt auf diese Worte höchster kirchlicher Autorität und ermutigt durch eine
jungster eit sich zögernd anbahnende Dispenspraxi1s der Kirche soll mıit diesem
Beitrag e1in pastorales Anliegen aufgegriffen werden, das den heißen Eisen der
irchlichen Disziplin gehört: die rage ach der Rekonziliation zivilgetrauter Priester
mıit der Kirche Der Kirche, die sich VOoIml ihrer Frühzeit mıit Berufung auf (Zal 4,
Mutter ennt un! als solche versteht, kann und darf das Los jener Söhne und deren
Familien icht gleichgültig se1in, die die Schuldfrage cel1l 1ler ausgeklammert aus

irgendeinem Grunde ihren priesterlichen Dienst verlassen, die Verpflichtung ZU

Zölibat abgeschüttelt und eine Zivilehe geschlossen haben Auf Grund ihres un1ıver-
salen Heilsauftrages muß sich ihre mütterliche Liebe un orge auch diesen Unglück-
lichen zuwenden.
In der ZUT Zölibatsfrage erschienenen Literatur wird das Problem ZWarTr nach allen
Seiten betrachtet, etwa darauf hingewiesen, daß CS5 zwischen dem 7ölibat des Welt-
riesters und der 1m Ordensstande gelobten Keuschheit keinen Unterschied der
‚„‚Sache“ gebe; wird, wenn auch icht immer mit der wünschenswerten Klarheit,
auf den verschiedenen Rechtsgrund der Verpflichtung UT vollkommenen Keuschheit
1mMm Ordensstand und 1m Weltpriesterstand hingewiesen. Nirgends aber findet sich,

1< Vgl Heinz K Blutzeugen des Bistums Berlin; Morus- Verlag, Berlin 1952
UOrientierung, (1959), 151 » Herder-Korrespondenz, (1962),

3 eb (1963),

116



wel  eba WIT sehen können, Hinweis auf die verschieden gehandhabte spens-
PIaAXlsS der Kirche, wenn darum geht VO  - der der Ordensprofeß gelobten oder
durch den Empfang der höheren Weihe übernommenen Verpflichtung AF Keuschheit

dispensieren Mit anderen Worten Die Kirche befreit großherziger VO:  3 Ver-
pflichtung, die aus Gott gegebenen Versprechen erwächst, als von eiller Ver-
pflichtung, 1e 1 eın positiven Kirchengesetz gründet. Dieser Umstand soll
folgenden bewiesen und beleuchtet werden.

Die Gelübdeverpflichtung
Die Moraltheologie und das kanonische echt definieren das Gelübde als e1inl mi1t
freiem Willen und mit Überlegung Gott gemachtes Versprechen (can 1307 Drei
wesentliche Elemente gehören SOMItT Gelübde
a) die feste Entschiedenheit des Gelobenden Ein Gelübde 1st mehr als e 1in bloßer
Vorsatz Während ein Vorsatz verschiedene Grade der Festigkeit und Entschiedenheit
zuläßt 1ST das Gelübde eın ersprechen Gott verbunden MI1tT dem festen Willens-
entschluß sich Gott gegenüber estimmten Leistung verpflichten Aus
diesem Versprechen erwächst dem Gelobenden die sittliche und rechtliche Treuepflicht

wegsentlich 1S5T ferner, daß das Versprechen Freiheit und mit Überlegung gegeben
werde Die Absicht sich Gott gegenüber Leistung verpflichten, muß £rei
un! unabhängig und ach klarer und reiflicher Überlegung erfolgen Wegen des
ernsten Charakters der amtlichen Gelübde hat der kirchliche Gesetzgeber arum
Mindestaltersgrenzen festgelegt das vollendete Lebensjahr für zeitliche Gelübde
Uun| das vollendete Lebensjahr für W. Gelübde (can 573)
C) das entscheidendste Element der Begriffsbestimmung des Gelübdes liegt aber
darin, daß das Gelübde ein Gott gemachtes Versprechen Ir Das Gelübde ist ein Akt
der Gottesverehrung, ist Lob und Dienst Gottes. Das gültige Gelübde schafft eiNnNe
besondere Bindung des Gelobenden Gott, stellt, soziologisch gesehen, e1nN| unmittel-
bare Ich-Du-Beziehung zwischen Gott uUun! dem Gelobenden her Daraus ergibt sich,
daß die nähere Unterscheidung der Gelübde ach Inhalt persönliche, sachliche,
gemischte), Form (bedingte, unbedingte, ausdrückliche oder stillschweigende) oder
kirchenrechtlicher Wirkung öffentliche, private, feierliche oder einfache), unwesentlich
ist Jedes Gelübde schafft eben seinlem Wesen ach ine unmittelbare Beziehung und
Bindung Gott
Da das Gelübde ult Akt der Gottesverehrung 1ST, berührt naturgemäß auch die
Kirche als die Von Christus gestiftete Kultgemeinschaft Häring sagt darüber „Das
Gelübde des einzelnen ist eın Mitvollzug mit der priesterlichen Aufgabe der Kirche;
umgekehrt 167 auch die Kirche irgendwie mitwirkend Sie 11 selbst die prıvaten
Gelübde ihren fortwährenden Opfer- und Weihedienst hinein Das öffentliche
Gelübde mMUu bewußt ihren Händen übergeben und VO  e} ihr aNnNgsCHOMUNEN und bestätigt
werden Darum hat die Kirche 1er ein besonderes Recht Bedingungen aufzustellen,
VO  3 deren Einhaltung s1e 1  x  hre notwendige Mitwirkung abhängig macht Aus diesem
Grunde hängen die kirchlichen Wirkungen der Gelübde ausschließlich VOomn dem nicht
willkürlichen) Willen der Kirche ab Sie allein hat bestimmen, welchen Gelübden
5ö1e Offentlichkeitscharakter zuerkennt und mıiıt welchen rechtlichen Wirkungen
Die Kirche 1sSt zuständig für die Prüfung ZU Stande der Gelübde (Ordensstand)
Sie 1STt auf Grund ihrer Hirtengewalt verpflichtet kluger Führung eım Geloben
und der Erfüllung des Gelobten Auf rund ihres priesterlichen Amtes sind die
Gelübde gewissermaßen die ihren, daß S1e VOomn ihr letztlich VO  - Christus) Wert
und Verdienst erhalten Auf rund ihrer Lösegewalt hat die Kirche stellvertretend
das Recht Namen Gottes die Gelübde auszulegen und lösen beziehungsweise auf
die Einhaltung drängen* 4

Häring, Das Gesetz Christi II 1961 274

WL



Die Kirche besitzt also auf Grund ihrer Lösegewalt stellvertretend 1 Namen Gottes
das Recht, Von Gelübdeverpflichtungen befreien, und s1ie übt dieses echt t+atsächlich
auch ausS, el 1mM verwaltungsgerichtlichen Weg oder auf gnadenrechtlichem Weg
(Dispens). Die Kirche hat ihrem Gesetzbuch (CC. 647, 648) die Bedingungen
und Normen festgelegt, Wa 1m verwaltungsgerichtlichen Verfahren bestimmte kirch-
iche Obere (Ortsordinarien, Generalobere, Klosteräbte) Religiosen beiderlei Geschlech-
tes mıit zeitlichen Gelübden entlassen können und die Entlassenen damit auch VvVon

ihren Gelübdeverpflichtungen entbunden sind, sofern c1e nicht eine höhere Weihe
empfangen haben Dabei ist noch beachten, daß die Entlassungsgründe weder
cittliche Mängel der Ordensperson sSeın mussen  EK (es genügt schon der Mangel der
erforderlichen Begabung) noch überhaupt auf cseiten der Ordensperson vorliegen MUS-
SE  - (schon schwere Notlage der Ordensgemeinschaft stellt einen Entlassungsgrund
dar)® Weiter verfügt das Gesetzbuch der Kirche (can. 669), daß Professen mıit ewigen
Gelübden, die aus dem Orden entlassen werden, die Ordensgelübde gebunden
bleiben, sofern icht die Konstitutionen der betreffenden Ordensgemeinschaft oder
Indulte des Apostolischen Stuhles etwas anderes verfügen. So bestimmen beispiels-
welse die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu, daß „‚die Gelübde aller Professen
da votis simplicibus, etiam perpetuls, durch den Akt der Entlassung gelöst werden“®.,
Neuerdings verfügen die Konstitutionen der meisten aikalen und auch zahlreicher
klerikaler Verbände eine Lösung der ewigen Gelübde mıit der Entlassung‘.
jel Ööfter aber macht 1e Kirche Gebrauch Von ihrer Dispensgewalt. Von dieser aber
oilt, daß 61e LUr stellvertretender Art I6r Letzten Endes ist es Ja nicht die Kirche, der
das Gelübde gemacht wurde, sondern Gott selber ist damit gemeint, nımmt ©5

und ist darum auch der Gesetzgeber. Weil die Kirche in Ausübung ihrer Dispens-
gewalt stellvertretend tatıg wird, hängt die Gültigkeit jeder Dispens VO': Vorliegen
gerechter Gründe ab
Als gerechte Dispensgründe gelten u. A, die Förderung des GCeelenheils des Bittstellers
(Befreiung Vomn seelischem Zwang, VvVon Ängstlichkeit und Skrupelhaftigkeit), mangel-
hafte Einsicht 1n die Iragweite bei Ablegung der Gelübde, das Wohl der Kirche,
Verlust des Berufes. Gerade der Jetztgenannte Dispensgrund stellt einen der
häufigsten vorgebrachten Dispensgründe dar und wird der Praxis der Dispens-
erteilung auch akzeptiert, selbst WEe' es sich Dispens Von feierlichen Ordens-
gelübden handelt und der Dispenswerber bereits die Subdiakonats- oder Diakonats-
weihe empfangen hat! Wie ist die Milde der Kirche 1n solchen Fällen erklären und

rechtfertigen? Häring sagt dazu: „DBei Dispens Von Ordensgelübden wird oft
vorkommen, der Betreffende, der Dispens ersucht, ZWAaTl VO:  5 seiner Person her
keinen gerechten rund hat, daß aber die Kirche trotzdem rund hat ZUT

Erteilung der Dispens, weil schließlich immer auch das Wohl der Kirche und der
betreffenden Ordensgemeinschaft geht 5So, wenn der Betreffende seinen Eifer völlig
verloren hat, einer der ewig Unzufriedenen ist, Unfrieden und Unzufriedenheit stiftet
oder innerhalb und außerhalb des Klosters Ärgernis erregt. Für ihn ware das £freilich
zunächst eın Grund, Dispens erbitten, sondern vielmehr ein zwingender Grund,
unter Gebet und Buße ZU früheren FEifer zurückzukehren. Wenn sSta dessen seine
Opfergaben (seine Gelübde), die feierlich auf den Altar der Gottesverehrung gelegt
hat, durch sein schlecht motiviertes Dispensgesuch vVon Gott und der Kirche zurück-
fordert, sündigt er ZWAarTr seine Gelübde, aber der kirchliche Obere wird mit
Rücksicht auf die Ordenszucht und die Ehre der Gemeinschaft die ispens geben
können beziehungsweise geben S  mussen, falls eın Gesinnungswechsel Z erhoffen
ist Der Dispensierte oder durch eigene Schuld Entlassene ist wirklich von seinen

5 Hanstein, Ordensrecht, 284
6 Schönsteiner, Grundriß des Ordensrechtes, 1930, 659 Anm

anstein, 292

118



Ordensgelübden gelöst, da Ja aus dem Ordensstand ausscheidet, 1n I-Iinsidfi. auf den
er 61e abgelegt hat Er ist jedoch durch die ungerecht ZWUNgeENe Dispens nicht gelöst
VOomn der Sünde der Untreue und ebensowenig VO:  »3 der Pflicht der besonderen Sühne-
leistung für 1e Gott verweigerte Opfergabe8®.”
Zusammenfassend mußfß gesagt werden, daß die Kirche VO'  - den Verpflichtungen, die
au>s Gott zgemachten Versprechen entspringen, entbindet, wenn 1es5 1 Wohle der
Bittsteller oder durch das Wohl der Kirche begründet 1st.

Die Zölibatsverpflichtung
Die Verpflichtung ZU Zölibat gründet 1mM irchlichen Gewohnheitsrecht un:! 1
positiven Kirchengesetz und wird mıit dem Empfang der höheren Weihe (Subdiakonat)
übernommen. Wer sich freiwillig ZU Empfang der höheren Weihe entscheidet, über-
nimmt damit die Verpflichtung ZU Zölibat icht anders als die übrigen geistigen
Standespflichten, wI1e etwa die Gehorsamspflicht (can. Z 128), die Verpflichtung
ZUT Verrichtung des kirchlichen Stundengebetes (can 135) oder die Pflicht ZUT Über-
nahme des Dienstes der Diözese (can. 128)
Die Ansicht der sogenannten Gelübdetheorie, welche die Verpflichtung ZU 7Zölibat
aus einem bei Empfang der Subdiakonatsweihe stillschweigend abgelegten Gelübde
entspringen läßt, wird von der überwiegenden Mehrzahl der Kanonisten abgelehnt.
Die genannte Theorie hat icht L1LUTI die Geschichte der Entwicklung der Zölibats-
gesetzgebung sich die und Weise der Durchführung der diesbezüglichen
Bestimmungen der Kirche bilden eın Ruhmesblatt der Kirchengeschichte® sondern
auch die Praxis der Kirche, die VO' Weiheempfänger eın Gelübde verlangt, weshalb
auch dem Weiheempfänger icht unterstellt werden darf, daß eın Gelübde, welcher

immer, abgelegt habe Die Gelübdetheorie annn aWaTı darauf hinweisen, daß auf
manchen Synoden (Toledo S27° Orange 441, Arles 443) VOoINn den Weihekandidaten Vor

Empfang des Subdiakonates eın förmliches Gelübde der Enthaltsamkeit verlangt
wurde. Diese Praxis e1ines votum castıtatıs verschwand aber csehr bald wieder, und
sah sich die Gelübdetheorie einer Hilfskonstruktion eZWUNgeEN mıit der Behauptung,
daß mit dem Empfang der Subdiakonatsweihe eın  Z vVvotum castıitatis tacıtum S€  c

implicitum verbunden sel, jeder Kandidat des Subdiakonates lege SO  1ıt still-
schweigend oder einschlußweise das Keuschheitsgelübde ab, und dieses Gelübde habe
auf rund kirchlichen Gesetzes ehevernichtende Kraft lar und pragnant sagt hiezu
Mörsdorf: „Der Ötreit den Verpflichtungsgrund des Zölibates ist alt und WarTr dem
Gesetzgeber wohl bekannt. Da sich der Gesetzgeber indessen nicht ZUT Gelübdetheorie
bekannt hat, vielmehr ebenso wı1e das Tridentinum (sess. XN Can.,. klar zwischen
der auf dem Gesetze der Kirche beruhenden Zölibatspflicht der Geistlichen höherer
Weihe und der kraft amtlichen Gelübdes gegebenen Pflicht der Religiosen unter-
scheidet (vgl 085 n. S, O72 1073, 2388 1); ist die Gelübdetheorie abgelehnt.
Wie aps 1US XN Dezember 1950 VOT dem Religiosenkongreß un: Hinweis
auf die verschiedene Bindung des Religiosen un:! des Weltgeistlichen anführte, hindert
dies jedoch nicht, daß der Weltgeistliche privat und UÜUS eigenem Antrieb die dem
Religiosen eigenen Bindungen übernimmt. Damit wird anerkannt, die Zölibats-
pflicht der Geistlichen höherer Weihen als allgemeine Pflicht nicht auf einem Gelübde,
sondern auf dem Kirchengesetz beruht Diese Grundlage ist ausreichend, weil das
kirchliche Gesetz icht bloß nach außen wirken, sondern auch das Innenleben formen
will, und zudem fester und strenger als jene der Gelübdetheorie. Wollte IMNan, wWas
de ege erenda EerwOogecCNhN werden könnte, die Gelübdetheorie eintreten, müßte
mit Rücksicht auf die hohe Bedeutung des Zölibates für das Gemeinschaftsleben der

Häring, 280
cfr. Schönsteiner, TUNAdT!: des Eherechts, 1937, 315 EI Plöchl, Geschichte des Kirchen-
rechts, IL, 1955, 663 HI Pfliegler, Der Zölibat, 1965,

119



Kirche icht eın priıvates, sondern ein amtliches Gelübde (votum publicum) an-
gCNOMMEN werden. Hierzu aber bedürfte es einläßlicher gesetzlicher Bestimmungen‘*®.“
Gegen die Gelübdetheorie spricht endlich auch die Tatsache, daß nach geltendem
Kirchenrecht die Gelübdeablegung „ausdrücklich“ geschehen hat, der Profeß-
kandidat MU: eine ausdrückliche Erklärung abgeben (can. 572 Während
die Kirche früher auch die professio tacıta anerkannte, versagt 61e  O ihr heute die
Anerkennung Würde sich der Gesetzgeber ZUTXI Gelübdetheorie bekennen, ware  mel
unerklärlich, dafß sich 1n einer bedeutungsvollen Sache wIıe der 7ölibat ist, mit
einem stillschweigenden Gelübde 7zufrieden gäbe.
S0 gründet also nach der besser fundierten Meinung die Verpflichtung ZU 7Zölibat
1n der auf Gewohnheit und Gesetz beruhenden Ordnung der Kirche. IrTotz dieser
Tatsache pflegt die Kirche VOIl der durch ihr Gesetz auferlegten Verpflichtung ungleich
schwerer dispensieren wI1e vVon der aus einem Gott gemachten Gelübde entspringen-
den Verpflichtung. Während die Kirche, wI1e oben dargelegt wurde, bestimmten kirch-
lichen Personen das Recht einraumt, iın den VO Gesetz vorgesehenen Fällen Professen
mit zeitlichen und ewigen Gelübden entlassen, womiıit dann auch die LOsSung
VOIl den Gelübdeverpflichtungen verbunden ist, enthält das kirchliche Gesetzbuch keine

weitgehende Möglichkeit, VO  5 der Verpflichtung des Zölibates befreien. Der
Codex macht eine einzıge Ausnahme: In Todesgefahr können Subdiakone und Diakone
VO: Ortsoberhirten oder, We dieser icht mehr angegangenNn werden kann, VO'

Pfarrer oder VO nottrauenden Priester, ja auch VO: Beichtvater (von diesem aber L1LULI

für den inneren Bereich) VO: trennenden Ehehindernis der höheren Weihe befreit
werden (cc 1043, 1098, Auf eine Anfrage hin, ob Ortsoberhirten auf rund
des Calil. des Codex und unter Beachtung der dort festgelegten Bestimmungen Sub-
diakone un Diakone VO 7Zölibat dispensieren können, erklärte die Interpretations-
kommigssion Jänner 1949, da{fß den Ortsoberhirten diese Vollmacht icht
zukommel1l,
„DBei Diakonen und Subdiakonen pflegt der Apostolische Stuhl durch Gnadenakt VO:  »

der Zölibatspflicht befreien:; eine Shnliche Dispenspraxis hat sich in Jungster eit
auch £ür Priester angebahnt!?,“ Damit sind WIT bei unseTeNnN pastoralen Anliegen
angekommen, VOIL dem eingangs die ede WAar.

Die Bıtte die Kirche
Da der 7Zölibat positives Kirchengesetz ist, VO:  a dem die Kirche theoretisch und
praktisch dispensieren ann un! 1U  a +atsächlich auch dispensieren bereit ist, damit
die CGjewissen der 1n Zivilehe lebenden Priester und ihrer Ftrauen beruhigt, ihr Ver-
hältnis kirchlich geordnet un diese Unglücklichen mıit der Kirche ausgesöhnt werden
können, lautet NseTe inständige Bitte die Kirche: Als liebevolle und gutige
Multter mOoge die Kirche den ernstlich Aussöhnung bemühten zivilgetrauten rie-

ZU frühest möglichen Zeitpunkt die Gnade zewähren, ihr matrımonıum
attentaium ın eine rechtmäßige, sakramentale Ehe umzuwandeln.
Das Los dieser Unglücklichen ict bekannt: Infolge der Exkommunikation sind G1e und
ihre Frauen ausgeschlossen VO Empfang der heiligen Gakramente. Sie leiden zumeist,
auch wenn ihre bürgerliche Ehe glücklich nennen ist, 1n ständiger Gewissensnot und
seelischer Unruhe, die dann schmerzlicher empfunden wird, WEe die Kinder
AauUs solchen Ehen ZUT Erstkommunion und Z Firmung geführt werden. Wie die
Erfahrung lehrt, besteht überdies oft auch die Gefahr für Glaube und Sitte dieser
Kinder und Gefahr der Entfremdung gegenüber der Kirche, sobald 61€e in die Jahre der
Entscheidung eintreten. Wer sich diese traurige Bilanz VOT ugen hält, wird nicht

Mörsdorf, ehrbuc! des Kirchenrechts, 1, 1953, Z
11 AAS, (1949), 185

Mörsdorf, Zölibat, Lexikon Theologie Ul. Kirche, X/ 1965, 1399

120



verkennen können, dafß VO pastoralen Standpunkt aus höchst wünschenswert ist,
daß jene Verhältnisse als möglich geordnet werden, damit die erwähnten
Gefahren für die Kinder ausgeschaltet und den Eltern die Gewissensruhe Unı das
aktive Leben 1n UunNn! mit der Kirche wieder geschenkt werden können.
Allen Priestern aber gilt die liebevolle Anweisung des Artikels der Römischen
Diözesansynode 1960 „Priester, die sich Tadel oder anderen Gtrafen ausgesetzt oder
vielleicht bedauerlicherweise die Kirche verlassen haben, collten niemals aufhören,
auf die Gnade des Herrn und die Menschlichkeit und Anständigkeit ihrer kirchlichen
Oberen vertirauen. Andere Priester, zumal solche, die jenen £reundschaftlich Vel-

bunden sind, sollten, VOIl der himmlischen Liebe getrieben, eifrig darauf bedacht se1in,
solches Vertrauen jenen stärken. Gegenüber allen diesen unglücklichen Men-
schen, die iın ihrem Abfall verharren, soll die Regel Anwendung finden, die 1US X

£ruchtbar gefunden hat Je weniger WIT den Menschen ber Gott reden,
mehr steht e uU115 Gott ber Menschen reden. 1Iso soll iın diesen Dingen,
die wahrhaft traurıg sind, niemand der Freundlichkeit seiner Mitpriester oder des
TIrostes 1n seiner Anfechtung oder auch, wWenn die Verhältnisse verlangen, weltlichen
Beistandes beraubht werden!?.“ Den geradezu revolutionären Charakter dieser AÄAnwei-
SunNg ber die Behandlung abtrünniger Priester kommentierte LDomenico (Girosso
mit den Worten: IJ  1r sollten icht ersStau: se1n, hören, daß dieser Artikel
wirklich VO Vater diktiert worden ist, spiegelt doch die seelsorgerische
Teilnahme, mıit der Johannes se1in Pontifikat auszeichnet. „Unglücklich“ ist 1ın
der JIat die angemessCNE Bezeichnung für diejenigen, welche einst ZU: Klerus gehör-
ten und heute abtrünnig sind. Bisher hat die Kirche aus Gründen, die jedermann
ersichtlich sind, gegenüber solchen Personen eine sehr feste Haltung eingenommen. Sie
hat ohl niemand SONS ebensolche Maßnahmen ergriffen, enn während 61e
jederzeit bereit ist, den KReumütigen aufzunehmen, ist c1e 1n ihren Bedingungen
unerbittlich BCWESECN. Häufig hat jedoch diese Haltung der kirchlichen Behörden T1e-
ster, die sich VOIl sittlichen oder psychologischen Überlegungen leiten ließen, azu
bestimmt, alle Beziehungen diesen unglücklichen Kollegen abzubrechen, selbst
wenn 61€e früher ihre Freunde SgeEWESECN Das hat icht selten dahin geführt,
da{f die infelices schließlich ihren Glauben verloren haben Die römische Synode hat
solche Vorurteile endgültig auf ihr richtiges Ma zurückgeführt. Jedermann hat eın
Recht auf Gottes Gnade, daher sind Priester, welche gehalten sind, sich GSeelen
kümmern, die der göttlichen Gnade bedürfen, azu auch ihren rüheren Kollegen
gegenüber verpflichtet. Ja, 661e haben noch einen stärkeren Anspruch, denn diese
Männer bedürfen des Verständnisses und der Vergebung noch mehr. Es Ließen sich
viele Skandale vermeiden, wWEei1lll diese Regel 1n allen Fällen beachtet würde!lA C4

LE  RD

Aspekte der Unverheiratetenseelsorge
Immer häufiger beobachten Seelsorgsgeistliche, dafß der priesterliche Heilsdienst den
Unverheirateten 1n zunehmender Weise schwierig wird. Das 1st und für sich icht
erstaunlich, da die Pastoration fast überall mıit Problemen ringen hat. och
stellt sich gerade 1mMm Hinblick auf die Unverheirateten die ernst nehmende Frage, ob
und inwieweit sich ihre Lebensaussichten und damit auch ihre Lebenstftormen Unı
Lebensgefühle verändert haben, da{s die bisher gewohnten Seelsorgsmethoden bei
ihnen icht mehr oder doch nicht mehr genügend ankommen. Jedenfalls weısen VelI-

zit. nach ynne, Die zweite Reformation, öln 1964,
14 Civiltäa Cattolica 1960,

1271


