im Konzentrationslager Dachau starb, weil er sich fiir polnische Zwangsarbeiterinnen
eingesetzt hatte, die miShandelt worden waren, an Pfarrer Joseph Lenzel aus Berlin-
Niederschnhausen, der im gleichen Jahre im KZ Dachau umkam, weil er nicht kon-
trolliert hatte, ob Polen in deutschen und Deutsche in polnischen Gottesdiensten in
seiner Kirche gewesen waren, an Pfarrer Albert Willimsky aus Stettin-Podejuch, der
schon 1940 im Konzentrationslager Sachsenhausen sein Leben lief, weil er in einer
Bemerkung das Recht der Polen auf die Verteidigung ihrer Heimat anerkannt hatte.
Das Lebensopfer dieser Priester und vieler anderer, die in gleicher Weise unbeirrbar
nach Recht und Gewissen lebten, muf die Schritte zum Frieden ermutigen'®.

PASTORALFRAGEN

FOE FES L TN L

Geliibdeverpflichtung und Zolibatsverpflichtung

In seinem ersten Weltrundschreiben ,,Ad Petri Cathedram’ verkiindete der unvergef-
liche Papst Johannes XXIII. der Welt: ,Hauptzweck dieses Konzils wird es sein, das
Wadhstum des katholischen Glaubens zu férdern, die Sitten des christlichen Volkes zu
erneuern und die kirchlichen Rechtsnormen den Bediirfnissen und dem Denken unserer
Zeit anzupassen!.” Diese pastorale Zielsetzung des Konzils unterstrich und vertiefte
der Papst noch in der Eréffnungsrede zum Konzil am 11. Oktober 1962, als er sagte,
die Kirche wolle den ,Irrtiimern, den Notwendigkeiten und Chancen unserer Zeit
Rechnung tragen”, nicht mehr wie einst ,,mit grofer Strenge” die Irrtiimer verurteilen,
sondern , lieber das Heilmittel der Barmherzigkeit anwenden, als die Waffe der Strenge
erheben . .. Sie will sich damit als eine sehr liebevolle, giitige und geduldige Mutter
erweisen, voller Erbarmen und Wohlwollen zu ihren Kindern, die sie verlassen
haben’’2, Papst Paul VI. erklirte bei der Erdffnung der 2. Session des II. Vatikanischen
Konzils am 29. September 1963, daf er den von seinem Vorginger ,eingeschlagenen
Weg wieder aufnehmen” wolle und daf ihm die ,pastorale Zielsetzung des Konzils
jetzt als noch dringlicher und fruchtbarer erscheine als friiher”s.

Gestiitzt auf diese Worte hochster kirchlicher Autoritit und ermutigt durch eine in
jiingster Zeit sich zogernd anbahnende Dispenspraxis der Kirche soll mit diesem
Beitrag ein pastorales Anliegen aufgegriffen werden, das zu den heiffen Eisen der
kirchlichen Disziplin gehort: die Frage nach der Rekonziliation zivilgetrauter Priester
mit der Kirche, Der Kirche, die sich von ihrer Frithzeit an mit Berufung auf Gal. 4, 26
Mutter nennt und als solche versteht, kann und darf das Los jener Sohne und deren
Familien nicht gleichgiiltig sein, die — die Schuldfrage sei hier ausgeklammert — aus
irgendeinem Grunde ihren priesterlichen Dienst verlassen, die Verpflichtung zum
Zslibat abgeschiittelt und eine Zivilehe geschlossen haben. Auf Grund ihres univer-
salen Heilsauftrages muf sich ihre miitterliche Liebe und Sorge auch diesen Ungliick-
lichen zuwenden.

In der zur Zolibatsfrage erschienenen Literatur wird das Problem zwar nach allen
Seiten betrachtet, etwa darauf hingewiesen, daB es zwischen dem Zglibat des Welt-
priesters und der im Ordensstande gelobten Keuschheit keinen Unterschied in der
,Sache” gebe; es wird, wenn auch nicht immer mit der wiinschenswerten Klarheit,
auf den verschiedenen Rechtsgrund der Verpflichtung zur vollkommenen Keuschheit
im Ordensstand und im Weltpriesterstand hingewiesen. Nirgends aber findet sich,

13 Vgl, Heinz Kiihn, Blutzeugen des Bistums Berlin; Morus-Verlag, Berlin 1952.
1 Orientierung, 23 (1959), 151. 2 Herder-Korrespondenz, 17 (1962), 83 ff.
3 ebd. 18 (1963), 87.

116



so weit wir sehen konnen, ein Hinweis auf die verschieden gehandhabte Dispens-
praxis der Kirche, wenn es darum geht, von der in der Ordensprofef gelobten oder
durch den Empfang der htheren Weihe iibernommenen Verpflichtung zur Keuschheit
zu dispensieren. Mit anderen Worten: Die Kirche befreit grofherziger von einer Ver-
pflichtung, die aus einem Gott gegebenen Versprechen erwichst, als von einer Ver-
pflichtung, die in einem rein positiven Kirchengesetz griindet. Dieser Umstand soll im
folgenden bewiesen und beleuchtet werden.

1. Die Geliibdeverpflichtung

Die Moraltheologie und das kanonische Recht definieren das Geliibde als ein mit
freiem Willen und mit Uberlegung Gott gemachtes Versprechen (can. 1307 § 1). Drei
wesentliche Elemente gehdren somit zu einem Geliibde:

a) die feste Entschiedenheit des Gelobenden. Ein Geliibde ist mehr als ein blofer
Vorsatz. Wihrend ein Vorsatz verschiedene Grade der Festigkeit und Entschiedenheit
zuldft, ist das Geliibde ein Versprechen an Gott, verbunden mit dem festen Willens-
entschluBl, sich Gott gegeniiber zu einer bestimmten Leistung zu verpflichten. Aus
diesem Versprechen erwichst dem Gelobenden die sittliche und rechtliche Treuepflicht;
b) wesentlich ist ferner, da8 das Versprechen in Freiheit und mit Uberlegung gegeben
werde. Die Absicht, sich Gott gegeniiber zu einer Leistung zu verpflichten, muf frei
und unabhingig und nach klarer und reiflicher Uberlegung erfolgen. Wegen des
ernsten Charakters der amtlichen Geliibde hat der kirchliche Gesetzgeber darum
Mindestaltersgrenzen festgelegt, das vollendete 16. Lebensjahr fiir zeitliche Geliibde
und das vollendete 21. Lebensjahr fiir ewige Geliibde (can. 573);

c) das entscheidendste Element der Begriffsbestimmung des Gelitbdes liegt aber
darin, daf das Geliibde ein Gott gemachtes Versprechen ist. Das Geliibde ist ein Akt
der Gottesverehrung, ist Lob und Dienst Gottes. Das giiltige Geliibde schafft eine
besondere Bindung des Gelobenden an Gott, stellt, soziologisch gesehen, eine unmittel-
bare Ich-Du-Bezichung zwischen Gott und dem Gelobenden her. Daraus ergibt sich,
da die nihere Unterscheidung der Gelilbbde nach Inhalt (personliche, sachliche,
gemischte), Form (bedingte, unbedingte, ausdriickliche oder stillschweigende) oder
kirchenrechtlicher Wirkung (6ffentliche, private, feierliche oder einfache), unwesentlich
ist. Jedes Geliibde schafft eben seinem Wesen nach eine unmittelbare Beziehung und
Bindung an Gott.

Da das Geliibde Kult, Akt der Gottesverehrung ist, beriihrt es naturgemif auch die
Kirche als die von Christus gestiftete Kultgemeinschaft. Hiring sagt dariiber: ,,Das
Geliibde des einzelnen ist ein Mitvollzug mit der priesterlichen Aufgabe der Kirche;
umgekehrt ist auch die Kirche irgendwie mitwirkend. Sie nimmt selbst die privaten
Geliibde in ihren fortwihrenden Opfer- und Weihedienst hinein. Das offentliche
Geliibde muff bewuft ihren Hinden iibergeben und von ihr angenommen und bestitigt
werden. Darum hat die Kirche hier ein besonderes Recht, Bedingungen aufzustellen,
von deren Einhaltung sie ihre notwendige Mitwirkung abhingig macht. Aus diesem
Grunde hingen die kirchlichen Wirkungen der Geliibde ausschlieflich von dem (nicht
willkiirlichen) Willen der Kirche ab. Sie allein hat zu bestimmen, welchen Geliibden
sie Offentlichkeitscharakter zuerkennt und mit welchen rechtlichen Wirkungen. ..
Die Kirche ist zustindig fiir die Priifung zum ,Stande’ der Geliibde (Ordensstand).
Sie ist auf Grund ihrer Hirtengewalt verpflichtet zu kluger Fithrung beim Geloben
und in der Erfiillung des Gelobten. Auf Grund ihres priesterlichen Amtes sind die
Geliibde gewissermafen die ihren, so daff sie von ihr (letztlich von Christus) Wert
und Verdienst erhalten. Auf Grund ihrer Losegewalt hat die Kirche stellvertretend
das Recht, im Namen Gottes die Geliibde auszulegen und zu l6sen beziehungsweise auf
die Einhaltung zu dringen®.”

4 Hiring, Das Gesetz Christi II, 1961, 274.

117



Die Kirche besitzt also auf Grund ihrer Losegewalt stellvertretend im Namen Gottes
das Recht, von Geliibdeverpflichtungen zu befreien, und sie iibt dieses Recht tatsichlich
auch aus, sei es im verwaltungsgerichtlichen Weg oder auf gnadenrechtlichem Weg
(Dispens). Die Kirche hat in ihrem Gesetzbuch (cc. 647, 648) genau die Bedingungen
und Normen festgelegt, wann im verwaltungsgerichtlichen Verfahren bestimmte kirch-
liche Obere (Ortsordinarien, Generalobere, Klosteribte) Religiosen beiderlei Geschlech-
tes mit zeitlichen Geliibden entlassen kénnen und die so Entlassenen damit auch von
ihren Geliibdeverpflichtungen entbunden sind, sofern sie nicht eine hohere Weihe
empfangen haben. Dabei ist noch zu beachten, daf die Entlassungsgriinde weder
sittliche Mingel der Ordensperson sein miissen (es geniigt schon der Mangel der
erforderlichen Begabung) noch iiberhaupt auf seiten der Ordensperson vorliegen miis-
sen (schon schwere Notlage der Ordensgemeinschaft stellt einen Entlassungsgrund
dar)s. Weiter verfiigt das Gesetzbuch der Kirche (can. 669), daf Professen mit ewigen
Geliibden, die aus dem Orden entlassen werden, an die Ordensgeliibde gebunden
bleiben, sofern nicht die Konstitutionen der betreffenden Ordensgemeinschaft oder
Indulte des Apostolischen Stuhles etwas anderes verfiigen. So bestimmen beispiels-
weise die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu, daf ,die Geliibde aller Professen
a votis simplicibus, etiam perpetuis, durch den Akt der Entlassung gelost werden”®,
Neuerdings verfiigen die Konstitutionen der meisten laikalen und auch zahlreicher
klerikaler Verbinde eine Losung der ewigen Geliibde mit der Entlassung’.

Viel 6fter aber macht die Kirche Gebrauch von ihrer Dispensgewalt. Von dieser aber
gilt, daB sie nur stellvertretender Art ist. Letzten Endes ist es ja nicht die Kirche, der
das Geliibde gemacht wurde, sondern Gott selber ist damit gemeint, er nimmt es an
und er ist darum auch der Gesetzgeber. Weil die Kirche in Ausiibung ihrer Dispens-
gewalt stellvertretend titig wird, hingt die Giiltigkeit jeder Dispens vom Vorliegen
gerechter Griinde ab.

Als gerechte Dispensgriinde gelten u. a. die Forderung des Seelenheils des Bittstellers
(Befreiung von seelischem Zwang, von Angstlichkeit und Skrupelhaftigkeit), mangel-
hafte Einsicht in die Tragweite bei Ablegung der Geliibde, das Wohl der Kirche,
Verlust des Berufes. Gerade der letztgenannte Dispensgrund stellt einen der am
hiufigsten vorgebrachten Dispensgriinde dar — und wird in der Praxis der Dispens-
erteilung auch akzeptiert, selbst wenn es sich um Dispens von feierlichen Ordens-
geliibden handelt und der Dispenswerber bereits die Subdiakonats- oder Diakonats-
weihe empfangen hat! Wie ist die Milde der Kirche in solchen Fillen zu erkldren und
zu rechtfertigen? Hiring sagt dazu: ,Bei Dispens von Ordensgeliibden wird es oft
vorkommen, daf der Betreffende, der um Dispens ersucht, zwar von seiner Person her
keinen gerechten Grund hat, daf aber die Kirche trotzdem Grund genug hat zur
Erteilung der Dispens, weil es schlieflich immer auch um das Wohl der Kirche und der
betreffenden Ordensgemeinschaft geht. So, wenn der Betreffende seinen Eifer vollig
verloren hat, einer der ewig Unzufriedenen ist, Unfrieden und Unzufriedenheit stiftet
oder innerhalb und auBerhalb des Klosters Argernis erregt. Fiir ihn wire das freilich
zunichst kein Grund, Dispens zu erbitten, sondern vielmehr ein zwingender Grund,
unter Gebet und Bufle zum friiheren Eifer zuriickzukehren. Wenn er statt dessen seine
Opfergaben (seine Geliibde), die er feierlich auf den Altar der Gottesverehrung gelegt
hat, durch sein schlecht motiviertes Dispensgesuch von Gott und der Kirche zuriick-
fordert, so siindigt er zwar gegen seine Geliibde, aber der kirchliche Obere wird mit
Riicksicht auf die Ordenszucht und die Ehre der Gemeinschaft die Dispens geben
konnen beziehungsweise geben miissen, falls kein Gesinnungswechsel zu erhoffen
ist. .. Der Dispensierte oder durch eigene Schuld Entlassene ist wirklich von seinen

5 Hanstein, Ordensrecht, 19582, 284 f.
¢ Schonsteiner, Grundriff des Ordensrechtes, 1930, 659 Anm. 1.
7 Hanstein, 292.

118



Ordensgeliibden gelost, da er ja aus dem Ordensstand ausscheidet, in Hinsicht auf den
er sie abgelegt hat. Er ist jedoch durch die ungerecht erzwungene Dispens nicht gelost
von der Siinde der Untreue und ebensowenig von der Pflicht der besonderen Siithne-
leistung fiir die Gott verweigerte Opfergabe8.”

Zusammenfassend mufl gesagt werden, daf die Kirche von den Verpflichtungen, die
aus Gott gemachten Versprechen entspringen, entbindet, wenn dies im Wohle der
Bittsteller oder durch das Wohl der Kirche begriindet ist.

2. Die Zilibatsverpflichtung

Die Verpflichtung zum Zglibat griindet im kirchlichen Gewohnheitsrecht und im
positiven Kirchengesetz und wird mit dem Empfang der hoheren Weihe (Subdiakonat)
iibernommen. Wer sich freiwillig zum Empfang der htheren Weihe entscheidet, iiber-
nimmt damit die Verpflichtung zum Zolibat nicht anders als die iibrigen geistigen
Standespflichten, wie etwa die Gehorsamspflicht (can. 127, 128), die Verpflichtung
zur Verrichtung des kirchlichen Stundengebetes (can. 135) oder die Pflicht zur Uber-
nahme des Dienstes in der Didzese (can. 128).

Die Ansicht der sogenannten Geliibdetheorie, welche die Verpflichtung zum Zslibat
aus einem bei Empfang der Subdiakonatsweihe stillschweigend abgelegten Geliibde
entspringen ld8t, wird von der iiberwiegenden Mehrzahl der Kanonisten abgelehnt.
Die genannte Theorie hat nicht nur die Geschichte der Entwicklung der Zolibats-
gesetzgebung gegen sich — die Art und Weise der Durchfithrung der diesbeziiglichen
Bestimmungen der Kirche bilden kein Ruhmesblatt der Kirchengeschichte? —, sondern
auch die Praxis der Kirche, die vom Weiheempfinger kein Geliibde verlangt, weshalb
auch dem Weiheempfinger nicht unterstellt werden darf, daf er ein Geliibde, welcher
Art immer, abgelegt habe. Die Geliibdetheorie kann zwar darauf hinweisen, daf8 auf
manchen Synoden (Toledo 527, Orange 441, Arles 443) von den Weihekandidaten vor
Empfang des Subdiakonates ein formliches Geliibde der Enthaltsamkeit verlangt
wurde, Diese Praxis eines votum castitatis verschwand aber sehr bald wieder, und so
sah sich die Geliibdetheorie zu einer Hilfskonstruktion gezwungen mit der Behauptung,
daf mit dem Empfang der Subdiakonatsweihe ein votum castitatis tacitum seu
implicitum verbunden sei, d. h. jeder Kandidat des Subdiakonates lege somit still-
schweigend oder einschlufweise das Keuschheitsgeliibde ab, und dieses Geliibde habe
auf Grund kirchlichen Gesetzes ehevernichtende Kraft. Klar und prignant sagt hiezu
Morsdorf: , Der Streit um den Verpflichtungsgrund des Zolibates ist alt und war dem
Gesetzgeber wohl bekannt. Da sich der Gesetzgeber indessen nicht zur Geliibdetheorie
bekannt hat, vielmehr ebenso wie das Tridentinum (sess. XXIV can. 9) klar zwischen
der auf dem Gesetze der Kirche beruhenden Zglibatspflicht der Geistlichen hoherer
Weihe und der kraft amtlichen Geliibdes gegebenen Pflicht der Religiosen unter-
scheidet (vgl. cc. 985 n. 3, 1072, 1073, 2388 § 1), ist die Geliibdetheorie abgelehnt.
Wie Papst Pius XII. am 8. Dezember 1950 vor dem Religiosenkongrefs unter Hinweis
auf die verschiedene Bindung des Religiosen und des Weltgeistlichen anfiihrte, hindert
dies jedoch nicht, daf der Weltgeistliche privat und aus eigenem Antrieb die dem
Religiosen eigenen Bindungen iibernimmt. Damit wird anerkannt, daf die Zélibats-
pflicht der Geistlichen héherer Weihen als allgemeine Pflicht nicht auf einem Geliibde,
sondern auf dem Kirchengesetz beruht. Diese Grundlage ist ausreichend, weil das
kirchliche Gesetz nicht blof8 nach auflen wirken, sondern auch das Innenleben formen
will, und zudem fester und strenger als jene der Geliibdetheorie. Wollte man, was
de lege ferenda erwogen werden konnte, fiir die Geliibdetheorie eintreten, so miifite
mit Riicksicht auf die hohe Bedeutung des Zolibates fiir das Gemeinschaftsleben der

8 Hiring, 280 f.
¥ cfr. Schonsteiner, Grundrif des Eherechts, 1937, 315 ff; Plochl, Geschichte des Kirchen-
rechts, 11, 1955, 663 ff; Pfliegler, Der Zolibat, 1965, 32 ff.

119



Kirche nicht ein privates, sondern ein amtliches Geliibde (votum publicum) an-
genommen werden. Hierzu aber bediirfte es einlaflicher gesetzlicher Bestimmungen!?®.”
Gegen die Geliibdetheorie spricht endlich auch die Tatsache, daf nach geltendem
Kirchenrecht die Geliibdeablegung ,ausdriicklich” zu geschehen hat, d. h. der Profef3-
kandidat muf eine ausdriickliche Erklirung abgeben (can. 572 § 1 n. 5). Wahrend
die Kirche frither auch die professio tacita anerkannte, versagt sie ihr heute die
Anerkennung. Wiirde sich der Gesetzgeber zur Geliibdetheorie bekennen, so wire es
unerklirlich, da er sich in einer so bedeutungsvollen Sache wie es der Zolibat ist, mit
einem stillschweigenden Geliibde zufrieden gébe.

So griindet also nach der besser fundierten Meinung die Verpflichtung zum Zoslibat
in der auf Gewohnheit und Gesetz beruhenden Ordnung der Kirche. Trotz dieser
Tatsache pflegt die Kirche von der durch ihr Gesetz auferlegten Verpflichtung ungleich
schwerer zu dispensieren wie von der aus einem Gott gemachten Geliibde entspringen-
den Verpflichtung. Wihrend die Kirche, wie oben dargelegt wurde, bestimmten kirch-
lichen Personen das Recht einrdumt, in den vom Gesetz vorgesehenen Fillen Professen
mit zeitlichen und sogar ewigen Geliibden zu entlassen, womit dann auch die Losung
von den Gelitbdeverpflichtungen verbunden ist, enthilt das kirchliche Gesetzbuch keine
so weitgehende Moglichkeit, von der Verpflichtung des Zolibates zu befreien. Der
Codex macht eine einzige Ausnahme: In Todesgefahr kénnen Subdiakone und Diakone
vom Ortsoberhirten oder, wenn dieser nicht mehr angegangen werden kann, vom
Pfarrer oder vom nottrauenden Priester, ja auch vom Beichtvater (von diesem aber nur
fiir den inneren Bereich) vom trennenden Ehehindernis der htheren Weihe befreit
werden (cc. 1043, 1098, 1044). Auf eine Anfrage hin, ob Ortsoberhirten auf Grund
des can. 81 des Codex und unter Beachtung der dort festgelegten Bestimmungen Sub-
diakone und Diakone vom Zolibat dispensieren konnen, erkldrte die Interpretations-
kommission am 26. Jinner 1949, daf den Ortsoberhirten diese Vollmacht nicht
zukomme!?.

,Bei Diakonen und Subdiakonen pflegt der Apostolische Stuhl durch Gnadenakt von
der Zolibatspflicht zu befreien; eine dhnliche Dispenspraxis hat sich in jiingster Zeit
auch fiir Priester angebahnt!®.” Damit sind wir bei unserem pastoralen Anliegen
angekommen, von dem eingangs die Rede war.

3. Die Bitte an die Kirche

Da der Zolibat positives Kirchengesetz ist, von dem die Kirche theoretisch und
praktisch dispensieren kann und nun tatsichlich auch zu dispensieren bereit ist, damit
die Gewissen der in Zivilehe lebenden Priester und ihrer Frauen beruhigt, ihr Ver-
hiltnis kirchlich geordnet und diese Ungliicklichen mit der Kirche ausgesshnt werden
konnen, so lautet unsere instindige Bitte an die Kirche: Als liebevolle und giitige
Mutter moge die Kirche den ernstlich um Ausséhnung bemiihten zivilgetrauten Prie-
stern zum frithest moglichen Zeitpunkt die Gnade gewithren, ihr matrimonium
attentatum in eine rechtmifige, sakramentale Ehe umzuwandeln.

Das Los dieser Ungliicklichen ist bekannt: Infolge der Exkommunikation sind sie und
ihre Frauen ausgeschlossen vom Empfang der heiligen Sakramente. Sie leiden zumeist,
auch wenn ihre biirgerliche Ehe gliicklich zu nennen ist, in stindiger Gewissensnot und
seelischer Unruhe, die dann um so schmerzlicher empfunden wird, wenn die Kinder
aus solchen Ehen zur Erstkommunion und zur Firmung gefithrt werden. Wie die
Erfahrung lehrt, besteht iiberdies oft auch die Gefahr fiir Glaube und Sitte dieser
Kinder und Gefahr der Entfremdung gegeniiber der Kirche, sobald sie in die Jahre der
Entscheidung eintreten. Wer sich diese traurige Bilanz vor Augen hilt, wird nicht

10 Morsdorf, Lehrbuch des Kirchenrechts, I, 1953, 270.
11 AAS, 41 (1949), 185.
12 Morsdorf, Zolibat, Lexikon f. Theologie u. Kirche, X, 1965, 1399.

120



verkennen konnen, da es vom pastoralen Standpunkt aus hochst wiinschenswert ist,
daf jene Verhiltnisse so frith als moglich geordnet werden, damit die erwédhnten
Gefahren fiir die Kinder ausgeschaltet und den Eltern die Gewissensruhe und das
aktive Leben in und mit der Kirche wieder geschenkt werden kénnen.

Allen Priestern aber gilt die liebevolle Anweisung des Artikels 35 der Romischen
Dibzesansynode 1960: , Priester, die sich Tadel oder anderen Strafen ausgesetzt oder
vielleicht bedauerlicherweise die Kirche verlassen haben, sollten niemals aufhoren,
auf die Gnade des Herrn und die Menschlichkeit und Anstindigkeit ihrer kirchlichen
Oberen zu vertrauen. Andere Priester, zumal solche, die jenen freundschaftlich ver-
bunden sind, sollten, von der himmlischen Liebe getrieben, eifrig darauf bedacht sein,
solches Vertrauen in jenen zu stirken. Gegeniiber allen diesen ungliicklichen Men-
schen, die in ihrem Abfall verharren, soll die Regel Anwendung finden, die Pius XL
so fruchtbar gefunden hat: Je weniger wir zu den Menschen iiber Gott reden, um so
mehr steht es uns an, zu Gott iiber Menschen zu reden. Also soll in diesen Dingen,
die wahrhaft traurig sind, niemand der Freundlichkeit seiner Mitpriester oder des
Trostes in seiner Anfechtung oder auch, wenn die Verhiltnisse es verlangen, weltlichen
Beistandes beraubt werden'®.” Den geradezu revolutiondren Charakter dieser Anwei-
sung iiber die Behandlung abtriinniger Priester kommentierte P. Domenico Grosso S. J.
mit den Worten: ,,Wir sollten nicht erstaunt sein, zu horen, daf dieser Artikel
wirklich vom Hl. Vater diktiert worden ist, spiegelt er doch die ganze seelsorgerische
Teilnahme, mit der Johannes XXIIL. sein Pontifikat auszeichnet. ,Ungliicklich” ist in
der Tat die angemessene Bezeichnung fiir diejenigen, welche einst zum Klerus gehor-
ten und heute abtriinnig sind. Bisher hat die Kirche aus Griinden, die jedermann
ersichtlich sind, gegeniiber solchen Personen eine sehr feste Haltung eingenommen. Sie
hat wohl gegen niemand sonst ebensolche Mafinahmen ergriffen, denn wiahrend sie
jederzeit bereit ist, den Reumiitigen aufzunehmen, ist sie in ihren Bedingungen
unerbittlich gewesen. Haufig hat jedoch diese Haltung der kirchlichen Behorden Prie-
ster, die sich von sittlichen oder psychologischen Uberlegungen leiten lieBen, dazu
bestimmt, alle Beziehungen zu diesen ungliicklichen Kollegen abzubrechen, selbst
wenn sie frither ihre Freunde gewesen waren. Das hat nicht selten dahin gefiihrt,
daR die infelices schlieflich ihren Glauben verloren haben. Die rémische Synode hat
solche Vorurteile endgiiltig auf ihr richtiges Ma8 zuriickgefiihrt. Jedermann hat ein
Recht auf Gottes Gnade, daher sind Priester, welche gehalten sind, sich um Seelen zu
kiimmern, die der gottlichen Gnade bediirfen, dazu auch ihren fritheren Kollegen
gegeniiber verpflichtet. Ja, sie haben sogar noch einen stdrkeren Anspruch, denn diese
Mainner bediirfen des Verstindnisses und der Vergebung noch mehr. Es liefen sich
viele Skandale vermeiden, wenn diese Regel in allen Fillen beachtet wiirde!*.”

LEONHARD M. WEBER

Aspekte der Unverheiratetenseelsorge

Immer haufiger beobachten Seelsorgsgeistliche, daB8 der priesterliche Heilsdienst an den
Unverheirateten in zunehmender Weise schwierig wird. Das ist an und fiir sich nicht
erstaunlich, da die Pastoration fast iiberall mit neuen Problemen zu ringen hat. Doch
stellt sich gerade im Hinblick auf die Unverheirateten die ernst zu nehmende Frage, ob
und inwieweit sich ihre Lebensaussichten und damit auch ihre Lebensformen und
Lebensgefiihle verindert haben, so daB die bisher gewohnten Seelsorgsmethoden bei
ihnen nicht mehr oder doch nicht mehr geniigend ankommen. Jedenfalls weisen ver-

13 zit. nach Rynne, Die zweite Reformation, Koln 1964, 56.
14 Cjyiltd Cattolica v. 5.11. 1960, 57 f.

121



