BERNHARD LISS
Das halbgeloste Problem der Feuerbestattung

Geschichte der Feuerbestattung

Obwohl die Erdbestattung alter ist, finden wir die Leichenverbrennung schon in
prahistorischer Zeit. Zeugen dafiir sind zahlreiche neolithische Brandgriber.

Im Altertum gilt die Feuerbestattung als Regel bei den Germanen, Kelten und
Slawen. In Rom bestanden beide Arten nebeneinander, doch dominierte die Ver-
brennung bis in die Kaiserzeit; sie galt auch als vornehmere Form. Erst die Christiani-
sierung beseitigte die Feuerbestattung in Rom véllig, so wie die Kirche auch bei den
Germanen die Erdbestattung durchsetzte. Bei den Griechen setzt sich die Erdbestattung
seit dem 6. Jahrhundert v. Chr. durch, nachdem noch bei Homer die Verbrennung der
Regelfall war. Babylonier und Assyrer praktizierten zeitweise beides. Bei den semiti-
schen Vilkern konnte sich die Feuerbestattung nicht durchsetzen. Die Juden betrach-
teten die Erdbestattung als gottgewollt, obwohl das Alte Testament ein ausdriickliches
Verbot der Leichenverbrennung nicht kennt. Das klassische Land der Leichenverbren-
nung ist Indien. Von hier aus gelangte diese Sitte mit dem Buddhismus auch nach
China und Japan.

Die Kirche hat iiberall dort, wo sie sich durchsetzen konnte, die Feuerbestattung ver-
dringt. Entscheidend fiir die Forderung nach der Erdbestattung war neben dem jiidi-
schen Vorbild die Grablegung Jesu, die als beispielhaft fiir den Christen angesehen
wurde. Es findet sich aber in altchristlicher Zeit keine Polemik gegen die Leichenver-
brennung, weil sie ja nicht im Gegensatz zum Auferstehungsglauben oder zu einem
anderen Dogma steht.

Einen neuen Akzent erhdlt die Frage in der Renaissance und zur Zeit der Aufklirung.
Der erste massive Versuch, die Feuerbestattung im Kampf gegen den christlichen
Auferstehungsglauben durchzusetzen, wird in der Franzdsischen Revolution unter-
nommen, allerdings ohne Erfolg. Einen wesentlichen Durchbruch findet diese Idee
erst durch die Entscheidung der Freimaurer auf dem internationalen KongreR in
Neapel 1869, die Leichenverbrennung als Waffe gegen die Kirche zu unterstiitzen.
Zur gleichen Zeit wurde auch auf den internationalen medizinischen Kongressen 1869,
1871 und 1878 aus hygienischen Griinden dafiir geworben. 1873 konnten die tech-
nischen Schwierigkeiten durch die Erfindung des Regenerativofens (F. Siemens)
iiberwunden werden. Dadurch war die praktische Durchfithrung in groferem Um-
fang moglich geworden. Am stindigen Steigen der Zahl der Leichenverbrennungen
in der Folgezeit hatte auch die marxistische Bewegung grofen Anteil. Sichtbaren
Ausdruck fand diese Haltung in der Griindung des ,, Vereins der Ereidenker fiir Feuer-
bestattung” im Jahre 1905. In der jiingsten Zeit sind jene Kriifte, die im 19. Jahr-
hundert fiir die Leichenverbrennung geworben haben, wohl noch spiirbar. Doch muf
zur Kenntnis genommen werden, daff eine neue Situation dadurch eingetreten ist, daf
hygienische, dsthetische und praktische Griinde fiir die Feuerbestattung immer mehr
angefiihrt werden und daf die weltanschaulichen Motive im Riickgang begriffen sind.

Der bisherige kirchliche Rechtsstandpunlct

Die Forderung der Erdbestattung durch die Kirche entspringt einer tiefen Ehrfurcht
vor dem menschlichen Leibe. Es wurde aber die Leichenverbrennung nie als Gegen-
satz zum Auferstehungsglauben angesehen. Das zeigt die ausnahmsweise Erlaubnis
zur Verbrennung im Notfall, zum Beispiel bei Seuchen. Aber der antikirchliche Zug
der modernen Bewegung fiir die Feuerbestattung hat die ablehnende Haltung der
Kirche verstirkt. Im CIC wird die Verbrennung der Leiche ausdriicklich verboten;
eine derartige Verfiigung darf von den Angehorigen nicht ausgefiihrt werden
(can. 1203). Wer die Verbrennung seiner Leiche anordnet, wird in can. 1240 zusam-

9 129



men mit Apostaten, Exkommunizierten, Selbstmordern, Duellanten und bffentlichen
Siindern genannt; solchen ist das kirchliche Begrdbnis zu verweigern; ihre Bestattung
hat in nicht geweihter Erde zu erfolgen (can. 1212).

Anderung der kirchlichen Vorschriften

Eine neue Situation ergibt sich durch eine Instruktion des Heiligen Offiziums vom
5. Juli 1963, die unter dem Titel ,De cadaverum crematione” in den AAS vom
24. Oktober 1965 verdffentlicht ist.

Im ersten Teil des Textes wird die Haltung der Kirche zum ganzen Problemkreis kurz
erldutert. Die Erdbestattung war und ist weiter als die normale christliche Praxis an-
zusehen. Die Beerdigungsriten zeigen ihre symbolische und religiose Bedeutung. Die
Strafen des Codex werden als Antwort auf feindselige Angriffe gegen christliche
Sitten und Uberlieferungen interpretiert. Ausdriicklich wird bekriftigt, daf die Ein-
ischerung objektiv nicht eine Leugnung christlicher Dogmen bedeutet, wenn sie auch
subjektiv in diesem Sinne gefordert wurde. Als Beleg dafiir werden auch bisher zu-
gestandene Ausnahmen angefiihrt.

Dann wird die neue Situation anerkannt, in der nicht mehr im fritheren Ausmaf
weltanschauliche Griinde fiir den Wunsch nach der Feuerbestattung mafgebend sind.
Es wird auch erklirt, daf heute hiufiger akzeptable Umstinde einer Erdbestattung im
Wege stehen. Angefiihrt werden ,hygienische, wirtschaftliche und andere Griinde
offentlicher oder privater Natur”, die nichts mehr mit ,Haf gegen die Kirche oder
die christlichen Sitten” zu tun haben.

Diese Griinde werden mit Wohlwollen beriicksichtigt und es wird hdufigen Bitten
um Milderung der bisherigen kirchlichen Disziplin entsprochen. In diesem Sinne
werden die Canones 1203 und 1240 abgeindert. Thre Bestimmungen sollen in Zukunft
nur dann Geltung haben, ,wenn feststeht, daf die Verbrennung zum Ausdrudk der
Leugnung christlicher Dogmen, aus sektiererischer Geisteshaltung oder aus Haff gegen
die katholische Religion und Kirche verfiigt wurde”.

Folgerichtig wird auch erklirt, da beim Fehlen einer antikirchlichen Gesinnung der
Sakramentenempfang und die 6ffentlichen Fiirbitten nicht zu verweigern sind.

In einem letzten Punkt folgt dann noch eine Einschrinkung. Der Ritus des kirchlichen
Begribnisses und die nachfolgenden Fiirbitten diirfen niemals am Ort der Verbrennung
selbst (,,in ipso loco cremationis) abgehalten werden.

Schwierigkeiten aus der neuen Rechtslage

Bis zum Erscheinen der Instruktion war die pastorelle Situation verhiltnismifig ein-
fach. Wer die Einischerung aus verniinftigen Griinden wiinschte, konnte darauf hin-
gewiesen werden, daf er damit — wenn auch ungewollt — eine Bewegung unterstiitze,
die einen glaubenslosen und antikirchlichen Ursprung hat. Mit diesem Argument
konnte im Sinne einer Solidaritit der Gliubigen das Opfer des Verzichtes auf einen
personlichen Wunsch verlangt werden. Nun aber sind gewisse Griinde fiir die Feuer-
bestattung von der Kirche anerkannt, und es diirfen Sakramentenempfang und
&ffentliche Fiirbitten nicht mehr verweigert werden. Durch die Einschrinkung im letzten
Punkt der Instruktion wird aber die Einsegnung eines Verstorbenen praktisch unmog-
lich gemacht, denn die Leiche wird im Normalfall nach der Totenbeschau in die Auf-
bahrungshalle des Krematoriums gebracht, wo kirchliche Zeremonien nicht stattfinden
diirfen. In den didzesanen Ausfithrungsbestimmungen werden nimlich die Worte
in ipso loco cremationis” so ausgelegt, daf eine Einsegnung ,in den Riumen des
Krematoriums” nicht erlaubt wird. Dadurch ergibt sich aber in der Praxis ein Wider-
spruch zur Grundtendenz der Instruktion.

Wer die kirchlichen Zeremonien wiinscht, miifte die Leiche zunichst in die Aufbah-
rungshalle eines Friedhofs iiberfiihren lassen. Damit sind aber betrichtliche Mehr-
kosten verbunden, die sich der wirtschaftlich Schwichere nicht ohne weiteres leisten

130



kann. Eine Bevorzugung des Reichen kann aber nicht im Sinne der neuen Bestimmun-
gen sein. Sie wiirde auch dem Geist des 2. Vatikanischen Konzils widersprechen.
Verwirrend fiir die Glaubigen wirken auch die verschiedenen lokalen Gegebenheiten.
In Orten, in denen nur eine Aufbahrungshalle fiir die Trauerfeierlichkeiten zur Ver-
fiigung steht, sowohl fiir die zur Erdbestattung als auch fiir die zur Feuerbestattung
bestimmten Leichen, gibt es keine Schwierigkeiten. Wo aber Friedhof und Kremato-
rium ortlich auseinanderliegen, ist fiir einen Katholiken, der gliubig und mit den Sa-
kramenten versehen gestorben ist, die kirchliche Zeremonie nicht méglich. Fiir den
normalen Menschen ergibt sich hier der Eindruck einer Wortklauberei, deren Sinn
kaum einzusehen ist.

Hier liegt auch die groBe Schwierigkeit fiir den Seelsorger, auf dessen Schultern die
Last gelegt ist, kirchliche Gesetze und Verordnungen durchzufithren und zu erkliren.
Die Gldubigen sind durch die Agenturmeldungen iiber den geinderten kirchlichen
Standpunkt informiert worden. Manche sehen nun die Moglichkeit, daf sich ihr
Herzenswunsch erfiillen kann, ohne daff sie dadurch mit der Kirche in Konflikt kom-
men. Nehmen wir als Beispiel einen konkreten Fall: Ein Mann wiinschte die Ein-
dscherung seiner Leiche, damit die Angehorigen leichter den Bestattungsort besuchen
konnen. In den konfessionellen Friedhofen der Stadt war ndmlich kein Grab mehr
zu bekommen. Der kommunale Friedhof liegt aber so weit von der Wohnung ent-
fernt, dafs ein Besuch des Grabes eine Wegzeit von ca. drei Stunden fordert. Der
Urnenhain dagegen ist in fiinf Minuten zu erreichen. Der Mann, ein treuer Christ,
stirbt nach Empfang der hl. Sakramente. Seine Angehorigen konnen es nun nicht
verstehen, daff wohl fiir den Verstorbenen die Seelenmesse gefeiert werden kann —
dabei geht die ganze Familie zur Kommunion —, daf8 aber bei der Verabschiedungs-
feier im Weiheraum des Krematoriums kein Priester mitwirken darf. Bei diesem
Anlaf kommen ja die Menschen zusammen wie sonst beim Begridbnis. Mit welchem
Argument soll der Seelsorger den Hinterbliebenen die Tatsache erkliren, daf Sakra-
mentenempfang und Messe méglich sind, die Exequien aber nicht gehalten werden
diirfen?

Besonders schwierig ist die Lage des Priesters, wenn er Angehorigen gegeniibersteht,
die gefithlsmifig nach dem Todesfall verstindlicherweise sehr empfindlich sind und
die der Kirche mit einer gewissen Distanz gegeniiberstehen. Was soll er sagen,
wihrend er denkt, daf8 neue Bestimmungen ja wirklich verniinftig und realistisch sein
sollten und die Gesprichspartner mit ihren peinlichen Fragen nach dem Sinn der
Neuerung einen wunden Punkt treffen? Es muf der Eindruck entstehen, daff die
Kirche zwar dem Glidubigen eine Freiheit gewihrt, ihn aber gleichzeitig diskriminiert
und wie frither als Ketzer behandelt, wenn er von dieser Freiheit Gebrauch machen
will. Gerade in einer Zeit, in der von hdchster Autoritit das aggiornamento als
Wesensbestandteil der kirchlichen Erneuerung verkiindet wurde, erwartet der denkende
Zeitgenosse einsichtige und konsequente Entscheidungen. Halbe Losungen, die in der
Praxis das nehmen, was in der Theorie zugestanden wird, empfindet man als unauf-
richtig. Der verantwortungsbewufBte Seelsorger befindet sich in einer ausweglosen
Situation. Durch die Bestimmungen der vorgesetzten Behorde ist er gebunden. Er
soll sich aber auch eine gesunde Logik und einen sicheren Instinkt fiir das Denken
des Volkes bewahren. Soll er dem Gesprich ausweichen? Soll er sich verstindnislos
stellen? Soll er durch ein ehrliches Wort die kirchliche Autoritit blofstellen?

Vom pastorellen Standpunkt aus ist auch noch zu bedenken, daff durch die Ein-
schrinkung der Instruktion eine wertvolle Méglichkeit zur Verkiindigung der christ-
lichen Botschaft von Tod und Auferstehung ungeniitzt bleiben muB. Bei einer Feuer-
bestattung ergibt sich nimlich die einzige Gelegenheit dazu bei der Verabschiedungs-
feier, die im Weiheraum des Krematoriums stattfindet.

SchlieBlich sei noch am Beispiel eines konkreten Falles aufgezeigt, welche paradoxen
Situationen sich aus der gegenwirtigen Rechtslage ergeben konnen. Ein Katholik

4 131



wurde versehen. Es wurde fiir ihn auch die Seelenmesse in der Pfarrkirche gefeiert.
Da die Angehorigen bei der eigentlichen Trauerfeier aber auf ein religioses Wort
nicht verzichten wollten, haben sie ins Krematorium einen altkatholischen Geistlichen
eingeladen. Das ist sicher nicht zu billigen. Aber die Losung solcher Ungereimtheiten
wird sicher nicht durch neue Verbote erreicht werden kénnen.

Ursache der unrealistischen Vorschriften

Bei der Instruktion handelt es sich um ein typisches Dekret, das am ,Griinen Tisch”
ausgearbeitet wurde. So entscheidende Neuerungen miiften auf einem genauen
Studium der ortlich verschiedenen Gebriuche aufbauen oder sich auf einen Rahmen
beschrinken, wobei die Einzelbestimmungen nach Lindern verschieden ausgearbeitet
werden sollten.

Die Verlautbarung in den Didzesen mit den Ausfiihrungsbestimmungen und die
Stellung verschiedener lokaler Autorititen zum Problem ist u. a. beeinflut von einer
mangelhaften Vorstellung der konkreten Umsténde. Der Ort der Trauerfeier ist hier-
zulande grundsitzlich vom Verbrennungsofen getrennt. Auferdem liegen Verab-
schiedungsfeier und Eindscherung meistens auch zeitlich auseinander. Bedacht wurde
auch wohl die Tatsache zuwenig, daff Angehorige und Bekannte traditionsgemdfl zur
Verabschiedungsfeier kommen, bei der sinngemif der Priester anwesend sein sollte,
und nicht zur Beisetzung der Urne. Der allgemeine Usus kann durch eine kirchliche
Vorschrift aber nicht einfach geindert werden. Es ist auch sehr zweifelhaft, ob eine
solche Anderung anstrebenswert wire.

Bei der Stellungnahme zu einem Problem von so praktischer Bedeutung ist eine leitende
kirchliche Institution {iberfordert, wenn alle Auswirkungen in Betracht gezogen wer-
den sollen. In unserer komplizierten Gesellschaft ist es an keiner Stelle mehr méglich,
alles zu iiberblicken. Im vorliegenden Fall hitte man wohl die Meinung der unmittel-
bar betroffenen Seelsorgepriester einholen miissen, wenn man peinliche Folgen nach
menschenméglicher Voraussicht vermeiden wollte.

Eine wichtige Grundeinstellung muf auch noch erwihnt werden. Wenn man auf
neue Wiinsche eingehen will, darf man es nicht mit halbem Herzen tun. Von einer
Erlaubnis muff man auch Gebrauch machen diirfen, ohne dann schief angeschaut
zu werden. In der Gemeinschaft der Kirche darf niemand zum Christen zweiter Giite
degradiert werden, wenn er in freier Entscheidung einen Weg wihlt, der ihm nicht
verboten ist. Ressentiments gegen eine Sache, die man immer ablehnen mufite, sind
menschlich verstindlich. Man muf sich aber auch um ihre Uberwindung bemiihen,
wenn einmal ein SchluBstrich gezogen wird.

Méglichkeiten zur Lésung des Problems

Als der Text der Instruktion erschien, wurde von denen, die mit der Endgiiltigkeit
solcher Verordnungen rechnen, der Vorschlag gemacht, die Worte ,,in ipso loco crema-
tionis” weit zu interpretieren. Da der Weiheraum des Krematoriums ja nicht der
eigentliche Ort der Verbrennung ist, konnte man sagen, daf8 hier der Priester seine
geistliche Funktion ausiiben diirfe. Auf dieser Grundlage ist auch eine Losung unter
stillschweigender Duldung der zustindigen kirchlichen Autoritit in einer osterrei-
chischen Stadt versucht worden. Aber die Ubersetzung in verschiedenen Amtsblattern
,in den Riumen des Krematoriums” und ausdriickliche Verbote einer solchen Aus-
legung haben eine allgemeine Bereinigung der Frage auf dieser Grundlage unmoglich
gemacht.

Eine voll befriedigende Losung scheint nur durch eine zusitzliche Erlaubnis des
Heiligen Offiziums méglich zu sein, die einer Abinderung der Instruktion gleich-
kommt. Offiziell ist eine solche noch nicht greifbar. Aus der Praxis mochte ich aber
folgenden Fall berichten. Von Angehorigen eines Verstorbenen wurde im Jahre 1965
die Beisetzung einer Urne verlangt. Die Leiche war in Miinchen verbrannt worden.

132



Dort hatte ein katholischer Priester die kirchlichen Zeremonien bei der Einischerungs-
feier im Krematorium vollzogen. Den Angehorigen erklirte der Seelsorger, da er mit
Erlaubnis seines Ordinariates handle. Die entsprechende Genehmigung sei mit Beru-
fung auf die zustindige romische Stelle Ende Jénner 1965 allen Seelsorgsstellen des
Erzbistums gegeben worden. Auf das betreffende Dokument kann hier nicht einge-
gangen werden, weil seine Publikation laut Anweisung des Heiligen Offiziums nicht
gestattet ist.

Es wire zu erwarten, daf8 eine Méglichkeit, die in deutschen Dibzesen besteht, auch
in Osterreich geschaffen werden sollte, Der Weg, die zusitzliche Erlaubnis des Heiligen
Offiziums zu erreichen, scheint offen zu sein. Bei Redaktionsschlufl ist allerdings fiir
Usterreich noch keine Regelung in diesem Sinne geschehen, obwohl in Miinchen das
Problem schon seit einem ganzen Jahr aus der Welt geschafft ist. Man kann wohl
sagen, dafs eine entsprechende Initiative moglichst bald ergriffen werden sollte, denn
die Zeit dringt, soll nicht durch unverstindliche Halbheiten die kirchliche Erneuerung
ihre Glaubwiirdigkeit verlieren.

Die tiefere Bedeutung des Falles

Uber den konkreten Anla hinaus ergeben sich aus der dargelegten, etwas verungliick-
ten Neuregelung der kirchlichen Bestimmungen, betreffend die Feuerbestattung einige
tiefere Erkenntnisse. Zunidchst zeigt sich, dal die autoritire Behandlung von Fragen,
die das praktische Leben der Kirche betreffen, nicht zweckmifBig ist. So wie fiir die
Ausarbeitung von Lehrdokumenten des Konzils Fachtheologen zugezogen wurden,
miissen bei seelsorglichen Fragen die entsprechenden Fachleute befragt werden, also
Priester, die aktiv in der praktischen Seelsorge titig sind.

Sinngemdf wiren fiir die Zukunft Gremien zu schaffen, in denen der Seelsorge-
klerus ein echtes Sprachrohr findet. Das ist in groftmoglichem MaRe dort gegeben,
wo nicht nur vom Bischof bestellte , Rite” gehort werden, sondern Priester, die von
ihren Mitbriidern das Mandat der Klerusvertretung haben. Wie ein konkreter Ver-
such zeigt, wird eine solche Wahl einhellig begriit und ernst genommen. Wo zur
Mitentscheidung aufgerufen wird, ist auch zu erwarten, daf die Mitverantwortung
bei der praktischen Arbeit im selben Mafe steigt. Es sei nur angedeutet, daf ein
Pastoralrat des Klerus mit der Zeit wahrscheinlich fiir viele Fragen die Erginzung
durch einen Laienrat fordern wird.

Die Reaktion der Gliubigen auf die erste Ankiindigung einer Neuregelung der kirch-
lichen Haltung zur Feuerbestattung hat gezeigt, daf im Volk bedeutend weniger
Widerstinde gegen Neuerungen bestehen, als man in leitenden Behdrden oft annimmt,
besonders wenn es nicht um einen Zwang zu etwas geht, sondern um ein groferes
Mag an personlicher Freiheit in Fragen, die eine verschiedene Einstellung erlauben.
Im Zuge der grofien kirchlichen Erneuerungsbewegung, die Papst Johannes XXIII. aus-
gelost hat, sind der Kirche in der Welt von heute groRe Chancen erwachsen. Man
glaubt an unseren Willen zum Dialog, zum Verstehen der Sorgen des modernen
Menschen, zur gemeinsamen Verantwortung aller Glieder des Gottesvolkes. Die prak-
tischen Auswirkungen des vielgerithmten Konzilsgeistes werden dariiber entscheiden,
ob die guten Ansitze in engen Gesetzen verkiimmern miissen oder ob eine grof-
ziigige Neuorientierung bisher brachliegende Krifte fiir die christliche Lebensent-
faltung wecken kann.

133



