P. Josef Low, CSsR, der seit 1936 als Vizerel-
tor und seit 1951 als beigegebener General-
relator besonders auch fiir die liturgische
Erneuerung selbstlos und rastlos in dieser
Sektion gearbeitet hat. Auch andere bekannte
Namen tauchen unter den fritheren Consulen-
tes und spiteren Consultores auf: der Hym-
nologe Guido Dreves; Albert Erhard, Profes-
sor der Kirchengeschichte in Wien und spater
in Bonn; Johann Peter Kirsch, Professor def”
Kirchengeschichte in Freiburg im Uchtland
und Direktor des pépstlichen Archiologi-
schen Institutes in Rom; Thomas Kippeli,
der Vorstand des Historischen Instituts der
Dominikaner in Rom; Josef Grisar, em. Pro-
fessor fiir Kirchengeschichte der Neuzeit an
der Gregoriana; Andreas Sampers, General-
archivar der Redemptoristen in Rom; Abt
Karl Egger, Generalprokurator der G&ster-
reichischen Augustiner-Chorherren-Kongrega-
tion in der Ewigen Stadt. Unter den Mit-

FUNDAMENTALTHEOLOGIE

VOLKEN LAURENZ, Die Offenbarungen
der Kirche. (298.) Tyrolia-Verlag, Innsbruck
1965. Leinen S 120.—, DM/sfr 19.80.

Der Titel dieses Buches meint jene besonde-
ren Offenbarungen, die nicht das Depositum
fidei begriinden, die jedoch ein auflerordent-
liches, unmittelbares Einwirken Gottes zum
Heile der Menschen darstellen. Der Ver-
fasser geht damit an eine schwierige Auf-
gabe, da es bisher noch keine zusammen-
hingende systematische Darstellung einer
Theologie der Offenbarungen” gab. Im Ge-
genteil! Die besonderen Offenbarungen wer-
den zwar in allen theologischen Disziplinen
behandelt, doch meist, ,nur um sie zu ver-
werfen, um sie aus ihrem Gebiet auszuwei-
sen; nirgends sind sie zu Hause, iiberall
stellen sie die ,armen Verwandten’ dar”
(214). Das Buch will also eine Liicke aus-
fiilllen und Anregung fiir die theologische
Diskussion geben.

Nach einer allgemein gehaltenen , Einleitung”
(I) folgt eine ldngere Ubersicht iiber das
Auftreten von besonderen Offenbarungen
und ihre Beurteilung durch die Kirche: ,Das
Faktum der Offenbarungen” (II). Darin zeigt
Volken zuerst das Auftreten von besonderen
Offenbarungen in der Urkirche und ihre Be-
kundung in der Hl. Schrift. (In den ange-
fithrten Schriftstellen handelt es sich um die
Gestalt des urchristlichen Propheten.) Dann
schildert er den Kampf der Kirchenviter um
Erhaltung und Anerkennung der Propheten-
gabe in der Kirche, die durch die falsche
Prophetie in Mifkredit gebracht wurde. Zu-
letzt bringt er die Offenbarungen des Abtes
Joachim von Fiore, der hl. Brigitta, die Stel-
lung der Reformatoren und der zeitgenossi-
schen katholischen Theologen sowie der
Mystiker, schlielich die ,grofien Erscheinun-
gen der letzten Jahrhunderte”. Im wichtigen
III. Teil ,Die Unterscheidung der Offen-

168

arbeitern (es sind gegen 80) begegnen wir
seit 1930 17 Italienern, je sechs Vertretern
Belgiens (die hohe Zahl erklért sich wohl aus
der Mitarbeit der Bollandisten), Frankreichs
und Spaniens. Studiert man den Geschéfts-
gang der Kongregation, so versteht man auch
besser, warum immer geraume Zeit ver-
streicht, bis ein historischer Proze8 zu Ende
gefiihrt ist. Fiir den Hinweis, daff die Mit-
arbeit der Advokaten bei diesem Verfah-
ren nicht als besonders zweckméBig er-
scheint (27), haben wir besonderes Ver-
stindnis.

Jeder, der mit Interesse den Gang eines
historischen Prozesses verfolgt, ob es sich
nun um Beatifikation, Kanonisation oder
Kultanerkennung handelt, wird durch die
Lektiire der vorliegenden Schrift bereichert
werden.

Bochum Josef Lenzenweger

barungen” geht es um die Unterscheidungs-
merkmale von echter und Pseudo-Offen-
barung. Der IV. Teil, ,Der Sinn der Offen-
barungen”, weist den Offenbarungen den
theologischen Ort” zu, der ihnen zukommt,
behandelt ihren Zweck und ihren rechten
Gebrauch.

Schon in der Einleitung, besonders aber im
dritten Teil werden Kriterien zur Erkenn-
barkeit echter Offenbarungen aufgestellt.
In einem besonderen Kapitel wird auf die
,Rolle der seelischen Vorginge bei der Un-
terscheidung” eingegangen. Dabei stiitzt sich
Volken wiederholt auf den hl. Johannes vom
Kreuz, der in der Anerkennung und der
geistlichen Auswertung besonderer Offen-
barungen und Visionen sehr zuriickhaltend,
ja eher ablehnend war. Der Verfasser zeigt,
wie die Kirche mit grofer Vorsicht bei der
Untersuchung der besonderen Offenbarun-
gen vorgeht und wie diese niemals zur
Grundlage einer Glaubenslehre dienen. IThren
eigentlichen Sinn haben daher die besonde-
ren Offenbarungen nicht im Bereich der
Lehre, sondern in dem des christlichen Le-
bens. ,,Was also ist der Zweck der Offen-
barungen? Es ist die Lenkung des mensch-
lichen Verhaltens in einer besonderen Situa-
tion, anders ausgedriickt: ein in einer be-
stimmten Lebenslage gegebener Befehl”
(215). Damit ist der Sinn der besonderen
Offenbarung sehr klar profiliert. Volken
fiigt erklirend hinzu, daf es bei diesen Of-
fenbarungen ,nicht um eine Lehre, sondern
um eine praktische Anweisung” geht (216).
Volken stiitzt seine Definition auf die Aus-
fithrungen des hl. Thomas von Aquin, S. th.
II II g. 174 a. 6. Thomas unterscheide da-
selbst einen doppelten Zwed< der propheti-
schen Offenbarung: Erkenntnis der gottli-
chen Wahrheit und Anleitung zu dem ent-
sprechenden Verhalten. Die besondere Of-



fenbarung diene der Anleitung zum rechten
Verhalten und hinge darum nur von den ,Er-
fordernissen der Umstidnde” ab. Trotz dieser
Einschrinkung spricht Volken dennoch den
besonderen Offenbarungen einen indirekten
EinfluB auf die Lehrentwicklung zu. ,Gott
offenbart auf ,private’ Weise eine Lehre, die
implizite in der Bibel enthalten ist. Diese
Lehre wird eines Tages nach langer Er-
klirungsarbeit zum Dogma” (247). Dieser
Vorgang hebt jedoch in keiner Weise den
Unterschied zwischen den besonderen Of-
fenbarungen und der Allgemeinen Offen-
barung auf. Die besondere Offenbarung be-
reichert nicht das Dogma. ,Ihr Inhalt hat
nicht dogmatischen Wert” (ebd.). ,Kurz, die
Kirche, die eine Lehre definiert, die formal
durch eine besondere Offenbarung gegeben
wurde, erhebt nicht diese zum Rang eines
Dogmas, sondern sie betrachtet sie entweder
als Bestdtigung oder als Gelegenheit, die da-
zu gedient hat, dieselbe Lehre in den grofien
Quellen der Allgemeinen Offenbarung wie-
derzufinden. Die besonderen Offenbarungen
iiben ihren EinfluB auf den dogmatischen
Fortschritt vor allem als Gelegenheitsursa-
chen aus” (248). Dem steht nicht entgegen,
daf von den besonderen Offenbarungen
ein unmittelbarer Einfluf auf die Entwick-
lung des Dogmas” ausgehen kann, wie dies
bei der , Offenbarung der heiligen Katharina
Labouré” fiir das Dogma der Unbefleckten
Empféangnis der Fall war (250). Dazu stellt
Volken fest: ,Die Volksfrommigkeit ist im-
mer eine der stirksten Anregungen fiir die
Entwicklung der Dogmen gewesen” (ebd.).

An dieser Stelle darf nicht verschwiegen
werden, da8 sich der Verfasser manche Pro-
bleme sehr vereinfacht, ein Verfahren, das
in einem vorwiegend theologisch ausgerich-
teten Werk unbehaglich wirkt. So heifit es in
der Einleitung, die Kirche habe ,im Laufe
ihrer Geschichte Offenbarungen oder Kund-
gebungen aus dem Jenseits gelten” lassen
(10). Einige Seiten spiter wird unsere Ge-
genwart als eine ,Zeit des Umbruchs” be-
zeichnet, in der ,,Gott sich sichtbarer als Lei-
ter der menschlichen Geschicke” zeige (13).
Auch bediirften die Christen, die heute ,in-
mitten der Heiden, der Unglaubigen und der
Anhinger anderer Religionen” lebten, ,der
gottlichen Leitung notwendiger, weil sie mehr
exponiert sind” (14). Darum die besonderen
Offenbarungen! In einem theologischen

OKUMENISCHE THEOQOLOGIE

LORENZ KARDINAL JAEGER, Das Kon-
zilsdekret ,Uber den Okumenismus”. Sein
Werden, sein Inhalt und seine Bedeutung.
Lateinischer und deutscher Text mit Kom-
mentar. (Konfessionskundliche und kontro-
verstheologische Studien, Bd. XIIL) (173.)
Verlag Bonifacius-Druckerei, Paderborn 1965.
Leinen DM 14.80.

Was wird aus den Konzilstexten? Das ist

Buch sollten solche Allgemeinplitze vermie-
den werden. Direkt widersprechen muf8 man
aber der Feststellung, in der Gegenwart sei
das Vertrauen auf die Gesetze des Denkens,
die philosophische Geisteshaltung in weitem
AusmaRe verschwunden” (14). Es laBt sich
ebenso gut das Gegenteil feststellen, die Ab-
losung des Offenbarungsglaubens durch das
philosophische Denken (Jaspers). Ein Thema
wie das vorliegende sollte auch das Anliegen
des ,Dialogs” beriicksichtigen, und zwar so-
wohl des konfessionellen wie des philosophi-
schen. Es ist jedoch weder eine missionari-
sche Hilfe fiir den ,ungliubigen Philoso-
phen” noch eine apologetische Hilfe fiir den
Christen, wenn die besonderen Offenbarun-
gen als Rettungsmittel vor einer versagen-
den Philosophie hingestellt werden. Der
Verfasser stellt dabei ausdriidlich die theo-
logische Zielsetzung seines Buches heraus
und begriindet sie mit der Bemerkung, ,man
dient dem christlichen und geistlichen Leben
am besten, indem man sich auf eine streng
theologische Ebene stellt” (15). Wie storend
miissen dann solche Verallgemeinerungen
und so manche andere unkritische Bemer-
kungen wirken wie etwa der halb angesetzte
und halb widerrufene Versuch, die Historizi-
tit legendarischer Berichte zu retten wie die
von der Auffindung des Heiligen Kreuzes
oder des Leichnams des heiligen Stephanus
(251). Vielleicht wire der Verfasser von sei-
ner theologischen Zielsetzung in solche den
Gesamteindruck doch stérende AuBerungen
nicht abgeglitten, wenn er am Anfang eine
begriffliche Klirung seines Themas unter
Beriicksichtigung der charismatischen Eigen-
schaft der Prophetie gegeben hiétte an Stelle
der sehr allgemein gehaltenen ,Einleitung”.
Im Vergleich zu dem Gesamtwerk nehmen
diese stérenden AuBerungen nur wenige Zei-
len oder Seiten ein. Wiren sie unterblieben,
dann hitte das Werk nur. gewonnen. Den-
noch bleibt das Buch lesenswert und fiir je-
den Geistlichen und Katecheten ein brauch-
bares Arbeitsinstrument, da es eine gut-
verstindliche und in den Grundlagen theo-
logisch einwandfrei begriindete Darstellung
iiber die ,Besonderen Offenbarungen” gibt.
Leider mufite ich mich bei dieser Besprechung
nur auf die Ubersetzung verlassen, da mir
das franzosische Original Les Révélations
dans I’ Eglise nicht zugiénglich ist.

Erfurt Fritz Hoffmann

die Frage, die sich nach Beendigung des
II. Vaticanums immer mehr aufdréngt. Es
wire gut, wenn méglichst viele einsihen,
daB die Antwort auf diese Frage weitgehend
zusammenhingt mit jener anderen, die als
ungleich wichtiger empfunden wird, der
Frage: Was wird aus uns? Wie immer man
iiber den Wert der einzelnen Konzilsdoku-
mente urteilen mag, es laBt sich nicht be-

169



