und iiberlegenswert, was der holldndische
Autor zu sagen hat.

St. Pélten, NO. Karl Pfaffenbichler

LAURENTIN RENE, Die marianische Frage.
(186.) Verlag Herder, Freiburg 1965. Brosch.
DM 16.80.

Der bedeutende franzdsische Mariologe
(einer Familie aus der Linie der Montforts
entstammend) konzentriert die marianische
Frage auf das Problem: Welche Stellung
kommt Maria in der Theologie und im
Leben der Kirche in Wahrheit zu? Er will
die heutigen Schwerpunkte der marianischen
Theologie und Frommigkeit von vorne durch-
denken und so eine Besinnung auf katholi-
scher und dkumenischer Ebene anregen. Mit
grofBer Offenheit werden die kritischen Stel-
len beleuchtet, wobei die marianische Frage
als ein brennendes innerkatholisches Pro-
blem zur Geltung kommt und so zu ernster
Besinnung fiihrt. Erst in zweiter Linie wird
deren Losung, fiir die alle Grundsidtize ge-
nannt werden, als eine Voraussetzung fiir
die 6kumenische Begegnung betrachtet.

Als Kern der Gefahr nennt L. mit Recht die
geschlossene und sich damit abschlieBende
Spezialisierung, die in der Mariologie auf
weite Strecken hin mit theologischen Be-
griffen operiert, ohne deren Sinn im Gesamt-
dogma zu beachten (Erlosung, Verdienst
usw.). Ein geschichtlicher Uberblick bringt
eine interessante Analyse des Begriffes ,Be-
wegung”, wie er der vielschichtigen ,maria-
nischen Bewegung” zugrunde liegt, aber auch
den Gegenbewegungen und Widerstéinden,
durch die es zu einer Parteiung im Maxima-
listen und Minimalisten gekommen ist, eine
sehr betriibliche Entwicklung, die ehestens
gestoppt werden mufl. Als treibende Kraft
entdeckt L. in der Marienverehrung das
Problem des ,,Gefiihls”, womit er ohne Zwei-
fel die tiefste Ursache fiir die Krise in der
heutigen marianischen Theologie und From-
migkeit aufdeckt: Die Trennung von Lehre
und Leben, wie sie weitgehend in der Theo-
logie der letzten Jahrhunderte vorherrschend
war. Das Versagen der rein theoretischen,
abstrakten und lebensfremden Theologie ver-
anlaBte den einfachen Gldubigen, sich auf
dem Gebiet der Frommigkeit die erlaubte
Kompensation zu suchen, wofiir die Marien-
verehrung wie geschaffen war. Der Ausweg
aus dem Dilemma der beiden einander bis
zur Feindschaft gegeniiberstehenden Bewe-
gungen liegt nicht in der Wahl zwischen den
Extremen, sondern darin, zu einem iiber-
legenen objektiven Standpunkt zu gelangen.
Das vierte Kapitel schldgt die diesbeziig-
lichen Methoden vor, unter ihnen vor allem
die Erforschung der Quellen, Riickkehr zur
Bibel und zur lebensvollen Einheit des Glau-
bens der Kirche. Unter diesen Umstinden
wird sich das Okumenische Gesprich, dem
das fiinfte Kapitel gewidmet ist, fruchtbar
anlassen. i

172

So ruft das Buch zur Besonnenheit und zum
Gehorsam gegeniiber den Mahnungen der
letzten Pépste, die immer wieder vor fil-
schenden und mafBlosen Ubertreibungen in
den marianischen Tendenzen warnten. Es
wird wenige Biicher geben, die in ihrem
Appell an das christliche Gewissen so ernst
genommen werden miissen wie dieses.

PHILIPPE M.D., Einheit in Christus. Das
Geheimnis des mystischen Leibes. (219.)
Thomas-Verlag, Ziirich, Verlag Ferdinand
Schoningh, Paderborn 1965. Leinen DM 12.80.

Einleitend zeichnet der Verfasser den Drang
nach Universalismus, in dem die Menschheit
das Heil erwartet, als eine Reaktion auf den
abendlindischen Individualismus, ausgeltst
durch die Philosophie des Idealismus, der
jede Gemeinschaft zerschlagen, jede Ver-
wurzelung im physischen Weltall zerstort
und in eine unertrigliche Vereinsamung ge-
fithrt hat. So ist eine neue Gemeinschafts-
Mystik erwacht, vor allem in den Formen
des Marxismus, Evolutionismus und der
existentialistischen = Ph#nomenologie, ein
neuer Messianismus, der auf die Formel zu
bringen ist: Das Heil der Menschheit durch
den Menschen. Diese im Diesseits versin-
kende Mystik kann allein der Christ iiber-
winden, ,,wenn er — Sinn und Wirklichkeit
des Mysteriums des mystischen Leibes be-
trachtet” (19).

Die Betrachtung beginnt mit der , Offenba-
rung des mystischen Leibes Christi an Saulus
von Tarsus”. Methodisch handelt es sich um
biblische Meditationen iiber die entsprechen-
den Stellen der Paulusbriefe und die Konse-
quenzen, die aus der Einheit in Christus fiir
unser Verhalten zur Welt zu ziehen sind.
Danach wird der Weg mit der ,,Offenbarung
des Geheimnisses der christlichen Gemein-
schaft im Hebréerbrief, in der Apokalypse
und im Evangelium des hl. Johannes” fort-
gesetzt. Die christliche Gemeinschaft leuchtet
als Realitdt auf, die stark genug ist, um dem
Gemeinschaftssinn unserer Tage Richtung zu
geben. So wird im SchluBkapitel die ein-
leitende Frage wieder aufgenommen: Wie
soll sich der Christ gegeniiber den ver-
schiedenen Auswirkungen der unchristlichen
Gemeinschafts-Mystik (vor allem in der mar-
xistischen Auspridgung) verhalten? Die Ant-
wort befriedigt nicht ganz. Zu scharf wird
der Gegensatz zum Idealbild der Einheit in
Christus, als Zerrbild des Mysteriums des
mystischen Leibes, als ,Werke des Teufels,
des Drachen” (191) gesehen. Hier wird bei
allem guten Willen der Abgrund uniiber-
windlich.

In dem Buch fehlen die Kategorien, die der
modernen Welt gerecht werden kénnen. Wohl
wird der Unterschied zwischen den philoso-
phischen Theorien und den Menschen, die
ihnen anhangen, gesehen, ja es wird zu-
gestanden, daf8 die Menschen vom Ansatz-
punkt ihrer Weltanschauungen aus zur christ-



lichen Wahrheit im Vollsinn gelangen kon-
nen. Dennoch diirfte das Buch in der posi-
tiven Zuwendung zur ,Welt” hinter dem,
was das Konzilsdekret iiber ,die Kirche in
der Welt” sagt, um einige nicht unbedeutende
Schritte zuriickbleiben. Davon abgesehen,
kann es als Anleitung zum Nachdenken iiber
das Geheimnis unserer Einheit in Christus
sehr empfohlen werden.

SCHAMONI WILHELM, Die Zahl der Aus-
erwiihlten. (77.) Verlag Ferdinand Schoningh,
Paderborn 1965. Kart. DM 4.80.

Mit verstindlichem Zogern greift man nach
dem Biichlein, das seinem Thema nach fast
etwas dreist in das Konzept Gottes blicken
zu wollen scheint, bald aber fesselt den
Leser der Mut, mit dem in unserer allgemein
recht heilsoptimistischen Zeit die Frage ernst
und sehr besorgt vorgelegt wird. Gewifs kann
sie sich nur auf die relative Zahl beziehen,
d. h. auf das ungefihre Verhiltnis von Aus-
erwihlten zu Verdammten. Das ganze Unter-
nehmen rechtfertigt nicht so sehr ein beson-
deres aktuelles Interesse unserer Zeit fiir
diese Frage — es bleibe dahingestellt, ob
dies zu bedauern oder zu begriien ist —,
sondern allein die Tatsache, daf8 die Offen-
barung hieriiber einiges erkldrt und uns so
zur Stellungnahme verpflichtet. Denn: Es
13t sich theologisch nicht beweisen, daf8
die Zahl der Auserwihlten gréfler sei als die
der Verdammten. Aber ,beweist” das etwas?
Jedenfalls wird die Offenbarung sehr ver-
schieden ausgelegt, und gerade in dieser so
einzigartig letzten Frage gibt es alle Ant-
worten zwischen unchristlichem Pessimismus
und naivem Optimismus.

Der Verfasser wendet sich nach einer sehr
guten Ubersicht iiber einige die Zahl der
Auserwihlten berithrende Probleme (Gottes
Heilswille, der Menschen Freiheit usw.) zu-
nichst der kirchlichen Lehre in Vergangen-
heit und Gegenwart zu, bis herauf zu
Johannes XXIIL (Enz. ,Paenitentiam agere”).
Die Lehre der Heiligen Schrift, vor allem
in den klassischen Stellen Mt 7, 13 f., 22, 14,
Lk 13, 23 f., gibt allen AnlaBf, ernst, ja be-
sorgt iiber diese Frage nachzudenken. Hier
mufl aber die Frage an den Verfasser ge-
stellt werden, ob ,die ernste Heilssorge, die
das ganze Neue Testament durchzieht” (48),
aus einem prophetischen Vorauswissen um
die Verdammnis vieler kommt oder als War-
nung zu nehmen ist, die eine ,reale Moglich-
keit” ins Auge faBt. Leider wird nur kurz
das Problem der ,Drohung”, das selbst-
verstiandlich nicht nur eine Stilfrage ist, ge-
streift (z.B. 5. 40). So kommt der Verfasser
zur ,,Annahme, dafl viele Menschen verloren-
gehen” (49, 65 1.8.), ja es gilt ihm einfach
fiir ,bewiesen”, dafl nicht alle Menschen
selig werden. Auch die Moglichkeit einer
Bekehrung in der Todesstunde wird nur fiir
wenige angenommen (54—59). In einem An-
hang werden mehrere namhafte Zeugnisse

der Frommigkeit vorgefiihrt, die zur Frage
nach dem Heil mit dem gebotenen Ernst
Stellung nehmen.

Das Biichlein zwingt mit seinem geradezu
heroischen Ernst, die Heilsfrage mit groflerer
Zuriickhaltung und Verantwortung zu be-
denken. Es diirfte uns aber niemals von der
universalen Hoffnung abbringen, daB Gott
alle Menschen retten will und dazu Wege
hat, die nicht alle aufgeschrieben sind.

Graz Winfried Gruber

LUBAC, HENRI DE, Augustinisme et Théo-
logie moderne. (Theologie 63.) (339.) Aubier,
Editions Montaigne, Paris 1965. Kart.

Dieses Buch iiber die Stellung des Augusti-
nismus in der modernen Theologie greift ein
heifes Eisen an; galt (und gilt) doch der
theologische Augustinismus seit Baius und
Jansenius in den Augen vieler als eine hochst
verdidchtige Angelegenheit. De Lubac glaubt
die Zeit fiir gekommen, um die Ara solch
einseitiger Polemik zu verlassen und sich auf
die Suche nach einer umfassenderen Weise
des theologischen Denkens zu begeben (14).
Dieser Aufgabe unterzieht er sich mit dem
Bestedk des Historikers: Wer kithne und
womdglich neue Gedankengénge bei ihm ver-
mutet, sucht vergebens. Fast fiihlt man sich
veranlaBBt, seine Arbeit lediglich als fach-
wissenschaftlichen Beitrag zu rezensieren, so
elegant im iibrigen auch der Duktus seiner
Erorterungen ist.

Dennoch scheint mir, daf diese Diskussion
der nicht selten recht vertrackten Gedanken-
ginge der franzdsischen und belgischen
Theologen des 16. und 17. Jahrhunderts einen
breiteren Leserkreis verdient, als es zun#chst
den Anschein haben kénnte. Kein Geringerer
namlich als Arnold Toynbee (Wie stehen wir
zur Religion? Die Antwort eines Historikers,
Ziirich 1958) hat darauf hingewiesen, daff in
der Geistigkeit des 16. und 17. Jahrhunderts
schon all das in nuce aufzuspiiren sei, was
heute das Denken bewegt, und hat seiner-
seits in der erwidhnten Publikation aus-
fijhrliche Passagen eben dieser Periode ge-
widmet.

Handelt es sich hier wirklich nur um ver-
staubte Folianten, die gelegentlich vom mil-
den Interesse eines weltfremden Gelehrten
ans Licht geholt werden, um dann wiederum
in die Vergessenheit zuriickzusinken? Ich
selbst habe an anderer Stelle zu skizzieren
versucht (Lindner - Lentner - Holl, Priester-
bild und Berufswahlmotive, Wien 1963), in
welch frappierender Weise die Doktrinen
der beriihmten FEcole frangaise in die
Gegenwart hereinwirken. In der Tat bedarf
es nur einer gewissen Entschliisselung des
vor zweihundert Jahren hin und her wogen-
den Streites der Theologen um den Status
Adams vor dem Siindenfall und den Begriff
der natura pura, um die geradezu beklem-
mende Aktualitit jener scheinbar ldngst ver-
klungenen Polemiken zu erkennen.

173



