
PASTORALFRAGEN

NSGAR LBRECHT

Die Stunde des Laien un der Mönch
Diese UÜberlegungen kommen nicht AUS einem eın theoretischen Interesse: Die 1LEeUe

Zuwendung der Kirche ST Welt ordert nicht LLUTLr VO Mönch ine Besinnung auf
se1ine Rolle 1n dieser Stunde der Kirchengeschichte. Auch der Laie ist VO  . den
l1er gestellten Fragen mitbetroffen: Allzu Jange hat er 1 Banne einer sicherlich auch
zeitbedingten mönchischen Spiritualität ıtsamtft ihren Ausdrucksformen gestanden,
wenn Ausschau nach einer Möglichkeit intensiveren geistlichen und kirchlichen
Engagements hielt Weithin versucht iINnan heute, durch eine entschiedene Abwendung
VO  »3 monastisch gepragter Geistigkeit einer spezifischen Weltspiritualität
kommen. Da das Mönchtum sich aber icht als Fossil Aaus überlebten kirchengeschicht-
lichen Epochen verstehen kann, sondern Von allen Entwicklungen und Er-
kenntnissen dieser Kirche mitbetroffen ist, erhebt sich die Frage, ob nicht eine eue

Besinnung auf die Grundlagen monastischer Existenz Aspekte zutage ördern könnte,
die eine nNneuUue, positive Zuordnung VO':  } Mönchtum und Laien in der ‚„„Welt“ ermO0g-
icht Dadurch ware zugleich der Aufarbeitung eines LLU.  - einmal nicht auszulöschen-
den Abschnittes 1n der Geschichte des Laien mehr gedient als durch einen mit leichter
and vollzogenen Bruch, der sich vielleicht einmal als ‚„kollektive Verdrängung”“ rächen
könnte
Es soll icht verschwiegen werden, dafß der konkrete Hintergrund der hier vorgelegten
Überlegungen eın praktisches Experiment einer solchen uen Zuordnung VO  3 Mönch und
Laie der „Welt” ist Die Einkehrzeiten „Kloster auf Zeit“ für Männer aller Berufe, die
seit über drei ahren mehr als zweihundert Laien für jeweils wel Wochen 1n die Abtei Nie-
er‘  all eführt haben. Die Erfahrungen dieses Unternehmens geben unls die Gewißheit,

die hier versuchte neue Zuordnung Mönche und Weltlaien 1n ihrer besonderen und
gemeinsamen Aufgabe für die Kirche bestärken vermasg.

Die geschichtliche Stunde, 1ın der WIT leben, ist dadurch gekennzeichnet, daflß unsere
Welt ‚„weltlicher“ denn Je geworden ist}l. Wie sollen WIFTF uns als Christen dieser
wachsenden Säkularisierung stellen? Es kommt gaNZ darauf d. wWas WIT unter „Säku-
Jlarisierung“ verstehen. Es gibt eın Auseinanderrücken VO:  3 Kirche und Welt, das ın
der innersten Konsequenz der Sendung der Kirche liegt.
Dies ist den meisten Christen nicht bewußt Sie sehen in der Abwehr den kirchliche:

auf die Gestaltung des gesellschaftlichen Lebens LLUL eın Zeichen des sittlichen und
religiösen Vertfalls. Im Grunde eNOMUMEN ist ber der kämpferische Laizismus, der Vor
em seit den etzten zweihundert Jahren die Kirche aus ihrer bisherigen gesellschafts-
prägenden Pos  ition drängen versucht un: der s1ie iın manchen Ländern auch wirklich
daraus verdrängt hat, LLUL der Vollstrecker und Geburtshelfer einer Entwicklung, die mıit
der Stiftung der Kirche selbst eingeleitet worden ist. Ursprünglich Ja der Staat als einzige
umfassendere Organisationsform der menschlichen Gesellschaft uch verantwortlicher Träger
des Kultus, der Gottesverehrung. 50 verstand sich die griechische Polis immer auch als

mußte.
Kultverband, daß ler Religion ureigentlichsten Sinne eın Politikum genannt werden

wWel Aspekte Christentum daß Offenbarungsreligion un! als solche mıit einer
universalen Sendung betraut ist bedingen, da{fs es einerseıits seine Autorität icht auf
die Polis begründen annn und daß sich andererseits In seinem Autoritätsanspruch
auch icht auf den begrenzten Bereich einer einzelnen Polis beschränken äßt Damit
trıtt U:  3 neben den Staat eın autoritativer JIräger gesellschaftlichen Lebens für

Vgl Z Folgenden ohannes Metz, Weltverständnis Glauben. In Geist und Leben,
(1962) 165—184. Diesem Aufsatz verdankt der Verfasser entscheidende Anregungen.

224



einen seliner Sachbereiche und ZWarTr den obersten seiner Sachbereiche. 5o wird
der Staat Von seiner religiösen Funktion entlastet. Es bleiben ihm lediglich das echt
und die Pflicht, den Kaum für diesen obersten Sachbereich freizuhalten. Damit ist eın
weltlicher Bereich eben der Staat seiner religiösen, SeiINeT priesterlichen Funktion
entkleidet und also eın Stück ‚‚weltlicher“ geworden.
ber das Weltlichwerden der Welt+ geht noch tiefer: Die Menschwerdung Christi
bedeutet VOT allem eine „Entgötterung“ der Welt Sie verliert also nicht 1Ur ihre
priesterliche, sondern VOT lem ihre göttliche oder besser ihre pseudogöttliche
Würde Denn das geschichtliche Handeln Gottes 1n Christus zeigt, daß Gott der Welt
frei gegenübersteht, daß Gott nicht eın Stück dieser Welt ist, sondern daß gleich-
Ga VO  j draußen 1n 61e eintritt, also der Welt jenseitig ist, daß orößer ıst
als die Welt, daß ber ihr steht Dadurch erscheint die Welt Schärfe als
seine Schöpfung und damit als etwas Nicht-Göttliches. Wenn 61e  » weltlicher werdend

dieses ihr Anderssein erkennt, anerkennt 61e damit zugleich, oft unterbewußt, ihr
Geschaffensein. Sie verzichtet damit auf den Anspruch, ihren etzten Sinn 1n sich selbst

haben Das ist Entgötterung der Welt Sie WIT! amit erst empfänglich für die
Annahme einer Botschaft von Jjenseıits dieser Welt Sie wird erst ZU echten (jes
sprächspartner für den 61€e anredenden Gott der Offenbarung.
Gott 1l die Weltlichkeit der Welt, weil ihre Geschöpflichkeit will. Nur wird
die Welt für ihn ZU Gesprächspartner, Z Gegenüber. Darum hebt Gott durch
eine Offenbarung Christus die Ordnung der Schöpfung nicht auf, sondern be-
statıgt sie, niımmt 661e 1n Christus dadurch, daß 1ın IH  Z einen Dialog mıit der
Welt eröffnet, 1n ihrer Eigenständigkeit GSo wird die der Welt des Menschen mıit
der Schöpfung verliehene Freiheit durch Gottes Offenbarung, durch seine Mensch-
werdung bestätigt und bestärkt.
Hier liegt der theologische Grund für die relative Autonomie der weltlichen Sachbereiche.
Die Kirche at genausowenig echt diese Sachbereiche hineinzuregieren, w1ıe Jesus selbst

ablehnte, sich ZUum Richter 1n Erbstreitigkeiten der ZU) Volkskönig machen lassen.
Er ist gekommen, die Botschaft VO: Anbruch des Gottesreiches bringen, nicht aber ıine
Rechts- oder Sozialordnung für diese Welt. In dieser Ebene anerkennt fraglos die aikale
Gewialt. Nur weil die Kirche dieser sich bescheidenden Haltung 1m Laufe der Geschichte
nicht treu 1e konnte eın Laizismus aufkommen, der nicht Ur gylaubte, einen Bereich
weltlicher Eigenverantwortung in Anspruch nehmen dürfen, sondern der sich oswand
aus jeder höheren Verantwortung, der glaubte, mıit der Freiheit die doch 1m Grunde SCc-
ommen ine VO:  } ott verliehene Freiheit War ine Freiheit gefunden haben, die die
Welt 1Ur noch ihren eigenen Gesetzen verpflichtet.
och kündigt sich schon der Umschwung dieser Entwicklung Die hohe eit eines
sich selbst genugsamen Laizismus i® vorbei. ıne Welt, die sich berauschend
ihrer eigenen Kraft und Schönheit sich selber fand, beginnt erkennen, da ihre
höchsten Möglichkeiten zugleich ihre etzten Grenzen sind. Von der öhe ihrer Ent7
wicklung starrt s1e 1n den rätselhaften Abgrund des Daseins, Diese Welt wird Slf'h
ZWAarTr ihre Mündigkeit icht mehr nehmen lassen. ber 61e  < braucht 61e sich auch icht
nehmen lassen, weil eine nüchterne und enttäuschte Mündigkeit ist. 5ie ist
verade durch ihre Enttäuschung bereit geworden, sich Antwort auf ihre Fragen geben

lassen.
Darum ist diese geschichtliche Stunde auch eine eue Stunde der Kirche, weil s1e der
Botschaft der Kirche ine NeUeE TIür öffnet. ber die Mündigkeit der Welt ordert mıit
innerer Folgerichtigkeit auch eine NnEeUe Weise der Verkündigung dieser Botschaft
durch eine eue Weise der Präsenz der Kirche der Welt Darum ist diese Stunde
die Stunde des Laien. Mitten 1n der Welt und ihren Ordnungen stehend macht der
Laie die Kirche gegenwartig 1n einer Weise, die den Eigengesetzlichkeiten dieser Welt
Rechnung tragt icht Vonmn ungefähr blieb unserer eit vorbehalten, die volle
Würde des christlichen Weltstandes neu 1Ns Licht rücken.

15 225



Welche Bedeutung ann unter diesen Vorzeichen noch einem Mönchskloster zukom-
men? Kann noch mehr bedeuten als e1n interessantes, vielleicht imposantes
UÜberbleibsel aus vergangenen Epochen der Kirchengeschichte? Kan überhaupt och
einen Dienst für die Kirche dieser eit tun, der mehr ist als eine vielleicht gut-
gemeınte, aber meist schlecht gelungene und verspatete Anpassung den
wechselnden Modegeschmack einer schnellebigen Zeit? Kann och einen Dienst
leisten, der eın Beitrag AUS$S seinen ureigensten Ursprüngen ist? Ist die Kluft zwischen
dem Lebensgefühl der Kirche, das VOIl der Entdeckung der christlichen Welt-
ichkeit gepragt ist, und dem weltflüchtigen Mönchtum nich:  m schon groß, als dafß
661e noch überbrücken wäre?
ber muß enn 1ler überhaupt eine Synthese gefunden werden? are  D: nicht
denkbar, da{fs 1n der Kirche Zzwel grundverschiedene Arten der Berufung oibt, die
unverbunden nebeneinander stehen bleiben dürfen und müssen? Die Zzwel verschiede-
Nnen Aufgaben der Kirche Ausdruck verleihen, die der Begrenztheit eiIner
menschlichen Existenz icht einer Einheit verbunden werden können, die einander
LLUT auf dem Wege des geheimnisvollen Gnadenaustausches 1n der Gemeinschaft der
Heiligen helfend zugeordnet sind, ohne daß aber die einen VOon den anderen Weisung
und Vorbild für ihr konkretes, praktisches Leben empfangen könnten? Kann
einen solchen innerkirchlichen Pluralismus wirklich geben?
Die traditionelle Unterscheidung VO  3 Gebot und Rat als wel verschiedenen Formen gOött-
licher Willensäußerung, die wel verschiedene Stände 1n der Kirche begründe, eistet einem
solchen Pluralismus reilich Vorschub Doch scheint uls diese Lehre 1 Lichte theolo-
g1s VorT em bibeltheologischer Erkenntnisse stark überholungsbedürftig.
Wohl WarTr die theologische Tradition sich immer schon darin ein1g, daß das christliche Voll-
kommenheitsideal VO: Zie her 1Ur eines sein könne: das iel ist immer die voll-
kommene Liebe Was ber Wege und Mittel ZUrTr vollkommenen Liebe betrifft, ne1g IMa  }

tfen. Ist das statthaft?
auch heute noch vielfach dazu, iıne „zweistöckige“ christliche Ethik und Askese entwer-

Die praktische Erfahrung scheint zunächst afur sprechen: Der Familienvater bedient sich
allgemeinen anderer Verhaltensnormen als der ITrappist, der christliche Politiker eines

anders akzentuierten Tugendkatalogs als die klausurierte Karmeliternonne. Doch sollte
8 sich hüten, 115 der Praxis, aus der Wahrheit der Tatsachen, auch schon ine Wahrheit
der Normen ableiten Z wollen

Wenn fragen, ob 1n der christlichen Vollkommenheit nicht LLUT eine Einheit des
Zieles, sondern auch des Weges und der ittel gebe, mussen WIT zunächst feststellen,
daß Christus celbst „der Weg” ist (Joh 14, Christus ist einer, und darum ist auch
1Ur eın Weg Die empirischen Unterschiede, die Unterschiede 1n der Ebene der prak-
tischen Erfahrung, mussen WIT dagegen nach der Logik dieses Wortes Von Christus
als dem Weg als unwesentlich betrachten. Letztlich ist jeder Christ aufgerufen, auf
dem Wege der „Übergebühr“ Gott kommen, weil eben Christus selbst als der
Weg gekommen ist, mehr tun als LUr „‚die Gerechtigkeit”. Christus ist ohl
gekommen, „das Gesetz erfüllen“ (Mt 55 17) ber WIT mussen dieses Erfüllen
verstehen VOTLr allem als eın Auffüllen von Lücken Das alte Bundesgesetz wWar eine
Notordnung für den Menschen unter der Sünde Vom Menschen des Bundes
der Gnade wird mehr erwartert, weil e in dieser neugeschenkten Gnade mehr fähig
1st
Auf diesem Hintergrund sind auch die Antithesen der Bergpredigt „Ihr habt gehört,
daß den Alten gesagt worden ist aber sage euch 4 (Mt 5 2E 33)
verstehen.
1e Bergpredigt, schon in ihrem ganzen Rahmen eine symbolische Anspielung auf die
Gesetzgebung inali, ist gleichsam die Proklamation des Gesetzes für das eue
Bundesvolk. Und Gesetze richten sich immer die Gesamtheit! Die Bergpredigt
richtet sich also die Gesamtheit der Jünger Hier aber wird wıe vielen anderen
Stellen der Evangelien das Maßiß des alttestamentlichen Dekalogs, der zehn Gebote,

226



weıt überschritten: Da heißt Dn Mt 6, 19—21 „Sammelt euch nicht Schätze
un der Parallelstelle bei Z ‚„Verkauft TE abe also nichts anderes
als Was Jesus auch dem reichen jungen Mann sagte (Mt 19, 21) Was iINnan spater
gemeinhin als biblische Begründung des Armutsideals anführte, wird 1er 1n der
Bergpredigt icht einem einzelnen, sondern der Gesamtheit der Jünger, also allen
Christen, gesagt
Was Jesus also als die sittliche Norm der Neuen Ordnung verkündigt, das ıst icht
LLUTr eine vollkommenere Weise der Erfüllung der alten Gebote, sondern weit mehr als
dies. Dem entspricht auch das Wort des Apostels Paulus Z Die eit ist
4777 bemessen. Darum sollen „‚die Verheirateten leben, als waren 61e icht Ver-

heiratet, die Weinenden als weıinten sS1e nicht, die Fröhlichen, als waren 6s1e nicht
fröhlich, die Kaufenden, als behielten 661e nichts, und die mıiıt der Welt umgehen, als
hätten s1e  z nichts davon; denn die Gestalt dieser Welt vergeht.”“ Unter dem Eindruck
der Kürze dieser Zeit und der verfallenden Gestalt dieser Welt ebt jeder Christ Aug
1n Aug mit den Eschata, mıit dem Anbruch der Endentscheidung ber diese Welt
Angesichts des eschatologischen Charakters dieser Weltzeit sind alle irdischen Werte
1n erhöhtem Maße fragwürdig und als vorletzte Wirklichkeit kenntlich geworden.
Der rierer Neutestamentler Franz Mußner schreibt:,, Das Christsein, also Jüngerexistenz
1mM Sinne des Evangeliums, heißt eın Leben führen Richtung auf die evangelischen äte
Die evangelischen äte sind VO!] Evangelium her gesehen weniger eın consilium als viel-
mehr eın Programm, ja ıne Norm für die Lebensgestalt des Jüngers Jesu®.“
Bezeichnend ist auch, Fritz Tillmann, einer der Bahnbrecher der moraltheologischenNeubesinnung zwischen den beiden Weltkriegen, se1in Werk unter den Leitgedanken der
„Nachfolge Christi“ stellt. Damit zieht auch die rTrenzen des ethisch Verpflichtenden viel
weiter als gemeinhin 1n moraltheologischen Darstellungen, die ausschließlich auf em
Dekalog fußen, geschieht.
Wenn also das Programm der Bergpredigt auch für den Christen 1n der „Welt“
gilt, wenn auch seıin Leben Existenz 1m Angesicht des anbrechenden Weltendes ist,
annn rücken damit auch Weltchrist und Mönch 1ın eine größere ähe zueinander.
TIrotz des „‚einen eges  44 bleibt jedoch eın Unterschied zwischen Zzweı verschiedenen
Möglichkeiten, eın Unterschied der ZUT Bildung e1ines eigenen Rätestandes 1n der Kirche
führte. Es ist der Unterschied, der sich 1ın dem OS un“”,  nl 1n dem yals ob nicht““ bei
Paulus Y andeutet.
Man hat versucht, diesen Unterschied folgendermaßen umschreiben: Der Christ

Ordensstand erfülle die Forderungen der Bergpredigt Arı Tre  II also in der Sache,
oder: wirklich. Der Weltchrist dagegen N1Ur An voto””,  a einer inneren, geistigen Hal-
tung Diese Benennung scheint mMIr  _ schlecht oder zumindest mißverständlich se1n,
weil die „geistige“ Befolgung der Räte das Primäre ist und arum sehr wohl eın
reales Leben nach den Räten bedeutet. Die eigentlichen Entscheidungen
fallen immer der Sphäre des Geistigen. Der richtige Gegensatz „geistig“ ist nicht
‚„„‚wirklich“, sondern ‚„pbuchstäblich“ Die buchstäbliche Befolgung der Räte bedeutet
aber LLUT eın Mehr außerer Sichtbarkeit der inneren Entscheidung wenn auch
manchen Fällen die buchstäbliche Befolgung der alleinige Beweis für die Echtheit und
Ernsthaftigkeit der inneren Entscheidung eın annn und 1n jedem Fall eine posiıtive
Rückwirkung VO: außeren Vollzug auf das Lebendigbleiben der inneren Haltung eI-

folgen wird.
Weltchrist und Mönch können sich also tiefsten Kern ihrer Berufung solidarisch
wissen, nämlich in der durch die Taufe begründeten Verpflichtung, VOT dieser Welt
Zeugnis geben VO: Anbruch der Weltvollendung ın der bevorstehenden Wieder-
kunft des Herrn. Was den Mönch VO: Weltchristen unterscheidet ist allein die Weise,
wıie dieses Zeugnis ablegt: Als Ausgesonderter aus den normalen weltlichen Ord-

Nach inem unveröffentlichten Manuskript.

15* 227



Nnungen wird ZU weithin sichtbaren Zeichen für den Anbruch des eu AÄAons Das
Kloster ist nach Kierkegaard „Seh-Zeichen“, Orientierungspunkt für die Brüder
1n der „Wel_t”, und damit ommt ihm gerade 1M Blick auf die gegenwartıge Stunde
der Weltsendung der Kirche 1nNe unersetzbare Aufgabe
Zeugnis VOT der Welt geben, heißt Christus als den iın seiner Kirche fortlebenden
Herrn ZUT Darstellung bringen. JJ sequatur Christum“ JJ Christus nachzufol-
44  gen ist 1ne der Kurzformeln, 1n die der hl Benedikt den Inhalt des Mönchtums
£afßte Diese Nachahmung Jesu wird u1mso vollkommener se1in, Je mehr 661e die Fülle
des Weltauftrages Christi Z Ausdruck bringt: Jle Stationen seines irdischen Lebens,
sSeINes Leidens un! GSterbens und seliner Verherrlichung oilt gleichermaßen darzu-
stellen.? S0 lehrt die Inkarnation (Gottes den Mönch, Raum uUun! eit ernst neh-
men, wıe 61€e ihm VO'  3 Giott zugewlesen sind. Die Geburt Jesu Armut, die Flucht
nach Ägypten und das spatere Wanderleben zeigen dem Mönch, dafß 1n aller Behei-
matung und bei allem Gebrauch der Guüter dieser Erde £rei und verfügbar bleiben muß
für den größeren Ruf Gottes. Nazareth lehrt die Heiligung des gewöhnlichen Lebens
und der dienenden Arbeit. Das Wirken des predigenden, des helfenden und heilenden
Jesus ruft atuıch den Mönch ZUT tatıgen Nachfolge. Dem Leiden und Kreuz wird
ohnehin nıe ausweichen können, und die Unzulänglichkeiten un! Sünden eines
Mönchskonventes können 1 Blick auf das rettende Kreuz Christi noch geheimnis-
vollen Zeichencharakter bekommen, weil s1€e daran erinnern, dafß auch die Kirche
wWenn auch 1mM Blute Christi gereinigt und geheiligt immer Kirche der Sünder bleibt.
Im feierlichen ult aber stellt die Mönchsgemeinde die Verherrlichung des Herrn
Auferstehung und Himmelf£fahrt dar, die auch u115 durch die Taufe schon geschenkt ıst
wie Ehelosigkeit des Mönches 1st eın Zeichen mıit einer doppelten Funktion: Einmal ist
Sie Darstellung des ganz sSein prophetisches Amt hingegebenen Jesus, der für SEe1INe
Mutter un:! Brüder un! Schwestern LLUT soviel eit hat, wW1e ©5 sSe1INe messianische Auft-
yabe zuläßt; der auch VO  3 seinen Jüngern verlangt, dafß 6S1e Frau und Kinder, Haus,
Hof un Äcker des Reiches willen verlassen. Dann aber ist mönchische Ehelosigkeit
auch Darstellung der auf ihren Herrn wartenden Kirche als der eschatologischen Braut-
gemeinde. Beide Funktionen machen den Mönch doch wieder einem „ehelichen
Menschen“”, einem Menschen der Hingabe, der väterliche Kräfte und bräutlich-
mütterliche Hingabebereitschaft und Fruchtbarkeit entfalten hat, wenn seine
Lebensaufgabe nicht verfehlen will
Hier ist der Punkt, er dem verheirateten Weltchristen 1in Richtung auf die end-
zeitliche Vollendung „VOTaus‘ ist, nicht moralisch, sondern 1n der zeitlichen Verwirk-
lichung des Vollendungszustandes, 1n dem „s1ie nicht ZUT Ehe nehmen und ZUT Ehe
S! werden“, aber doch alle miteinander die ine Hingabe der einen Braut-
yemeinde leben werden. Darum auch ist die ‚„beatior vita”“ der Jungfräulichkeit kein
Sakrament wıe die Ehe Nicht, weil s1e geringer Kurs stünde, sondern weil 61e schon
icht mehr der Ebene des Sakramentes, des Zeichens der Gnade, sondern der
Ebene der vollendeten Wirklichkeit angehört.
Solch ine Nachahmung des Lebens Jesu, VOoT allem se1ines tätıgen Lebens, bedingt
einen vielfachen, sehr konkreten un:! leibhaftigen Kontakt mıit der ‚„„Welt“, mıiıt den
Menschen außerhalb des Klosters.

Der hl Benedikt hat zweifellos der Abgeschlossenheit se1ines Klosters hohen Wert beigemes-
SE  3 und daher je großen Kontakt seiner Mönche mıt der Außenwelt für chädlich
gehalten. Doch lauben WIr, daß echte Reifungsstufen christlichen Verhaltens ZU[r Welt
gibt und darum der Benediktiner VO: heute auch die großen Heiligen der eltojfen-
heit den „heiligen allgemeinen Vätern  44 zählen darf, die der Ordensvater Vel-

weist. Wer bei ihnen 1n die Schule 18 muß sich mıit größerer Hochgemutheit der
Es geht hier das, wWas die Tradition der französischen Oratorianerschule mit „les
etats de Jesus  44 bezeichnet.

228



Woeolt annehmen als die ersten Söhne Benedikts Monte assıno oder Subiaco. Würde B
Benedikt selbst Späaten uıunter seinen Söhnen, die durch diese Schule geHaANSCH sind, eın
höheres Matfi „Weltfähigkeit“ zutrauen?

5o betrachtet, hat ohl keine Stunde der Kirchengeschichte gute Voraussetzungen
geboten für eine konstruktive Zuordnung VO.:  o Kloster und Weltchristen wıe die uUuNnNnseCcIC,

£ür eine Zuordnung, die zugleich die volle Eigenständigkeit beider Ordnungen
wahren weiß.
Theologie und kirchliche Verkündigung haben den Christen der Welt 1n se1ine volle
Würde eingesetzt, nicht durch 1Nne billige Demokratisierung, sondern dadurch, dafß 61e
ihm auıch die d. ast der vollen Verantwortung für die Kirche un ihre Anwesen-
heit 1n der Welt auferlegen. Die christliche Laienschaft 1n der Welt ist 1Un nicht mehr
bloße Hilfstruppe der Hauptarmee der Priester und Ordensleute, sondern erntruppe
1n vorderster F+ront, VOon der die strengste Kampfmoral und die außerste Einsatzbereit-
schaft verlangt wird. Die 1n wachsendem Madtße beobachtende Verlagerung kirch-
licher Berufungen VO Priester- und Ordensstand auf aikale Formen kirchlicher Dienste

Gemeindehelfer un! -helferinnen, Katecheten, Missions- und Entwicklungshelfer
USW. ist 1LUTI der soziologische Reflex dieser Entwicklung, wodurch die Laienberufung
nicht mehr als sekundäre Not- und Ersatzlösung irchlichen Dienstes, sondern als voll-
wertige Berufung eigenen Rechtes aufzufassen ist.
Diese Neubewertung des Laienberufes bedeutet aber eine Vergrößerung des Abstan-
des ZU: Ordensberuf, sondern eine innere Annäherung, weil c1e  A sich dem gleichen
Programm un:! Gesetz der Bergpredigt verpflichtet weiß
Umgekehrt gibt das Erwachen einer Spiritualität der evangelischen Käte unter den
Laien 1in der Welt dem Mönch eın  z Zutrauen 1n die Möglichkeiten christlicher
Lebensgestaltung en 1ın der Welt un zugleich eın verstärktes Bewußtsein seiner
Verpflichtung ZUrT Solidarität mıit den Christen 1n der Welt Frucht dieser Entwicklung
ist das Entstehen VO Überbrückungsformen zwischen Welt- und Ordensstand 1n den
Säkularinstituten. Auch die alten Orden, die Mönchsorden eingeschlossen, können

diesem Impuls, den der Heilige Geist unseTeT Zeit geschenkt Hat: nicht achtlos
vorübergehen. Sie alle haben sich fragen, wieweit ihre Lebensformen (bis ZU  b Art
ihres Auftretens in der Offentlichkeit) och echtes „Seh-Zeichen unı glaubwürdiges,
überzeugendes Zeugnis sind oder bloß auf Selbstsicherung bedachte Tradition.
Soweit aber diese alten Traditionen werthaltiger Ausdruck für geistliche Erfahrungen
Uun! Lebenskräfte sind, werden s1e diese nicht mehr als ständisches Keservat betrach-
ten, sondern gern für das Gottesvolk der Kirche Lhenst stellen*.
Nach all dem, Was WIT ber die innere Zuordnung Von Mönch un! Weltlaie gesagt
haben, dürfte unbestritten bleiben, daß zwischen beiden Gtänden einen echten
Austausch geben ann. Daß der Mönch VO:  . der Welterfahrung seiner Brüder und
Schwestern draußen vieles lernen annn für seinen eigenen Dienst dieser Welt,
wurde schon gesagt. Das Kloster seinerseıts annn seine cse1it Jahrhunderten erprobten
Ordnungen und seine Erfahrungen 1m geistlichen Leben vermitteln. Als festgefügte
Institution bietet zugleich einen Rahmen, der ihm diesen Dienst erleichtert falls

icht ber seine eigenen Füße stolpert, daß ihm die dienenden Ordnungen, die
Hilfe eın sollten, Z Hindernis werden, dadurch, Gc1e gesetzlich mißverstanden
werden.
Das Kloster muß sich 1Ur VOor einem Mi£ßverständnis hüten und ebenfalls diejenigen,
die VO Kloster geistliche Führung erwarten: Das Kloster annn als solches nicht ZU

Leitbild und praktischen Muster für die Lebensgestaltung des Christen in der Welt
gemacht werden. Was tun kann, ist die Bewußtmachung der VO)  5 allen Christen g..

4 Nicht anders ist auch das Angebot eines Klosterlebens auf eit verstehen, wıe 1ın
der Abtei Niederaltaich geübt wird.

2

229



forderten Haltung der Totalhingabe, die Konfrontierung mit Cottes Forderung auf die
Existenz. Das INa auch durch Exerzitien oder andere Formen geistlicher Besin-

HUNS geschehen können. ‚„Kloster auf eit  44 jedoch 11 eben mehr eın als Besinnung,nämlich Einübung 1n eine eue Haltung durch den lebendigen Vollzug. Dabei ist auch
bedenken, daß icht alles Klosterleben anders ist als 1n den Lebenskreisen des

Weltchristen, als ın Familie, Arbeitsgemeinschaft, Betrieb und Gemeinde. Das Kloster
ist dies zugleich. Da{(s aber dieser einübende Vollzug dennoch 1n ıner für den Welt-
laien icht alltäglichen Ausnahmesituation geschieht, entspricht hinwiederum einem
Grundgesetz jedes großen religiösen Aufbruches: Abraham mufß aus seiner Heimat
auswandern, Moses steigt auf den Berg, das Gesetz empfangen. Und Jesus selbst
zeigt uns durch sSe1in vierzigtägiges Fasten 1n der Wüste, dieses Grundgesetz auch
1n der Ordnung des Neuen Bundes och gilt
So ist das Mönchtum auch und gerade 1n dem, worin S55 anders 157 als das Leben des
Laien 1n der ; Welt“. dennoch Sanz hingeordnet auf den Dienst seinen Brüdernraußen. Die „Stunde des Laien“ ist voll und Sanz auch seine große Stunde, derenRuf nicht überhören darf.

SCHOONENBERG

Gedanken ber die Kindertaufe
Für die weıtaus meisten Katholiken ist die Kindertaufe eın Problem, hat INa  - doch 1n
der katholischen Kirche die Kinder Jahrhunderte hindurch gleich nach der Geburt g..tauft Daher sehen WIT das Taufsakrament immer als Kindertaufe, und dieses „Phan-
tasma“ (um scholastisch reden) estimmte Kerygma und Dogma Die Theologenschweigen ber die Glaubensantwort des Täuflings (der Säugling ann Ja icht ant-
worten) und die Prediger reden Von einer Taufgnade, die mıit der Entwicklungsstufedes Kleinkindes nichts tun hat
Und doch erregte die Kindertaufe allen Zeiten Bedenken verschiedener Art Bald
War S1e selbst, bald ihre Konsequenzen problematisch. Sie kam schon 1n der Väterzeit

Übung, doch damals die getauften Kinder icht immer Säuglinge. Die Praxis,
erwachsene und führende Christen erst spät taufen, erhielt sich noch lange. Tertul-
lian konnte icht verstehen, unschuldigen Kindern das Sakrament der Schuld-
tilgung gespendet werden sollte: „quid tam festinat innOocens aetas ad remissionem
peccatorum?  144 Das War die vorpelagianische Haltung. Als durch Überwindung des
Pelagianismus die Kindertaufe gerechtfertigt WAar, wurden ihre theologischen Folge-
rungen problematisch, wı1ıe die Geschichte der Erbsündetheologie zeigt Eine Konzils-
aUSSagEC Von Vienne beweist, daß die dem ind geschenkte Taufgnade verschieden eI-
klärt wurde?, Dem frommen Mittelalter machte die Kindertaufe selbst keinerlei
Schwierigkeit. Sie wurde erst wieder ZU Problem 1n der Reformationszeit, und das
nich:  Pn bei den Wiedertäufern. Obwohl die Kindertaufe weitgehend auch bei den
Protestanten Brauch ist, wurde doch aus den Prinzipien der Reformation, besonders
aus ihrer Auffassung des Glaubens und der Sakramente heraus, Widerspruch erhoben.
Ein besonderer Gegner heute, arl Barth, nennt die Kindertaufe eine Wunde der
Kirche?
Obschon die katholische Theologie LLUTr VO:  3 wen1igem, auf reformatorischem Gebiet Um-
strıttenem, unberührt bleibt, doch VOT all.em pastorale Gesichtspunkte, die
1 De baptismo

Denzinger-Schönmetzer: Enchiridion Symbolorum, Herder 1963 (DS), nn. 904
Besonders in : Die kirchliche Lehre VO:  - der Taute, Zürich 1949

230


