forderten Haltung der Totalhingabe, die Konfrontierung mit Gottes Forderung auf die
ganze Existenz. Das mag auch durch Exerzitien oder andere Formen geistlicher Besin-
nung geschehen konnen. ,Kloster auf Zeit” jedoch will eben mehr sein als Besinnung,
nimlich Einitbung in eine neue Haltung durch den lebendigen Vollzug. Dabei ist auch
zu bedenken, daf nicht alles am Klosterleben anders ist als in den Lebenskreisen des
Weltchristen, als in Familie, Arbeitsgemeinschaft, Betrieb und Gemeinde. Das Kloster
ist all dies zugleich. Daf aber dieser einiibende Vollzug dennoch in einer fiir den Welt-
laien nicht alltiglichen Ausnahmesituation geschieht, entspricht hinwiederum einem
Grundgesetz jedes grofen religiosen Aufbruches: Abraham muf aus seiner Heimat
auswandern, Moses steigt auf den Berg, um das Gesetz zu empfangen. Und Jesus selbst
zeigt uns durch sein vierzigtigiges Fasten in der Wiiste, daB dieses Grundgesetz auch
in der Ordnung des Neuen Bundes noch gilt.

So ist das Monchtum auch und gerade in dem, worin es anders ist als das Leben des
Laien in der ,Welt”, dennoch ganz hingeordnet auf den Dienst an seinen Briidern

draufien. Die ,,Stunde des Laien” ist voll und ganz auch seine grofie Stunde, deren
Ruf es nicht iiberhéren darf.

J.A.M. SCHOONENBERG
Gedanken iiber die Kindertaufe

Fiir die weitaus meisten Katholiken ist die Kindertaufe kein Problem, hat man doch in
der katholischen Kirche die Kinder Jahrhunderte hindurch gleich nach der Geburt ge-
tauft. Daher sehen wir das Taufsakrament immer als Kindertaufe, und dieses ,Phan-
tasma” (um scholastisch zu reden) bestimmte Kerygma und Dogma: Die Theologen
schweigen iiber die Glaubensantwort des Tauflings (der Siugling kann ja nicht ant-

worten) und die Prediger reden von einer Taufgnade, die mit der Entwicklungsstufe
des Kleinkindes nichts zu tun hat.

Und doch erregte die Kindertaufe zu allen Zeiten Bedenken verschiedener Art. Bald
war sie selbst, bald ihre Konsequenzen problematisch. Sie kam schon in der Viterzeit
in Ubung, doch waren damals die getauften Kinder nicht immer Siuglinge. Die Praxis,
erwachsene und fithrende Christen erst spit zu taufen, erhielt sich noch lange. Tertul-
lian konnte nicht verstehen, warum unschuldigen Kindern das Sakrament der Schuld-
tilgung gespendet werden sollte: ,,quid tam festinat innocens aetas ad remissionem
peccatorum?"” Das war die vorpelagianische Haltung. Als durch Uberwindung des
Pelagianismus die Kindertaufe gerechtfertigt war, wurden ihre theologischen Folge-
rungen problematisch, wie die Geschichte der Erbsiindetheologie zeigt. Eine Konzils-
aussage von Vienne beweist, da die dem Kind geschenkte Taufgnade verschieden er-
klirt wurde®. Dem frommen Mittelalter machte die Kindertaufe selbst keinerlei
Schwierigkeit. Sie wurde erst wieder zum Problem in der Reformationszeit, und das
nicht nur bei den Wiedertiufern. Obwohl die Kindertaufe weitgehend auch bei den
Protestanten Brauch ist, wurde doch aus den Prinzipien der Reformation, besonders
aus ihrer Auffassung des Glaubens und der Sakramente heraus, Widerspruch erhoben.
Ein besonderer Gegner heute, Karl Barth, nennt die Kindertaufe eine Wunde der

Kirche3.

Obschon die katholische Theologie nur von wenigem, auf reformatorischem Gebiet Um-
strittenem, unberiihrt bleibt, waren es doch vor allem pastorale Gesichtspunkte, die zu

! De baptismo 18.
* Denzinger-Schénmetzer: Enchiridion Symbolorum, Herder 1963 (DS), n. 904.
3 Besonders in: Die kirchliche Lehre von der Taufe, Ziirich 1949,

230



einer Neubesinnung iiber die Kindertaufe fithrten. Zuerst wurde das Mitleben und
Mittun der Eltern wie der Pfarrfamilie beriicksichtigt. 1957 diskutierte ein flamischer
liturgischer KongreR in Tongerloo (Belgien) iiber das Aufschieben der Taufe, um der
Mutter die Teilnahme daran zu erméglichen. Die katholische Presse fiihrte diese Dis-
kussion weiter, ein Monitum des Hl. Offiziums beendete sie*. Das war aber nur ein
Gefecht im Vorfeld. Wichtiger ist die Frage iiber Aufschub bzw. Unterlassung der
Taufe von Kindern, deren Eltern iiberhaupt nicht oder nur noch ,soziologisch” mit der
Kirche verbunden sind. Nach einem Artikel des Pastoraltheologen Bruno Dreher® gehen
in diesem Punkte die Wege des franzosischen und des deutschen Episkopates aus-
einander. Die Kolner Dibzesansynode von 1954 mahnt dringend, da einem Kind aus
einer Mischehe die Taufe nicht verweigert werden darf. Das scheint gegen die Praxis
der Franzosen gerichtet zu sein. Die Kindertaufe bei Fernstehenden ist wohl ein wich-
tiges Pastoralproblem, das wir zu losen haben. Zuvor jedoch méchte ich die dogmatisch-
theologischen Fragen besprechen, die im Zusammenhang mit der Kindertaufe aufge-
worfen wurden. :

I. Dogmatisch-theologische Fragen

Die Praxis der Kindertaufe hat nicht nur unsere theologische Auffassung des Tauf-
sakramentes beeinfluft, sondern auch die Lehre von der Erbsiinde, von der Gnade und
vom Sakrament. Je mehr die Taufe als Kindertaufe verstanden wird, um so problema-
tischer werden Erbsiinde, Gnade und Sakrament fiir das menschliche Verstehen. Das
soll kurz gezeigt werden. Dieser theoretische Teil ist eng verbunden mit dem zweiten
pastoralen Teil, denn bei der Diskussion iiber Aufschieben oder Unterlassen der Taufe
wird immer das Argument ins Treffen gefiihrt: die Taufe sei doch ein Sakrament, das
Gnade gebe und die Erbsiinde tilge.

1. Erbsiinde. Obwohl die Taufe im Neuen Testament durchaus positiv gewertet
wird als Neugeburt (Joh 3, 3—7; 1, 13) und als ein Mitauferstehen mit Christus (Kol 3,
1), wurde ihre negative Bedeutung in bezug auf die Siinden doch vorherrschend. Die
Taufe geschieht ,,zur Vergebung eurer Siinden” (Apg 2, 38), sie ist ,.ein Flehen zu Gott
um ein gutes Gewissen” (1 Pt 3, 21), sie ist ,ein der Siinde Absterben” (R6m 6, 7). In
den Glaubensbekenntnissen wurde die remissio peccatorum mit der Taufe verbunden,
ja einfach ein anderer Name dafiir. Als die Kirche die Taufe dann mehr und mehr
den Kindern spendete, war sie sich bewuft, da sie ihnen dieselbe Taufe spendete wie
den Erwachsenen, also eine Taufe zur Vergebung der Siinden. Aber welcher Siinden?
Zur Rechtfertigung der Kindertaufe verlangte der Siindenbegriff eine Ausweitung auf
die Kinder.

Bereits im Neuen Testament gab es dazu Ansitze. Der Getaufte wird nicht nur von
eigenen, personlichen Siinden befreit, sondern auch von der Herrschaft der Siinde, der
Begierde, des Gesetzes. Gott hat uns in der Taufe ,der Macht der Finsternis ent-
rissen und uns in das Reich des Sohnes seiner Liebe versetzt” (Kol 1, 13). Diese Worte
beziehen sich nicht so sehr auf eine Anderung des Verhaltens, als vielmehr der Lage des
Tiuflings. Vielleicht erklirt sich daraus, da8 manche Viter den christlichen Eltern rieten,
ihre Kinder schon vor dem Knabenalter (wenn auch nicht immer als Sauglinge!) taufen
zu lassen, damit sie gegen die Versuchungen gestirkt seien®. Konnte sich nicht aus
diesen Gegebenheiten ein Begriff siindigen Situiertseins entwickeln? In der lateinischen

4 AAS 50 (1958) 114. Das Monitum vom 18. Februar 1958 urgierte das ,quam primum® des
can. 770 CJC.

5 Kindertaufe ohne Entscheidung, Pastoralblatt fiir die Didzesen Aachen, Essen und Kéln 16
(1964) 290—300; gekiirzt in: Theologie der Gegenwart in Auswahl 3 (1965) 137—143.

&6 Texte 1. a. bei J.-C.-Didier: Un cas typique de développement du dogme. A propos du
baptéme des enfants, Mélanges de sc. rel. 9 (1952) 191—214. Thomas v. A. gibt neben
der Befreiung aus der Erbsiinde als Motiv der Kindertaufe an: ,ut a pueritia nutriti in his
quae sunt christianae vitae firmius in ea perseverent”. 5. Th. 3q68 a 9 i. c.

231



Kirche nahm die Geschichte eine andere Wendung. Gegen Pelagius und seine Anhénger,
die jedes Erlosungsbediirfnis bei den Kindern leugneten, verteidigte Augustinus eine
,,Erb-Stinde”. In seiner Terminologie nannte die Synode von Karthago die Siindhaftig-
keit des Kindes peccatum originale, zur Rechtfertigung der Taufdeutung der Glaubens-
bekenntnisse”. Als Papst Zosimus in seiner epistola tractatoria den Ostkirchen die
Lehre Karthagos vorlegte, verwendete er vor allem die Begriffe Sklaverei, Verurteilung
und Tod?®. Die Ostkirche selbst bevorzugte den Begriff ,,Erb-Tod** anstatt ,,Erb-Siinde™.
Die Terminologie Augustinus’ bestimmte das Denken der Westkirche im Mittelalter wie
auch die Aussagen des Tridentinums und der Reformatoren. Das durch die Taufe in
den Kindern zu tilgende Siindhafte wurde dabei stark nach dem Modell der perssn-
lichen Siinde gedacht. Sicher betonte man die Analogie zwischen beiden, aber der Unter-
schied wurde nicht geniigend herausgearbeitet. Man stellt zwar die Erbsiinde der Tat-
siinde gegeniiber, gleicht sie aber doch einem Siinden-Habitus an, ohne tiefer darauf
einzugehen, wie der Umstand, daB sie nicht aus der Entscheidung des Habitus-Trigers
hervorgeht, auch ihre Eigenart wesentlich bestimmt. Anscheinend hat die scholastische
Theologie Jahrhunderte hindurch diesen Begriffsmangel zwar gespiirt, aber nicht klar
gesehen und nicht behoben. Es wurde nur an den Symptomen herumkuriert, indem
man die der Erbsiinde eigene Strafe von -einem ,sanften Hollenleiden” zur bloBen
poena damni milderte und die phantastischen Vorstellungen von einem aktuellen Mit-
einbezogensein der Nachkommen Adams in die personliche Siinde ihres Stammvaters
allmdhlich ausschaltete. Es blieb jedoch die Gefahr, daf die Erbsiinde immer als eine
Kleine, sozusagen verdiinnte personliche Siinde angesehen wurde.

Vielleicht ist heute das theologische Klima schon so, daf wir die Begriffsmingel in der
Erbsiindelehre direkt beheben kénnen. Man sieht nun vielfach ein, daf} die Analogie
zwischen personlicher Siinde und Erbsiinde einen ganz speziellen Unterschied aufweist,
der nicht hinreichend damit ausgedriickt wird, daf man die Erbsiinde einfach als eine
habituelle Stinde hinstellt. In einigen Verdffentlichungen habe ich hierzu die Kategorie
der Situation herangezogen!?, was iibrigens auch andere taten mit anderen Worten.
Die Situation eines Subjektes ist aber zuerst eine Bestimmtheit seiner Umwelt. Darum
sollte man die Erbsiinde selbst besser ein Situiertsein nennen. Es kann hier nicht
néher ausgefithrt werden, wie sehr ein Situiertsein den Menschen bis in den Spielraum
seiner eigenen Freiheit hinein bestimmen kann. In diesem Gedankengang ist die Erb-
siinde ein Situiertsein, das dem Menschen von seinem Ursprung her anhaftet, oder
(nach Karl Rahner) ein Existenzial, wie auch die objektive Erlésung. Durch die Ur-
stinde, die dieses Situiertsein verursachte, ging der Mensch der Gnade verlustig, und
dieser Verlust wirkt sich in der Grundhaltung als Begierlichkeit aus. Ich will nicht
weiter auf die Erbsiindetheologie eingehen, z. B. auf die Frage, ob das erbsiindliche
Situiertsein in der Siinde Adams oder in der ganzen Siindengeschichte (in der ,,Siinde
der Welt”) seinen Ursprung hat. Es sei nur bemerkt: auch bei Annahme eines indivi-
duellen Ursiinders ist nicht ausgeschlossen, daf die Siinden anderer Vorfahren und
des Milieus die konkrete Form der Erbsiindlichkeit jedes Menschen mitbestimmen.
Einen gewissen Einfluf der Vorvitersiinden hat selbst Augustinus fiir moglich ge-
halten. Seine Lehrmeinung wurde im Mittelalter vertreten und vom Tridentinum als

“ DS 223. Die Synode warf den Pelagianern einen Sprachgebrauch vor: ,unde sit conse-
quens, ut in eis (parvulis) forma baptismatis ,in remissionem peccatorum’ non vera, sed
falsa intelligatur®.

8 DS 231.

® Vgl. J. Freundorfer: Erbsiinde und Erbtod beim Apostel Paulus, Miinster 1927, 105—177;
S. Lyonnet: Le sens de é9" & en Rom 5, 12 et I'exégése des Péres grecs, Biblica 36
(1955) 436—457.

% In meinem Buch: Het geloof van ons doopsel IV, ‘s Hertogenbosch 1962, und in manchen
Artikeln. Das Buch ist umgearbeitet in deutscher Ubersetzung erschienen: Theologie der
Siinde, Benziger-Verlag 1966.

232



freie Meinung gewertet!!. Das weist uns darauf hin, daf die Taufe als Tilgung der
Erbsiinde auch etwas mit dem Milieu zu tun hat, in dem man sich befindet, bestrebt,
mit der Gnade Christi die konkreten Formen der ,,Siinde der Welt” zu iiberwinden.

2. Gnade. Weniger bewuflt, aber nicht minder wirksam wurde unser Begriff
,Gnade” von der Praxis der Kindertaufe beeinfluft. Hatte man zuerst die Erbsiinde
des Kindes der persénlichen Siinde dhnlich gedacht, so setzte man spiter in umgekehr-
ter Richtung die Gnade der Erwachsenen der Gnade des getauften Kleinkindes gleich:
sie ist einfach ,eingegossen”. Nicht nur die gliubige Annahme wurde immer weniger
als wesentliche Vorbedingung fiir den Empfang der Gnade betont, auch die Fortdauer
des ,Gnadenstandes” wurde allmihlich ganz vom personlichen Existenzvollzug geldst.
Nach dieser Auffassung ist die heiligmachende Gnade ein habitus entitativus, und auch
Glaube, Hoffnung, Liebe sind ,nur habituell” anwesend, wenn sie nicht ausdriicklich
geiibt werden. Diese Terminologie kann richtig verstanden werden, jedoch unter der
Bedingung, daf8 man den Habitus nicht als innerste ,,Seins”-Gegebenheit jeder Aktivi-
tdt gegeniiberstellt, sondern ihn als die Aktivitdt, als den Vollzug selbst erfalt, so wie
dieser sich in der Tiefe dauernd auswirkt. Wenn das Konzil von Vienne gegen Olivi
die Taufe sowohl fiir Erwachsene als fiir Kinder ,das vollkommene Heilsmittel”
nennt und als Folge der Kindertaufe nicht nur die Tilgung der Erbsiinde, sondern auch
die EingieBung der Gnade und der Tugenden nennt, verneint es jedoch nicht jeden
Unterschied zwischen der Gnade der Kinder und der Erwachsenen. Es billigt die iib-
liche theologische Lehre, derzufolge Gnade und Tugenden im Kinde wohl habituell,
aber nicht im Vollzug anwesend sind!2. Das Konzil gibt somit die Bahn frei fiir ein
weiteres Herausarbeiten des Unterschiedes zwischen dem Gnadenleben der Kinder und
der Erwachsenen. Versuchen wir es.

Die scholastischen Unterscheidungen sind dabei nicht wertlos, nur miissen sie weiter-
gedacht werden. So kann es fiir einen Habitus nicht gleichgiiltig sein, ob er einem
Akt entsprungen ist oder nicht. Nach dem Gesagten wird nur im letzten Fall strikte
vom Habitus die Rede sein kénnen. Stammt der Habitus nicht aus dem Tun des Sub-
jektes, so kann er habitus passivus genannt werden, wenn man nur dabei bedenkt,
dafs damit auch sein Charakter als Habitus selbst analog wird. Das trifft auch bei den
~eingegossenen” Gnadenhabitus und Tugenden zu, da diese Eingiefung durch den
Heiligen Geist mit keinem menschlichen Aufnahmeakt in Verbindung tritt. Ferner
kann man ausgehen von der scholastischen These, da8 die Gnade ein Akzidens ist. Als
solches hat sie keine eigene Substantialitdt, sondern ist Seinsbestimmung des Subjektes,
dem sie inhdriert. Deshalb wird der Wandel der Substanz immer auch die Akzidentien
dndern und umgekehrt. Der Wandel des Menschen vom Kind zum Erwachsenen 158t
weder seine eigene Substanz noch seine Gnade unberiihrt. Es ist darum nicht abwegig,
von einer Gnade des Kindes und einer Gnade des Erwachsenen zu sprechen, wie auch
von einer Gnade des Mannes und einer Gnade der Frau. Dies alles wire uns mehr ver-
traut, wenn unsere theologischen Traktate nicht so abstrakt die Gnade, sondern kon-
kret den begnadeten Menschen ins Auge faften.

Deutlicher wird diese Analogie des Gnadenlebens, wenn die Gnade personal und inter-
personal gesehen wird. Sie ist immer die einer Person geschenkte Seinsweise; sie wird
nicht aufgedringt, sondern angeboten. Damit sie nicht im Angebot stecken bleibt, mufl
sie personlich angenommen und ratifiziert werden im freien Akt des hingebenden Glau-
bens und Liebens, der selber wieder nur aus der Gnade mdglich ist. Somit ist die
Gnade in dem Mafi anwesend, als sie personlich angenommen ist, und das bewirkt

L A. M. Landgraf: Die Vererbung der Siinden der Eltern auf die Kinder nach der Lehre des
12. Jahrhunderts, Gregorianum 21 (1940) 203—247; A.-M. Dubarle: La pluralité des
péches héréditaires dans la tradition augustinienne, Revue des études augustin. 3
(1957) 113—136.

12 ,,quoad habitum, etsi non pro illo tempore quoad usum®, DS 904,

233



den Unterschied zwischen der Gnade des Kleinkindes und der des Erwachsenen, mit
allen Stufen, die es dazwischen geben kann. Schlieflich ist Gnade eine Seinsweise, die
zugleich interpersonale Beziehung ist zwischen Gott und Menschen, wobei das fleisch-
sewordene Wort und sein Leib, die Kirche, wesentlich eingeschaltet sind. Somit wird
die Gnade des Kindes auch der Art und Weise entsprechen, in der es der Kirche einver-
leibt ist. Diese Einverleibung besteht vorerst nur als Angebot, das zur personlichen
Stellungnahme heranreift. Konkreter gesagt: das Gnadenleben des Kleinkindes besteht
grofenteils im Einverleibtsein in die Familie, die fiir das Kind mehr oder minder die
Kirche verkorpert. Freilich kann der Geist wehen, wo er will, aber als Geist Christi
wird er seinen Einfluf kaum ganz losgelost von irgendwelchen Gliedern Christi aus-
iiben.

In dieser Anschauung nihert sich die Gnade des bald nach der Geburt getauften Kindes
wieder dem Situiertsein. Ich mochte es so ausdriicken: wir sprechen von der Gnade in
dem MaR, als das christliche und kirchliche Situiertsein schon in einer personlichen
Stellungnahme vorhanden ist. Das ist wohl beim Kleinkind noch in ganz geringem
AusmaR der Fall. Sein Situiertsein in Christus und seiner Kirche, rein fiir sich, mdchte
ich mit dem Taufcharakter gleichsetzen!®. Auf jeden Fall aber muff mit dem Anwesend-
sein der Gnade in Fragen der Kindertaufe bedachtsam argumentiert werden.

3. Sakrament. Auch unser theologischer Sakramentsbegriff wird nicht minder von
der Kindertaufe beeinflufft in derselben Richtung wie der Gnadenbegriff. Mit Recht
steht die Taufe Modell in unseren allgemeinen Sakramententraktaten, aber es ist un-
richtig, gerade die Kindertaufe, bei der das Kind fiir den Empfang der Gnade ,nichts
zu tun hat”, als Modell des sakramentalen Geschehens zu nehmen. Die Scholastik, zu-
mal die Spitscholastik mit ihren Theorien iiber die sakramentale Ursichlichkeit, mag
daran schuld sein; Einfluf nahm auch die gegenreformatorische Polemik. Fiir die
einseitig kausale Auffassung wird man sich vielleicht auf das Tridentinum berufen.
Doch diirfen zwei Dinge nicht vergessen werden.

Erstens, daf fiir die Viter wie fiir die grofen Scholastiker immer der Glaube eine Rolle
spielte in der Aneignung der sakramentalen Gnade. Thomas von Aquino lehrte, daf
der Mensch der Erldsungsfriichte teilhaftig werde ,per fidem et fidei sacramenta”.
Das wurde auch vom Trienter Konzil nicht verneint und nicht ganz verschwiegen. Der
Glaube spielt die erste Rolle bei der Vorbereitung zur Rechtfertigung, so wie sie vom
Konzil analysiert wird!4; er wird wieder genannt und als unumginglich notwendig
hingestellt, wenn das Glaubenssakrament, die Taufe, als Instrumentalursache der
Rechtfertigung erwihnt wird: ,sacramentum baptismi, quod est ,sacramentum fidei’,
sine qua nulli umquam contigit iustificatio’. Aus den Sakramentencanones spricht
zwar die Abwehr der protestantischen Sola-fides-Lehre, insofern diese die Sakramente
fiir iiberfliissig erklirt oder sie zu blofen Erkennungs-, Verkiindigungs- oder Be-
stitigungszeichen degradiert. Doch die Notwendigkeit des Glaubens zum fruchtbaren
Sakramentenempfang ist damit keineswegs verneint. Ja, die urspriinglich geplante
Verurteilung der These: ,,Durch die Sakramente wird nur denen die Gnade geschenkt,
die glauben, daf ihre Siinden verziehen werden”, wurde unter dem Einfluf von
Seripando fallengelassen. Es sollte nur die Ausschaltung des Sakramentes verurteilt
werden, nicht aber die Betonung des Glaubens, weil sonst die Notwendigkeit des
Glaubens zu jeder Siindenvergebung verdunkelt wiirde!®, ;

13 Firmungs- und Weihecharakter sind dann, als von der Gnade verschieden, das Situiertsein
in einem speziellen Status oder Amt in der Kirche. Dasselbe kann gesagt werden vom
Eheband und von jedem ,ornatus animae”, kurz von jedem ,res et sacramentum”. Der
,ornatus animae” ist somit, gleich wie die , macula animae” der Erbsiinde, als ein inneres
Situiertsein der Person aufzufassen. 14 DS 1526. 5 DS 1529.

18 J, Degraeve: Het kinderdoopsel op de 7e sessie van Trente, Bijdragen 25 (1964) 1—26;
Anm. 101, S. 24 f.

234



Zweitens ist nicht zu vergessen, da Gleiches gilt von der Taufe und sogar von der
Kindertaufe, wenngleich bei dieser keine eigene Zustimmung des Kindes vorliegt.
Innozens III. fithrt dazu eine Parallele mit der Erbsiinde an: ,Originale igitur
(peccatum), quod sine consensu contrahitur, sine consensu per vim remittitur sacra-
mentil”.”” Die Rolle des Glaubens wird dabei nicht erwdhnt, aber auch nicht geleugnet.

Augustinus hatte sie schon erkannt und den Eltern oder der Kirche zugesprochen in
"einer Parallele mit der Erbsiinde: ,,in Ecclesia Salvatoris parvuli per alios credunt,
sicut ex aliis... peccata traxerunt!®”’. So wurde es allgemeine Lehre: Die Taufe
macht die Siuglinge der Erlosungsgnade teilhaftig ohne deren persinlichen Glaubens-
akt, aber nicht ohne jeden Glauben; denn sie sind in den Glauben der Kirche auf-
genommen. Das Trienter Konzil befand sich in einer schwierigen Lage. Einerseits
wollte es mit den Lutheranern die Wiedertiufer verurteilen, andererseits konnte es der
nur-personlichen Auffassung des Glaubens, aus der die Lutheraner den Anabaptismus
verwarfen, nicht beistimmen. Daraus entstand der Kanon 13 iiber die Taufe, der an-
scheinend den Glauben als nicht notwendig hinstellt. Genauer besehen, verurteilt er
aber nur die Lehre, die Kinder wegen Fehlens eines personlichen Glaubensaktes nicht
zu den Gliubigen rechnet und sie deswegen spiter nochmals tauft. J. Degraeve, der in
einem Artikel die ganze Diskussion iiber die Kindertaufe am Tridentinum neu unter-
suchte, kommt zu folgendem SchluB: ,, ... der Schwerpunkt der Kanones 13 und 14
liegt in der positiven Lehre, daf die Kinder im eigentlichen Sinn zu den Gldubigen ge-
rechnet werden miissen, und daf das Fehlen eines personlichen Glaubensaktes nicht
den vollen Zusammenhang mit dem Glauben der Kirche ausschlieft ... Kanon 13 und
14 sind also bedeutend mehr als eine bloSe Verurteilung der Wiedertdufer; sie sind
ein Ausdruck fiir die positive Wiirdigung des Konzils von Trient fiir den unersetzbaren
Platz, den der Glaube der Kirche innehat bei der Taufe von Kindern und Unmiindi-
gen!d.”

Es bleibt darum sogar bei der Kindertaufe wahr: Das Sakrament setzt, damit es frucht-
bar sei, den Glauben voraus. Somit gibt es bei jedem Sakrament ein dialogisches Ge-
schehen, eine Begegnung?®. Wir sehen die Sakramente fast immer als Akte des
Spenders; sie sind aber Akte sowohl des Spenders als auch des Empfingers. Die Be-
gegnung und das Zusammenspiel beider stellt gerade das sakramentale Handeln dar.

Nimmt man den Glauben als Forderung fiir den fruchtbaren Sakramentenempfang
ernst, dann kommt der Empfanger immer dem Handeln des Spenders mit einer wenig-
stens inneren Aktivitit entgegen, ja der Empfang ist schon Aktivitit. Es ist durchaus
richtig, daf der innere Glaubensakt im Sakramentenempfang selbst zum Ausdruck
kommt, wenigstens soweit als moglich. Die Kindertaufe ist in dieser Hinsicht ein
Grenzfall, dhnlich der Krankenolung bei BewuSBtlosen. Beim Buflsakrament ist es
iiberwiegende Lehrmeinung, daf# die Akte des Ponitenten nicht nur Disposition sind,
sondern zum Sakrament selbst gehoren. Ist aber das ein Sonderfall? Auch bei der
Eucharistie 148t die aktive Teilnahme der Glaubigen am Opfermahl dasselbe erkennen.
Bei Firmung und Priesterweihe gibt es ein aktives sich Prisentieren, bei der Ehe und
Kranken&lung ein aktives Entgegennehmen. Und in der Taufe muf der Taufling oder
ein anderer an seiner Stelle sogar den Glauben bekennen, kraft dessen er getauft wird.

Das stimmt iiberein mit dem Namen ,,Sakrament des Glaubens” (womit der Glaube
des Tiuflings gemeint ist) wie mit der Lehre des Aquinaten, daf alle Sakramente da-
durch, daf sie Kultakte darstellen, auch Ausdruck des Glaubens sind.

17 DS 780.

18 Contra duas epist. Pelagii I, 22.

19 Artikel zit. in Anm. 16. Eine deutsche Zusammenfassung 26—28. Unser Zitat ist 5. 28
entnommen.

20 Vel. E. Schillebeeckx: Christus Sakrament der Gottesbegegnung, Mainz 1960.

235



II. Pastoral-theologische Fragen

Lassen wir weitere dogmatische Fragen iiber die Kirche, iiber den Heilsweg aufSerhalb
von Kirche und Sakrament beiseite und wenden wir uns pastoralen, praktischen Fragen
zu: Soll man Kinder taufen oder nicht? Wann soll man sie taufen? Dazu soll noch
etwas gesagt werden iiber die Erneuerung der Taufgeliibde und die Firmung. Fiir die
Beantwortung dieser Fragen werden wir die Erkenntnisse des ersten Teiles verwerten,
die die Diskussion erhellen kénnen, aber nicht im voraus die pastoralen Entscheidungen
bestimmen wollen. Das letzte Wort dariiber steht den Hirten zu und dem Volke
Gottes selbst. Was hier vorgetragen wird, ist nur ein Vorschlag, der zur Diskussion
anregen soll.

1. Taufen oder nicht?

Das heutige Kirchenrecht kennt zwei wichtige Umstinde, unter denen man Kinder
nicht taufen soll, obwohl diese im can. 750 nur indirekt formuliert sind: wenn die
Eltern es nicht wollen oder keine Garantie fiir die katholische Erziehung gegeben ist.

Thomas v. A. vertritt kategorisch die These?!, daf8 man unmiindige Kinder von , Juden
und anderen Ungliubigen” gegen den Willen ihrer Eltern nicht taufen darf. Den
positiven Beweis dafiir entnimmt er einer Synode von Toledo, den spekulativen dem
Naturrecht. Er fiigt noch hinzu, daf solche Kinder zu taufen auch deswegen gefihrlich
sei, weil sie leicht in den Unglauben zuriickkehren kénnen. Um aber doch die Méglich-
keit einer solchen Taufe zu rechtfertigen, beruft sich Thomas auf Augustinus. Wenn
auch die Eltern ungldubig sind, so ist bei der Taufe ihrer Kinder der Glaube irgendwie
da, denn er lebt in der Kirche und in denen, die diese Kinder zur Taufe bringen,
,quorum charitate ad communionem Sancti Spiritus adiunguntur®®”. Nehmen wir
dazu, was Thomas iiber die Gefahr, den Glauben einzubiiffen, sagt, dann kommen wir
wohl auf das Richtige. Die Taufe von Kindern nichtgldubiger Eltern ist zwar moglich,
d. h. sowohl giiltig als fruchtbar, weil in der einen oder anderen Weise die Kirche mit
ihrem Glauben dabei ist; dennoch ist sie nicht ohne Risiko, weil die Kinder ohne
religiose Erziehung leicht zum Unglauben ihrer Eltern zuriickkehren. Thomas denkt an
den Fall, daf} die Eltern die Taufe der Kinder verweigern. Wird es aber grundsitzlich
anders sein, wenn Eltern ihre Kinder taufen lassen oder sogar zur Taufe anbieten
nur aus soziologischen oder finanziellen Griinden? Wenn bei der Kindertaufe das
Sakrament nur in einer minimalen Form vorhanden ist, weil die Kinder selber noch
nicht durch Bekenntnis und Engagement in den sakramentalen Dialog eintreten, dann
ist unbedingt eine christliche Erziehung gefordert. Die Klausel von can. 750 § 2 ,,dum-
modo catholicae eius educationi cautum sit” ist bei jeder Kindertaufe ernst zu nehmen.

Das bringt mit sich, da die Seelsorger in manchen Fillen zur Kindertaufe nicht
drangen, ja sogar eine gewiinschte Taufe verweigern werden. Aber gefihrden sie da-
mit nicht das Heil der Kinder? Erinnern wir uns an das Dogma vom allgemeinen
Heilswillen Gottes und bedenken wir, daff das Axiom ,,aufler der Kirche kein Heil”
nur fiir jene gilt, die die Kirche als Heilsgemeinschaft erkennen konnten und sie
trotzdem abwiesen. Fiir alle anderen muB es einen Heilsweg geben auflerhalb der
Kirche, aber nicht ohne Verbindung mit ihr. Diese Lehre wurde in den letzten Jahren
besonders in der deutschen katholischen Theologie erforscht?® und vom Zweiten
Vatikanischen Konzil in der Konstitution iiber die Kirche (Kap. 2) anerkannt. Die
Kirche ist nicht identisch mit der Menschheit auf dem Weg der Erlésung. Sie ist viel-

2SS Th.'3 q'68'a 10,

22 G5, Th.3g68 a9 ad 2.

2 Vgl. z. B. Karl Rahner: Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen, in:
Schriften zur Theologie V, Benziger 1962, 136—158; H. R. Schlette: Die Religionen als
Thema der Theologie, Herder 1963; J. Feiner: Kirche und Heilsgeschichte, in: Gott in
Welt II, Herder 1964, 316—345.

236



mehr die Stellvertretung, Zusammenfassung und Vollgestalt der erlésten Menschheit.
Darum wird sie schon im ersten Paragraph der genannten Konstitution das Sakrament
der Einheit der Menschen mit Gott und der Menschen untereinander genannt. Die
Sakramente dieser Kirche, besonders die Taufe, sind Vollgestalt jener inneren Akte
und duBeren Begegnungen (auch anderer religiser Traditionen, Erwartungen und An-
liegen), in denen allen Menschen dasselbe iibernatiirliche Heil zuteil werden kann.
Mit Recht nannte ein Theologe die Mitmenschlichkeit das Sakrament des allgemeinen
Heilswillens Gottes?t, Das ungetaufte Kind kann auf diesem Weg das Heil erlangen.
Vielleicht begegnet es auf diesem Wege spiter der Kirche und erschliefit sich leichter
ihrer Botschaft, als wenn der Mensch sich schon an die Kirche gebunden weiff mit
einem Band, das er nur widerwillig anerkennt. Natiirlich ist das nur eine Moglichkeit.
Aber es wire wiinschenswert, daff der moderne Seelsorger auch iiber diese Moglichkeit,
dieses Wagnis positiv nachdenkt, ehe er handelt.

Ubrigens liegt hier die Entscheidung nicht allein beim Seelsorger, sondern zuerst bei
den Eltern. Der Seelsorger darf nicht einfach selbstherrlich dekretieren, ganz abgesehen
davon, daf heute die Laien und besonders die Fernstehenden sich nichts vorschreiben
lassen. Glaubt er ein Kind taufen zu sollen, obwohl es die Eltern nicht wiinschen,
dann soll er in aller Ruhe mit den Eltern reden, ohne auch nur den leisesten, indirekten
Zwang auszuiiben. Erbitten aber die Eltern die Taufe und der Seelsorger ist der Mei-
nung, die Bitte komme nicht aus Uberzeugung und fiir eine christliche Erziehung des
Kindes bestehen keine geniigenden Garantien, so ist es seine Pflicht, den Eltern klar-
zumachen, welche Verantwortung sie bei der Taufe ihrer Kinder iibernehmen. Dann
kann er ihnen die Entscheidung iiberlassen.

2. Wann taufen?

Das iiber Taufen oder Nichttaufen von Kleinkindern Gesagte gilt auch in der Frage
nach dem Zeitpunkt der Taufe. Die Verordnung der Kirche steht hier nicht zur
Debatte. Sie gilt. Freilich ist sie auch kontingent, veridnderlich nach Zeit, Umstinden
und Erkenntnissen. Kann es seelsorgliche Griinde geben, eine Kindertaufe aufzuschie-
ben? Fiir die neugebornen Kinder gilt das ,quam primum” von can. 770 CJC. Das
schon erwshnte Monitum des Heiligen Offiziums drangte auf die Befolgung des
,quam primum”, ohne selbst eine Erklirung der Bestimmung zu geben. Vielleicht
richtete es sich weniger gegen die Praxis als gegen die ihr zugrunde liegende Theorie®.
Gibt es wirklich auBer den im Monitum abgewiesenen Griinden der Bequemlichkeit
und des Hyperliturgismus keine anderen verniinftigen Griinde, die Taufe gesunder
Siuglinge auf kiirzere Zeit zu verschieben? Wenn die Anwesenheit beider Elternteile
das gliubige Erleben der Taufe des Kindes fordert und damit auf seine christliche Er-
ziehung Einflu gewinnt, dann ist dieser Grund doch auch der Uberlegung wert. In
einem solchen Fall werden die Eltern selbst die Entscheidung treffen - diirfen, denn
nicht sie mahnt das Heilige Offizium, sondern ,parochos ... et concionatores..., ut
huius obligationis executionem urgeant”. :

Ein noch groferes Anliegen der Pastoral sind die religids abseits Stehenden. Die Be-
gegnung mit ihnen ergibt zhnliche Fille. Wenn sie sich der Kirche wieder nihern,
soll man dann gleich darauf hinarbeiten, daf ihre Kinder moglichst bald getauft
werden? Nach den gemachten Uberlegungen wird es besser sein, zuzuwarten, bis der
Kontakt vollig wiederhergestellt wurde, der Glaube seine kirchliche Form erlangt und

% B, Langemeyer: Siindenvergebung und Briiderlichkeit, Catholica 18 (1964) 209—314, 305.
% Mos alicubi invaluit differendi collationem baptismatis ab confictas rationes commoditatis
vel indolis liturgicae. Cui dilatationi favere gueunt nonnullae sententiae, solido quidem
fundamento carentes, de sorte aeterna infantium sine baptismo decedentium.” AAS 50
(1958) 114. Uber die Frage selbst siche den Aufsatz von F. Haarsma (heute Pastoral-
theologe in Nijmegen): Het tijdstip van de kinderdoop, Nederlandse Katholieke Stemmen

54 (1958) 10—17.

237



das Vertrauen zur Kirche und zu ihren Dienern gefestigt ist. Das Ideal wire wohl,
Geduld zu haben, bis die Eltern selbst ihre Kinder zur Taufe bringen. Ein analoger
Fall der Erwachsenentaufe sei noch angefiihrt. Zwei Verlobte wollen eine kirchliche Ehe
schliefen, aber ein Partner oder beide sind nicht getauft. Soll man nun moglichst
schnell mit Aussprache und Unterricht vorgehen, damit die Taufe vor der Ehe gespen-
det werden kann und die Ehe sakramental sei®®? Richtiger ist es, das Sakrament der
Taufe und auch der Ehe aufzuschieben, bis sie von beiden Verlobten besser empfangen
werden konnen. Wollen sie aber bald heiraten, dann mégen sie vorliufig von der
Dispens Gebrauch machen. Spiter wird ja durch die Taufe ihre Ehe sakramental.
In solchen Fillen wird dann das Taufsakrament von einem lebendigen Glauben be-
gleitet sein und nicht voreilig mit einem Minimum an Fruchtbarkeit empfangen.

3. Taufgeliibde und Firmung

WEeil in der Kindertaufe der Tiufling sich nicht selbst fiir Christus entscheidet und
seinen Glauben bekennt, ist die Kindertaufe eine unvollstindige Form des Taufsakra-
mentes. Sie verlangt die Erginzung durch eine spitere personliche Erklirung des Tauf-
lings, die gewissermaflen zur Integritit der Taufe gehort. Das wurde auch schon lingst
in der Erneuerung der Taufgeliibde praktiziert. In den Niederlanden war sie lange
Zeit begleitet und auch verdeckt von der sogenannten ,feierlichen Kommunion”,
die seit Einfithrung der Frithkommunion noch ein gewisses Uberbleibsel der ehemali-
gen Erstkommunion im 12. Lebensjahr war. Seit einiger Zeit werden andere Formen
versucht und wird auch diskutiert iiber das fiir die Geliibdeerneuerung geeignete Alter.
Unsere Erwigungen konnen vielleicht etwas dazu beisteuern und die Frage ventilieren,
ob nicht eine méglichst persdnliche Erneuerung der Gemeinschaftsfeier vorgezogen wer-
den miifite.

Wenn von einer ,Vollendung” der Taufe die Rede ist, denken wir sogleich an das
Sakrament der Firmung. Es wire zu iiberlegen, ob nicht die Verbindung von Tauf-
geliibdeerneuerung und Firmung besonders geeignet und wirkungsvoll sei. An einigen
Orten wird der Versuch schon gemacht. Zur Frage nach dem Firmalter noch einige
Bemerkungen. Es ist zu begriiflen, aus seelsorglichen Griinden das Firmalter hinauf-
zusetzen; ich verweise nur auf das, was andere dazu schon gesagt haben?’. Wie ich
anderswo®® bereits ausfiihrte, sollte man sich auf die pastoraltheologischen Argu-
mente beschrinken, denn ein dogmatischer Beweis fiir ein spiteres Firmalter ist schwer
zu geben. Gewif8 erklirte die scholastische Theologie die Firmung zum ,,sacramentum
aetatis adultae”, zum Sakrament des Erwachsenseins (im iibernatiirlichen Sinn, was
aber den Zusammenhang mit der natiirlichen Reife nicht ausschlieft). Aber das scheint
eher der nachtrigliche Versuch einer Systematisierung zu sein (nachdem die Firmung
von der Taufe getrennt wurde) als die Lehre von Schrift und Tradition. Der Unter-
schied von Taufe und Firmung miifte mehr aus der Zweiheit des Oster- und
Pfingstgeheimnisses bestimmt werden, als aus den Lebensphasen des Menschen.

Man muf aber auch zugeben, daf die Spendung der Firmung lange nach der ersten
heiligen Kommunion nicht in jeder Hinsicht eine Ideallésung darstellt. Der organische
Aufstieg der christlichen Initiation durch Taufe, Firmung und Eucharistie ist dadurch
unterbrochen. Konnte diese Einheit nicht etwa in der Weise wiederhergestellt werden,
da bei der Firmung die heilige Eucharistie zum erstenmal unter beiden Gestalten

26 Zwar meine ich, daf es gute Griinde gibt, die Ehe zwischen einem Getauften und einem
Ungetauften, auch wenn von der disparitas cultus dispensiert wurde, nicht sakramental
oder — vielleicht besser — nicht villig sakramental zu nennen.

27 Siehe u. a. G. Delcuve: Une nécessité pour lefficacité de la formation religieuse: la
confirmation & I'dge de raison, Lumen vitae 5 (1950) 322—350; P. Fransen: Erwigungen
iiber das Firmalter, ZkTh 84 (1962) 401—426.

28 In meinem Aufsatz: Siinde—Sakrament—Jugendalter, in: Einiibung des Glaubens (Fest-
schrift Klemens Tilmann), Wiirzburg 1965, 97—110, 108 f.

238



gespendet wird? Das hat das letzte Konzil fiir grofie Lebensentscheidungen (Weihe,
ProfeR, Ehe) zugestanden, die sinngemi die Firmung voraussetzen. Diese ist zwar als
Anlaf zur zweigestaltigen Kommunion vom Konzil nicht genannt, aber auch nicht
ausgeschlossen. Vielleicht ist die Wiirde der Firmung eher organisatorisch als liturgisch
zum Ausdruck zu bringen, indem man z. B. nur den Gefirmten eine besonders aktive
Rolle bei Gestaltung der Pfarrei einrdumt. — Mogen diese Gedanken eines Dogmatikers
von Pastoralisten und Seelsorgern als Anregung zur Diskussion verstanden werden!

Nachschrift

Nach Abschluf dieses Aufsatzes las ich den Artikel von J. v. d. Bosch: Quasi modo
geniti infantes?®. Darin schldgt der Verfasser vor, den Ritus der Kindertaufe radikal
der ,vera conditio infantium” anzupassen, so wie es die Liturgiekonstitution des
Zweiten Vatikanums (§ 67) wiinscht. Die Kinder werden getauft auf Grund des
Glaubens der Eltern. Dieser Glaube soll zuerst in einem Wortgottesdienst (beim Altare)
bezeugt werden, der in einer Taufperikope mit Homilie seinen Hohepunkt findet.
Darauf folgt der Gang zum Taufbrunnen, eine (gekiirzte) Taufwasserweihe, die Taufe,
Auflegung des Taufkleides und Uberreichung der Taufkerze. Nach der Riickkehr zum
Altar empfingt das Kind als Zeichen seiner Aufnahme in die Kirche die heilige
Eucharistie oder ein ,praegustatum Eucharistiae” (Milch und Honig). Dieser Taufritus
soll im Beisein der Pfarrgemeinde am Samstagabend (,,vespere autem sabbati”) voll-
zogen werden.

Verschiedene Punkte dieses Vorschlages wurden in Diskussionen von Liturgikern
kritisiert. In Holland werden an verschiedenen Orten Kindertaufgottesdienste gehalten,
die von gleichen Gedanken ausgehen, aber weniger rituell ausgebaut sind.

JOHANNES BETTRAY

Das missionarische Grundverstindnis der Zentralwahrheiten
des christlichen Glaubens: Christus, Trinitat, Kirche, in der
Aussage der Constitutio ,Lumen gentium” des Vatikanum IL.

Wenn dieses einzigartige Konzilsdokument mit einem Bild aus der physikalischen
Ordnung beginnt — ,Lumen” —, so mag das anregen, von hier aus zum Verstindnis
der Konstitution iiberhaupt vorzustofen. Gleichen Welt und Weltgeschehen nicht
einem gewaltigen StrahlungsprozeR, dessen letzte Ursache und ausschliefliche Sinn-
deutung jenes urmichtig-ewige Geschehen ist — die Liebe Gottes? Die innergottliche
Gewalt dieser unendlichen Liebe Gottes erstrahlte zunichst in seinem ewigen gottlichen
Sohn. Indem diese Liebe dann iiber sich hinaus hervorbrach zur Schépfung, ward das
Weltall, offenbarte sich der unfaBliche Wille des Vaters, zahllose Wesen in diesem
LiebesprozeR zu schaffen nach dem Bilde des Sohnes und ihnen das unendliche Gliick
seiner Liebe zum eigenen Sohne zu schenken, da sie dem Bilde des gottlichen Sohnes
gleich werden sollten.

1. Christus — Mitte des Christentums und der Welt

Wollen wir den missionarischen Grundsinn der Konstitution verstehen, so miissen wir
von dem ausgehen, nach dem und fiir den alles geschaffen wurde — Christus! Mitte der
Welt und des Christentums! Die zentrale missionarische Aussage iiber ihn ist jene im

2 7, y. d. Bosch: Quasi modo geniti infantes. Voorstellen over de Kinderdoop (Vorschlige
hinsichtlich der Kindertaufe); in: Tijdschrift voor Liturgie 49 (1965) 200—209.

239



