
forderten Haltung der Totalhingabe, die Konfrontierung mit Cottes Forderung auf die
Existenz. Das INa auch durch Exerzitien oder andere Formen geistlicher Besin-

HUNS geschehen können. ‚„Kloster auf eit  44 jedoch 11 eben mehr eın als Besinnung,nämlich Einübung 1n eine eue Haltung durch den lebendigen Vollzug. Dabei ist auch
bedenken, daß icht alles Klosterleben anders ist als 1n den Lebenskreisen des

Weltchristen, als ın Familie, Arbeitsgemeinschaft, Betrieb und Gemeinde. Das Kloster
ist dies zugleich. Da{(s aber dieser einübende Vollzug dennoch 1n ıner für den Welt-
laien icht alltäglichen Ausnahmesituation geschieht, entspricht hinwiederum einem
Grundgesetz jedes großen religiösen Aufbruches: Abraham mufß aus seiner Heimat
auswandern, Moses steigt auf den Berg, das Gesetz empfangen. Und Jesus selbst
zeigt uns durch sSe1in vierzigtägiges Fasten 1n der Wüste, dieses Grundgesetz auch
1n der Ordnung des Neuen Bundes och gilt
So ist das Mönchtum auch und gerade 1n dem, worin S55 anders 157 als das Leben des
Laien 1n der ; Welt“. dennoch Sanz hingeordnet auf den Dienst seinen Brüdernraußen. Die „Stunde des Laien“ ist voll und Sanz auch seine große Stunde, derenRuf nicht überhören darf.

SCHOONENBERG

Gedanken ber die Kindertaufe
Für die weıtaus meisten Katholiken ist die Kindertaufe eın Problem, hat INa  - doch 1n
der katholischen Kirche die Kinder Jahrhunderte hindurch gleich nach der Geburt g..tauft Daher sehen WIT das Taufsakrament immer als Kindertaufe, und dieses „Phan-
tasma“ (um scholastisch reden) estimmte Kerygma und Dogma Die Theologenschweigen ber die Glaubensantwort des Täuflings (der Säugling ann Ja icht ant-
worten) und die Prediger reden Von einer Taufgnade, die mıit der Entwicklungsstufedes Kleinkindes nichts tun hat
Und doch erregte die Kindertaufe allen Zeiten Bedenken verschiedener Art Bald
War S1e selbst, bald ihre Konsequenzen problematisch. Sie kam schon 1n der Väterzeit

Übung, doch damals die getauften Kinder icht immer Säuglinge. Die Praxis,
erwachsene und führende Christen erst spät taufen, erhielt sich noch lange. Tertul-
lian konnte icht verstehen, unschuldigen Kindern das Sakrament der Schuld-
tilgung gespendet werden sollte: „quid tam festinat innOocens aetas ad remissionem
peccatorum?  144 Das War die vorpelagianische Haltung. Als durch Überwindung des
Pelagianismus die Kindertaufe gerechtfertigt WAar, wurden ihre theologischen Folge-
rungen problematisch, wı1ıe die Geschichte der Erbsündetheologie zeigt Eine Konzils-
aUSSagEC Von Vienne beweist, daß die dem ind geschenkte Taufgnade verschieden eI-
klärt wurde?, Dem frommen Mittelalter machte die Kindertaufe selbst keinerlei
Schwierigkeit. Sie wurde erst wieder ZU Problem 1n der Reformationszeit, und das
nich:  Pn bei den Wiedertäufern. Obwohl die Kindertaufe weitgehend auch bei den
Protestanten Brauch ist, wurde doch aus den Prinzipien der Reformation, besonders
aus ihrer Auffassung des Glaubens und der Sakramente heraus, Widerspruch erhoben.
Ein besonderer Gegner heute, arl Barth, nennt die Kindertaufe eine Wunde der
Kirche?
Obschon die katholische Theologie LLUTr VO:  3 wen1igem, auf reformatorischem Gebiet Um-
strıttenem, unberührt bleibt, doch VOT all.em pastorale Gesichtspunkte, die
1 De baptismo

Denzinger-Schönmetzer: Enchiridion Symbolorum, Herder 1963 (DS), nn. 904
Besonders in : Die kirchliche Lehre VO:  - der Taute, Zürich 1949

230



einer Neubesinnung ber die Kindertaufe ührten. Zuerst wurde das Mitleben und
Mittun der ern wIı1e der Pfarrfamilie berücksichtigt 1957 diskutierte ein £lämischer
liturgischer Kongrefßß Tongerloo (Belgien) ber das Aufschieben der Taufe, der
Mutter die Teilnahme daran ermöglichen. Die katholische Presse führte diese Dis-
kussion weiter, eın onıitum des HI Offiziums beendete cie*. Das War aber LLULTE eın
Gefecht 1 Vorfeld. Wichtiger ist die rage ber Aufschub bzw Unterlassung der
Taufe VO Kindern, deren Eltern überhaupt icht oder LLUT och „soziologisch“ mıt der
Kirche verbunden sind. Nach einem Artikel des Pastoraltheologen TUNO Dreher® gehen
1n diesem Punkte die Wege des £ranzösischen und des deutschen Episkopates aus-

einander. Die Kölner Diözesansynode VO  3 1954 mahnt dringend, daß einem ind au

einer Mischehe die Taufe icht verweigert werden darf Das scheint die Praxis
der Franzosen gerichtet eın Die Kindertaufe bei Fernstehenden ist ohl eın wich-
tiges Pastoralproblem, das WIT lösen haben Zuvor jedoch möchte ich die dogmatisch-
theologischen Fragen besprechen, die 1mM Zusammenhang mıiıt der Kindertaufe aufge-
worfen wurden.

Dogmatisch-theologische Fragen
Die Praxis der Kindertaufe hat nicht L1LUTr unNseTe theologische Auffassung des Tauf-
sakramentes beeinflußt, sondern auch die Lehre VO:  3 der Erbsünde, VO  - der Gnade und
VO Sakrament. Je mehr die Taufe als Kindertaufe verstanden WIT!|  d, problema-
tischer werden Erbsünde, Gnade und Sakrament für das menschliche Verstehen. Das
soll UTrZ gezeigt werden. Dieser theoretische Teil ist eNng verbunden mi1t dem zweıten

pastoralen Teil, enn bei der Diskussion ber Aufschieben oder Unterlassen der Taufe
wird immer das Argument 1NS5 Treffen geführt: die Taufe ce1 doch eın Sakrament, das
Gnade gebe und die Erbsünde tilge.

un Obwohl die Taufe 1mM Neuen Testament durchaus pOSI1t1LV gewerte
wird als Neugeburt (Joh S 3— @ ÜF 13) und als eın Mitauferstehen mıit Christus (Kol 3:
1), wurde ihre negatıve Bedeutung 1n bezug auf die Sünden doch vorherrschend. Die
Taufe geschieht , ZUI Vergebung UuTrTe: Sünden“ Apg z 38), 61e ist „eIn Flehen Gott

eın gutes Gewissen (1 Pt S, 21} 61e ist ‚en der Sünde Absterben (Röm 6, In
den Glaubensbekenntnissen wurde die remissio peccatorum mıiıt der Tautfe verbunden,
ja einfach eın anderer Name dafür Als die Kirche die Taufe dann mehr und mehr
den Kindern spendete, wWar 61e sich bewußit, daß 61e ihnen dieselbe Taufe spendete wıe
den Erwachsenen, also eine Taufe ZUTr Vergebung der Sünden. ber welcher Sünden?
Zur Rechtfertigung der Kindertaufe verlangte der Sündenbegriff eine Ausweitung auf
die Kinder.
Bereits 1mM Neuen Testament gab azu Ansätze. Der Getaufte wird nicht LUr VOIl

eigenen, persönlichen Sünden befreit, sondern auch VO:  » der Herrschaft der Sünde, der
Begierde, des Gesetzes. Gott hat uns 1ın der Taufe „der Macht der Finsternis ent-
rssen und 1908%  n in das Reich des Sohnes seiner Liebe versetzt“ (Kol E 13) Diese Worte
beziehen sich nicht sehr auf eine Änderung des Verhaltens, als vielmehr der Lage des
Täuflings. Vielleicht erklärt sich daraus, daß manche Väter den christlichen Eltern rıeten,
ihre Kinder schon VOTr dem Knabenalter (wenn auch nicht immer als Säuglinge!) taufen

lassen, damit c1ie die Versuchungen gestärkt seien®. Konnte sich nicht aus

diesen Gegebenheiten eın Begriff sündigen Situiertseins entwickeln? In der lateinischen

AAS (1958) S Das onıtum VO: Februar 1958 urglerte das „qu amı primum“” des
CAaIl. 770 GCie.

5 Kindertaufe hne Entscheidung, Pastoralblatt für die Diözesen Aachen, Essen und öln
(1964) 290—300; gekürzt 1n : Theologie der Gegenwart 1n Auswahl (1965) 137— 143
exte u. a., bei J.-C.-Didier Un Cas pique de developpement du dogme. propos du
bapteme des enfants, Melanges de rel. (1952) 191—214 Thomas gibt neben
der Befreiung aus der Erbsünde als Motiv der Kindertaufe UF pueritia nutritı in his
quae«e sunt christianae vitae firmius 1n perseverent‘.

231



Kirche nahm die Geschichte eine andere Wendung. egen Pelagius un sSeiINe Anhänger,die jedes Erlösungsbedürfnis bei den Kindern leugneten, verteidigte Augustinus eine
„Erb-Sünde“. In seiner Terminologie Nannte die Synode VO:  ; Karthago die Sündhaftig-eit des Kindes peccatum originale, ZUT Rechtfertigung der Taufdeutung der Glaubens-
bekenntnisse?. Als aps Zosimus 1n seiner epistola tractatoria den Ostkirchen die
Lehre Karthagos vorlegte, verwendete eT VOT allem die Begriffe Sklaverei, VerurteilungUun! Tod®8 Die Ostkirche selbst bevorzugte den Begriff „Erb-Tod”“ anstatt ‚„„Erb-Sünde“?.
Die Terminologie Augustinus’ bestimmte das Denken der Westkirche 1mM Mittelalter wWI1e
auch die Aussagen des Tridentinums un: der Reformatoren. Das durch die Taufe in
den Kindern tilgende Sündhafte wurde dabei stark nach dem Modell der persön-lichen Sünde gedacht. Sicher betonte iINan die Analogie zwischen beiden, aber der Unter-
schied wurde icht genügend herausgearbeitet. Man stellt ZWar die Erbsünde der Tat-
sünde gegenüber, gJeicht 61€e aber doch einem Sünden-Habitus d} ohne tiefer darauf
einzugehen, wW1e der Umstand, 61€e nicht aus der Entscheidung des Habitus-Trägershervorgeht, auch ihre Eigenart wegsentlich bestimmt. Anscheinend hat die scholastische
Theologie Jahrhunderte hindurch diesen Begriffsmangel ZWOarTr gespurt, aber icht klar
gesehen un nicht behoben. Es wurde LLUTr den Symptomen herumkuriert, indem

die der Erbsünde eigene Gtrafe Von einem „„‚sanften Höllenleiden“ PE bloßen
damni milderte und die phantastischen Vorstellungen Von einem aktuellen Mit-

einbezogensein der Nachkommen Adams in die persönliche Sünde ihres Stammvaters
allmählich ausschaltete. Es blieb jedoch die Gefahr, daß die Erbsünde immer als eine
kleine, SOZUSagen verdünnte persönliche Sünde angesehen wurde.
Vielleicht ist heute das theologische Klima schon 5 daß WIT die Begriffsmängel In der
Erbsündelehre direkt beheben können. Man csieht LLU.:  z} vielfach e1in, daß die Analogiezwischen persönlicher Sünde Uun! Erbsünde einen Sanz speziellen Unterschied aufweist,der nicht hinreichend damit ausgedrückt wird, daß 1909008  5 die Erbsünde einfach als 1ne
habituelle Sünde hinstellt. In einıgen Veröffentlichungen habe ich hierzu die Kategorieder 5ituation herangezogen!®, Was übrigens auch andere aten mıit anderen Worten.
Die Situation eines Subjektes ist aber zuerst eine Bestimmtheit seiner Umwelt Darumsollte Inan die Erbsünde selbst besser ein Situiertsein LENNEN. Es kann 1er ichtäher ausgeführt werden, wI1e sehr eın 5ituiertsein den Menschen bis 1n den Spielraumseiner eigenen Freiheit hinein bestimmen ann. In diesem Gedankengang ist die Erb-sünde ein Situiertsein, das dem Menschen VO:  } seinem Ursprung her anhaftet, odernach arl Rahner) en Existenzial, wWI1e auch die objektive Erlösung. Durch die Ur-sünde, die dieses Situiertsein verursachte, g1ng der Mensch der Gnade verlustig, und
dieser Verlust wirkt sich 1n der Grundhaltung als Begierlichkeit aus,. Ich 11 icht
weiter auf die Erbsündetheologie eingehen, A auf die rage, ob das erbsündliche
Situiertsein 1n der Sünde Adams oder 1n der anNnzen Sündengeschichte (in der „Sündeder Welt”) seinen Ursprung hat Es se1 LUr bemerkt: auch bei Annahme eines indivi-duellen Ursünders 1st icht ausgeschlossen, daß die Sünden anderer Vorfahren unddes Milieus die konkrete orm der Erbsündlichkeit jedes Menschen mitbestimmen.
Einen gewIl1ssen Einfluß der Vorvätersünden hat selbst Augustinus für möglich g-halten. Seine Lehrmeinung wurde 1m Mittelalter vertreten und VO Tridentinum als

223 Die Synode warf den Pelagianern einen Sprachgebrauch VOr- „unde sıit OLSsSe-
UueNSs, ut 1n e1s (parvulis) orma baptismatis an rem1issionem peccatorum’ NO.:  5 Vera, se:falsa intelligatur”.

231
Vgl Freundorfer: Erbsünde und Erbtod beim Apostel Paulus, ünster 1927, 105—177;Lyonnet: Le SenNs de ED Rom 5I et exegese des Peres STECS, Biblica(1955) 436—457.
In meinem Buch Het
Artikeln. Das Buch ist

eloof vVan 0Ns oopsel } Hertogenbosch 1962, un! ın manchen
Uum)Sünde, Benziger-Verlag 1966

earbeitet in deutscher Übersetzung erschienen: Theologie der

232



Freie einung gewertet**, Das weıist u1ls darauf hin, daß die Taufe als Tilgung der
Erbsünde auch WwWas mıiıt dem Milieu tun hat, 1n dem 3 sich befindet, bestrebt,
miıt der Gnade Christi die konkreten Formen der „Sünde der Welt“ überwinden.

Gnade Wéniger bewußt, aber nicht minder wirksam wurde Begriff
„‚Gnade“ VO  3 der Praxis der Kindertaufe beeinflußt. Hatte - zuerst die Erbsünde
des Kindes der persönlichen Sünde äShnlich gedacht, setizte 3 späater umgekehr-
ter Richtung die Gnade der Erwachsenen der Gnade des getauften Kleinkindes gleich
S1e ist einfach „eingegossen‘‘. Nicht L1LUT die gläubige Annahme wurde immer weniger
alsc wesentliche Vorbedingung für den Empfang der Gnade betont, auch die Fortdauer
des ‚„Gnadenstandes“ wurde allmählich Sanlz VO: persönlichen Existenzvollzug gelöst.
Nach dieser Auffassung ist die heiligmachende Gnade eın habitus entitatıvus, und auch
Glaube, Hoffnung, Liebe sind UT habituell“ anwesend, wWenn 612e icht ausdrücklich
geübt werden. Diese Terminologie kann richtig verstanden werden, jedoch der
Bedingung, daß Inan den Habitus icht als innerste „Seins“-Gegebenheit jeder Aktivi-
tat gegenüberstellt, sondern ih als die Aktivität, als den Vollzug selbst erfaßt, w1e
dieser sich 1n der Tiefe dauernd auswirkt. Wenn das Konzil vVon Vienne Olivi
die Taufe sowohl für Erwachsene als für Kinder „ das vollkommene Heilsmittel“
ennt un als Folge der Kindertaufe icht L1LUT die Tilgung der Erbsünde, sondern auch
die Eingießung der Gnade UunN! der Tugenden nennt, verneıint jedoch icht jeden
Unterschied zwischen der CGnade der Kinder und der Erwachsenen. Es billigt die üb-
iche theologische Lehre, derzufolge Gnade Uun: Tugenden 17 Kinde ohl habituell,
aber icht 1mM Vollzug anwesend sind1? Das Konzzil gibt somıit die Bahn frei für eın
weiteres Herausarbeiten des Unterschiedes zwischen dem Gnadenleben der Kinder und
der Erwachsenen. Versuchen WIT
Die scholastischen Unterscheidungen sSind dabei nicht wertlos, L1LUT mMmussen  E c1e weıter-
gedacht werden. So annn für einen Habitus icht gleichgültig se1n, b er einem
Akt entsprungen ist oder nicht. Nach dem Gesagten wird 1Ur etzten Fall strikte
VO: Habitus die Rede sSein können. Stammt der Habitus nicht aus dem 1un des Sub-
jektes, kann habitus pPassıvus genannt werden, wenn INnNnan I1LUT dabei bedenkt,
daß amit auch se1in Charakter als Habitus selbst analog wird. Das trifft auch bei den
„eingegossenen“ Gnadenhabitus und Tugenden Z da diese Eingießung durch den
Heiligen Geist mıiıt keinem menschlichen Aufnahmeakt 1n Verbindung T1 Ferner
annn INa  w ausgehen von der scholastischen These, daß die Gnade eın Akzidens ist. Als
solches hat 661e keine eigene Substantialität, sondern ist Seinsbestimmung des Subjektes,
dem s1e inhäriert. Deshalb wird der Wandel der Substanz immer auch die Akzidentien
äandern und umgekehrt. Der Wandel des Menschen VO': ind ZU Erwachsenen läßt
weder seine eigene Substanz noch seine Gnade unberührt. Es ist arum nicht abwegig,
VO:  > einer Gnade des Kindes und einer Gnade des Erwachsenen sprechen, wıe auch
VO:  »3 einer Gnade des Mannes und einer Gnade der TauU. Dies alles ware unls mehr VeI-
Taut, wenn uNnserTe theologischen Traktate nicht abstrakt die Gnade, sondern kon-
ret den begnadeten Menschen 1Ns Auge faßten.
Deutlicher wird diese Analogie des Gnadenlebens, wenn die Gnade personal und inter-
personal gesehen wird. Sie ist immer die einer Person geschenkte Seinsweise; sıie wird
icht aufgedrängt, sondern angeboten. Damit s1e icht 1m Angebot stecken bleibt, mußfß
sS1e persönlich aNngCeENOMIM und ratifiziert werden freien Akt des hingebenden lau-
ens und Liebens, der selber wieder HUr aus der Gnade möglich ist. Somit ist die
Gnade In dem Maßfß anwesend, als 6S1e persönlich anNnsCNOMMEN ist, und das bewirkt

Landgraf: Die Vererbung der Sünden der Eltern auf die Kinder nach der Lehre des
Jahrhunderts, Gregorianum (1940) 203—247; A.-M. Dubarle: La pluralite des

peches ereditaires dans la tradition augustinienne, Revue des tudes augustin(1957) 113—136.
„quoad habitum, tsı 110}  3 PTro illo tempore quoad usum“”, 904

233



den Unterschied 7zwischen der Gnade des Kleinkindes und der des Erwachsenen, mıt
allen Stufen, die azwischen geben ann. Schließlich ist Gnade eine Deinsweise, die
zugleich interpersonale Beziehung ist zwischen Gott und Menschen, wobei das fleisch-
gewordene Wort und eın Leib, die Kirche, wesentlich eingeschaltet sind. Somit wird
die Gnade des Kindes auch der Art un Weise entsprechen, 1n der der Kirche einver-
leibt ist Diese Einverleibung besteht vorerst L1LLUT als Angebot, das ZUrTr persönlichen
Stellungnahme heranreift. Konkreter gesagt: das Gnadenleben des Kleinkindes besteht
großenteils 1mMm Einverleibtsein 1n die Familie, die für das ind mehr oder minder die
Kirche verkörpert. Freilich annn der Geist wehen, will, aber als Geist Christi
wird er seinen FEinfluß aum ganz losgelöst VOoNn irgendwelchen Gliedern Christi aus-

ben
In dieser Anschauung nähert sich die Gnade des bald ach der Geburt getauften Kindes
wieder dem Situijertsein. Ich möchte es ausdrücken: WIT sprechen VO  3 der Gnade in
dem als das christliche und kirchliche Situiertsein schon 1n einer persönlichen
Stellungnahme vorhanden ist. Das ist ohl beim Kleinkind noch 1n allZ geringem
Ausmaß der Fall Sein Situiertsein 1n Christus un! seiner Kirche, eın für sich, möchte
ich miıt dem Taufcharakter gleichsetzen?®. Auf jeden Fall aber MU: mıt dem Anwesend-
eın der Gnade 1n Fragen der Kindertaufe bedachtsam argumentiert werden.

e  e uch theologischer Sakramentsbegriff wird icht minder VO:

der Kindertaufe beeinflußt 1n derselben Richtung wıe der Gnadenbegriff. Mit Recht
steht die Taufe Modell 1n 1iseTell allgemeinen Sakramententraktaten, aber ist -
richtig, gerade die Kindertaufe, bei der das ind für den Empfang der Gnade „nichts

tun. hat“, als Modell des sakramentalen Geschehens nehmen. Die Scholastik,
mal die Spätscholastik mit ihren Theorien ber die sakramentale Ursächlichkeit, INas
daran schuld seın Einfluß ahm auch die gegenreformatorische Polemik. Für die
einseltig kausale Auffassung wird INa  ’ sich vielleicht auf das Tridentinum berufen
och dürfen wel Dinge icht vergeSSCHIl werden.
Erstens, dafß für die Väter wıe für die großen Scholastiker immer der Glaube ıne Rolle
spielte 1n der Aneignung der sakramentalen Gnade Thomas VO  5 Aquino lehrte, dafß
der Mensch der Erlösungsfrüchte teilhaftig werde „PeCI fidem et fidei sacramenta“‘.
Das wurde auch VO: Irienter Konzzil nicht verneılnt und icht Sanz verschwiegen. Der
Glaube spielt die erste Rolle bei der Vorbereitung ZUT Rechtfertigung, wıe 61€e VO:

Konzil analysiert wird14,. ©T wird wieder genannt und als unumgänglich notwendig
hingestellt, wWenlnl das Glaubenssakrament, die Taufe, als Instrumentalursache der
Rechtfertigung erwähnt wird: „sacramentum baptismi, quod est ‚sacramentum fidei”,
sine qua nulli qu contigit iustificatio1$”. Aus den Sakramentencanones spricht
ZWar die Abwehr der protestantischen Sola-fides-Lehre, insofern diese die Sakramente
für überflüssig erklärt oder 61e bloßen Erkennungs-, Verkündigungs- oder Be-
stätigungszeichen degradiert. Doch die Notwendigkeit des Glaubens ZU £ruchtbaren
Sakramentenempfang ist damit keineswegs verneınt. Ja, die ursprünglich geplante
Verurteilung der These „Durch die Sakramente wird L1LUT denen die Gnade geschenkt,
die glauben, daß ihre Sünden verziehen werden“, wurde unter dem Einfluß VO  j

Seripando fallengelassen. Es sollte LLUT die Ausschaltung des Sakramentes verurteilt
werden, icht aber die Betonung des Glaubens, weil SONS die Notwendigkeit des
Glaubens jeder Sündenvergebung verdunkelt würde1®.

Firmungs- un Weihecharakter sind dann, als VO:  » der Gnade verschieden, das Situiertsein
ın einem speziellen Status der Amt 1n der Kirche Dasselbe kann gesagt werden VO:
heband un:! VO:  3 jedem „Oornatus animae”“, kurz VO:  } jedem ICS et sacramentum“. Der
‚ornatus animae”“ ist somuit, gleich wıe die ‚macula animae““ der Erbsünde, als ein inneres

1526 1529Situiertsein der Person aufzufassen.
Degraeve: Het kinderdoopsel de 7e sessie Va  > Trente, Bijdragen (1964) 1—26;

TOL;

2234



Z weitens ist icht vergessCH, dafß Gleiches ilt VO  > der Taufe un! VO  - der
Kindertaufe, wenngleich bei dieser keine eigene Zustimmung des Kindes vorliegt.
Innozens 1808 führt dazu 1Nne Parallele mit der Erbsünde Alil: „Originale 1g1ıtur
(peccatum), quod sine contrahitur, sS1Ne pCI V1m remittitur aCcCIad-

menti17?.“ Die Rolle des Glaubens wird dabei nicht erwähnt, aber auch nicht geleugnet.
Augustinus hatte s1e schon erkannt und den Eltern oder der Kirche zugesprochen 1n
einer Parallele mıiıt der Erbsünde: „ın Ecclesia GSalvatoris parvuli per alios credunt,
sicut aliis peccata traxerunt1®*“. So wurde allgemeine Lehre Die Taufe
macht die Säuglinge der Erlösungsgnade teilhaftig ohne deren persönlichen Glaubens-
akt, aber icht ohne jeden Glauben; denn s1e sind 1n den Glauben der Kirche auf-
S  CN. Das JI rienter Konzil befand sich 1n einer schwierigen Lage. Einerseits
wollte mıit den Lutheranern die Wiedertäufer verurteilen, andererseits konnte der
nur-persönlichen Auffassung des Glaubens, aus der die Lutheraner den Anabaptismus
verwarfen, icht beistimmen. Daraus entstand der Kanon ber die J aufe. der
scheinend den Glauben als icht notwendig hinstellt Genauer besehen, verurteilt
aber 1Ur die Lehre, die Kinder Fehlens e1nes persönlichen Glaubensaktes nicht

den Gläubigen rechnet und 61e deswegen spater nochmals tauft Degraeve, der 1n
einem Artikel die dl  Z Diskussion über die Kindertaufe Tridentinum LEeu unter-
suchte, kommt folgendem Schluß JJ der Schwerpunkt der Kanones und
liegt 1n der positiven Lehre, dafß die Kinder 1m eigentlichen Sinn den Gläubigen g-
rechnet werden müuüssen, und daß das Fehlen 1nes persönlichen Glaubensaktes nicht
den vollen Zusammenhang mıt dem Glauben der Kirche ausschließt Kanon un

sind also bedeutend mehr als eine bloße Verurteilung der Wiedertäufer; s1e sind
eın Ausdruck für die positıve Würdigung des Konzils VO  3 Irient für den unersetzbaren
Platz, den der Glaube der Kirche innehat bei der Taufe VO  - Kindern und Unmündi-
gen!9,“
Es bleibt darum 0Og bei der Kindertaufe wahr: Das Cakrament setzt, amit £rucht-
bar sel, den Glauben VOTauUs. Somit oibt bei jedem Sakrament eın dialogisches (Ze:
schehen, eine Begegnung“®, Wir sehen die GSakramente fast immer als kte des
Spenders; 61e sind aber kte sowohl des Spenders als auch des Empfängers. Die Be-
SCgNUNg und das Zusammenspiel beider stellt gerade das sakramentale Handeln dar
Nimmt 11a1l den Glauben als Forderung für den £ruchtbaren Sakramentenempfang
ernst, annn kommt der Empfänger immer dem Handeln des Spenders mıit einer wen1g-
STeNs inneren Aktivität entgegen, Ja der Empfang ist schon Aktivität. Es ist durchaus
richtig, der innere Glaubensakt Sakramentenempfang selbst ZU: Ausdruck
kommt, wenigstens soweiıit als möglich. Die Kindertaufe ist 1n dieser Hinsicht eın
Grenzfall, ähnlich der Krankenölung bei Bewußtlosen. Beim Bußsakrament ist
überwiegende Lehrmeinung, dafß die kte des Pönitenten icht M1Uur Disposition sind,
sondern ZUuU Sakrament selbst gehören. Ist aber das eın Sonderfall? uch bei der
Eucharistie äßt die aktive Teilnahme der Gläubigen Opfermahl dasselbe erkennen.
Bei Firmung und Priesterweihe gibt eın  — aktives sich Präsentieren, bei der Ehe und
Krankenölung eın aktives Entgegennehmen. Und 1n der Taufe muß der Täufling oder
eın anderer seiner GStelle den Glauben bekennen, kraft dessen getauft wird.
Das sSUmMmMm überein mıit dem Namen „Sakrament des Glaubens“ (womit der Glaube
des Täuflings gemeint ist) wıe mıiıt der Lehre des Aquinaten, alle Sakramente da-
durch, dafß s1e Kultakte darstellen, auch Ausdruck des Glaubens sind.

780
Contra duas epist Pelagii I

zit. 1in Anm Eine deutsche Zusammenfassung 26—28 Unser Zitat ist

entnomn  Vegl. E. ESn<t‘:'tf;llebeec:kx : Christus Sakrament der Gottesbegegnung, Mainz 1960

235



IF Pastoral-theologische Fragen
Lassen WIT weıtere dogmatische Fragen ber die Kirche, ber den Heilsweg außerhalb
VO:  - Kirche und Sakrament beiseite und wenden WIT uns pastoralen, praktischen Fragen

Soll Kinder taufen oder nicht? Wann soll 661e taufen? Dazu soll noch
etwWwas gesagt werden ber die Erneuerung der Taufgelübde und die FHirmung. Für die
Beantwortung dieser Fragen werden WIT die Erkenntnisse des ersten Teiles verwerten,
die die Diskussion erhellen können, aber nicht 1mM VOTaus die pastoralen Entscheidungen
bestimmen wollen. Das letzte Wort darüber steht den Hirten und dem Volke
Gottes celbst. Was 1er vorgetragen wird, ist 1L1UT ein Vorschlag, der P Diskussion
anNnTeCgCN csoll
— Taufen oder niıcht+?
Das heutige Kirchenrecht kennt Zzwel wichtige Umstände, unter denen 1119  j Kinder
nicht taufen soll, obwohl diese Call. 750 L1LUT indirekt formuliert sind: wenn die
Eltern nicht wollen oder keine Garantie für die katholische Erziehung gegeben ist
Thomas '& vertritt kategorisch die These*1, 190078  - unmündige Kinder VO  - „Juden
un! anderen Ungläubigen“ den Willen ihrer Eltern nicht taufen darf Den
posiıtıven Beweis dafür entnıimmt er einer Synode VOIN Toledo, den spekulativen dem
Naturrecht. Er fügt noch hinzu, da solche Kinder taufen auch deswegen gefährlich
sel, weil 611e leicht 1n den Unglauben zurückkehren können. Um aber doch die Möglich-
eit einer solchen Taufe rechtfertigen, beruft sich Thomas auf Augustinus. Wenn
auch die Eltern ungläubig sind, i1st bei der Taufe ihrer Kinder der Glaube irgendwie
da, denn ebt 1n der Kirche und 1n denen, die diese Kinder ZUrTr Taufe bringen,
„yJUOTUM charitate ad communionem Sancti opiritus adiunguntur®*  2 Nehmen WITF
dazu, Was Thomas ber die Gefahr, den Glauben einzubüßen, Ssagt, dann kommen WIT
ohl auf das Richtige. Die Taufe VO  3 Kindern nichtgläubiger Eltern ist War möglich,

sowochl gültig als fruchtbar, weil 1n der einen oder anderen Weise die Kirche mit
ihrem Glauben dabei ist; dennoch ist 61€e nicht ohne Risiko, weil die Kinder ohne
religiöse Erziehung leicht ZU Unglauben ihrer Eltern zurückkehren. Thomas denkt
den Fall, dafß die Eltern die Taufe der Kinder verweıigern. Wird aber grundsätzlich
anders se1In, wenn Eltern ihre Kinder taufen lassen oder ZUT Taufe anbieten
LUr aQus soziologischen oder finanziellen Gründen? Wenn bei der Kindertaufe das
Sakrament LUr 1n einer minimalen Form vorhanden ist, weil die Kinder selber noch
icht durch Bekenntnis und Engagement in den sakramentalen Dialog eintreten, annn
ist unbedingt eine christliche Erziehung gefordert. Die Klausel VO  e Call,. 750 „„dum-
modo catholicae 1US educationi cCautum sit  44 ist bei jeder Kindertaufe ernst nehmen.
Das bringt mıit sich, daß die Seelsorger 1n manchen Fällen ZUrTr Kindertaufe nicht
drängen, Ja eine gewünschte Taufe verweigern werden. ber gefährden 61e da-
mıt icht das eil der Kinder? Erinnern WIT unls das Dogma VO' allgemeinen
Heilswillen Gottes und bedenken WIT, daß das Axiom „außer der Kirche eın Heil“

für jene gilt, die die Kirche als Heilsgemeinschaft erkennen konnten und 6S1e  z
trotzdem abwiesen. Für alle anderen mufß CS einen Heilsweg geben außerhalb der
Kirche, aber icht ohne Verbindung mıiıt ihr. Diese Lehre wurde 1n den etzten Jahren
besonders 1n der deutschen katholischen Theologie erforscht?3 und VO: Zweiten
Vatikanischen Konzil 1n der Konstitution ber die Kirche (Kap anerkannt. Die
Kirche ist icht identisch mıit der Menschheit auf dem Weg der Erlösung. Sie ist viel-

x  D R3 8 a 10—] —]H'3 v o  s8a9 ad2.
Vgl arl Rahner: Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen, in :
Schriften ZUT Theologie V, Benziger 1962, 136—158; Schlette Die Religionen als
Thema der Theologie, Herder 1963; Feiner: Kirche un Heilsgeschichte, 1n : ott ın
Welt 1L, Herder 1964, 316—345

236



mehr die Stellvertretung, Zusammenfassung un:! Vollgestalt der erlösten Menschheit.
LDarum wird 61e schon 1mM ersten Paragraph der genannten Konstitution das Sakrament
der Einheit der Menschen mit Gott und der Menschen untereinander genannt. Die
Sakramente dieser Kirche, besonders die Taufe, sind Vollgestalt jener inneren kte
und außeren Begegnungen auch anderer religiöser Traditionen, Erwartungen und An-
liegen), denen len Menschen dasselbe übernatürliche Heil zuteil werden kann.
Mit Recht nannte eın Theologe die Mitmenschlichkeit das Sakrament des allgemeinen
Heilswillens Gottes’t* Das ungetaufte ind kann auf diesem Weg das Heil erlangen.
Vielleicht begegnet auf diesem Wege spater der Kirche Uun! erschließt sich leichter
ihrer Botschaft, als wWenn der Mensch sich schon die Kirche gebunden weiß mit
einem Band, das er LLULC widerwillig anerkennt. Natürlich iıst das LLUT eine Möglichkeit.
ber ware wünschenswert, der moderne Seelsorger auch ber diese Möglichkeit,
dieses Wagnis POSI1ELV nachdenkt, ehe handelt.
Übrigens liegt 1ler die Entscheidung nicht allein eım Seelsorger, sondern ZUuerst bei
den Eltern. Der Seelsorger darf£ nicht einfach selbstherrlich dekretieren, Zanz abgesehen
davon, da heute die Laien und besonders die Fernstehenden sich nichts vorschreiben
Iassen. Glaubt eın ind taufen sollen, obwohl es die Eltern nicht wünschen,
dann soll er ler Ruhe mıit den Eltern reden, ohne auch 1LUT den Jeisesten, indirekten
‚wang auszuüben. Erbitten aber die Eltern die Taufe und der Seelsorger 1st der Mei-
NunNng, die Bitte omme nicht aus Überzeugung und für ine christliche Erziehung des
Kindes bestehen keine genügenden Garantien, ist seine Pflicht, den Eltern klar-
zumachen, welche Verantwortung 661e bei der Taufe ihrer Kinder übernehmen. Dann
kann ihnen die Entscheidung überlassen.

Wann taufen?
Das ber Taufen oder Nichttaufen VO  D Kleinkindern Gesagte gilt auch 1in der Pfage
nach dem Zeitpunkt der Taufe Die Verordnung der Kirche steht 1l1er nicht A

Debatte. Sie gilt Freilich ist 61e auch kontingent, veränderlich ach Zeit, Umständen
un! Erkenntnissen. Kann seelsorgliche Gründe geben, ine Kindertaufe aufzuschie-
ben? Für die neugebornen Kinder gilt das Ua primum “ VO  - Call. 770 CGIE. Das
schon erwähnte onitum des Heiligen Offiziums drängte auf die Befolgung des
„JUAM primum“”, ohne selbst 1ine Erklärung der Bestimmung geben. Vielleicht
richtete sich weniger die Praxis als die ihr zugrunde liegende T heorie®>.
ibt wirklich außer den onitum abgewiesenen Gründen der Bequemlichkeit
und des Hyperliturgismus eine anderen vernünftigen Gründe, die Taufe gesunder
Säuglinge auf kürzere Zeit verschieben? Wenn die Anwesenheit beider Elternteile
das gläubige Erleben der Taufe des Kindes fördert und damit auf seine christliche Er-
ziehung Einfluß gewinnt, dann ist dieser Grund doch auch der Überlegung wert In
einem solchen Fall werden die Eltern selbst die Entscheidung treffen dürfen, enn

et concionatores utnicht 661e mahnt das Heilige Offizium, sondern ‚„parochos
huius obligationis executionem urgeant“. Stehénden. Die Be-Ein noch größeres Anliegen der Pastoral sind die religiös abseits
gegNUNg mıt ihnen ergibt ähnliche Fälle Wenn 61e sich der Kirche wieder nähern,
soll INa  3 annn gleich darauf hinarbeiten, ihre Kinder möglichst bald getauft
werden? Nach den gemachten Überlegungen wird besser se1in, zuzuwarten, bis der
Kontakt völlig wiederhergestellt wurde, der Glaube seine kirchliche orm erlangt und

Langemeyer Sündenvergebung und Brüderlichkeit, Catholica (1964) 209—314, 305
„Mos alicubi invaluit ifferendi collationem baptismatis ab confictas rationes commuoditatis
vel indolis liturgicae. Cui dilatationi favere que nonnullae sententiae, solido quidem
fundamento carentes, de sorte aeterna infantium sine baptismo decedentium.“ AAS
(1958) 114 Über die Frage selbst siehe den Aufsatz VO:  - aarsma (heute Pastoral-
theologe in Nijmegen): Het tijdstip Vanll de kinderdoop, Nederlandse Katholieke Stemmen

(1958) 10—17.

237



das Vertrauen ZUT Kirche un! ihren Dienern gefestigt ist Das Ideal wäre wohl,
Geduld haben, bis die Eltern selbst ihre Kinder ZUT Taufe bringen. Ein analoger
Fall der Erwachsenentaufe 6e1 och angeführt. ‚Wel Verlobte wollen ine kirchliche Ehe
schließen, aber eın Partner oder beide sind nicht getauft. Soll 180028  . L11LU.  > möglichst
schnell mit AÄussprache und Unterricht vorgehen, damit die Taufe VOTI der Ehe gespeN-
det werden annn und die Ehe cakramental 6e1°67? Richtiger ist CcS, das Sakrament der
Taufe und auch der Ehe aufzuschieben, his 61e Von beiden Verlobten besser empfangen
werden können. Wollen 611e aber bald heiraten, dann mogen 61e vorläufig VO  j der
Dispens Gebrauch machen. opäter wird Ja durch die Taufe ihre Ehe sakramental.
In solchen Fällen wird dann das Taufsakrament Von einem lebendigen Glauben be-
gleitet eın und icht voreilig mıiıt einem inimum Fruchtbarkeit empfangen.

Taufgelübde und Firftmune
Weil 1n der Kindertaufe der Täufling sich icht selbst für Christus entscheidet und
seinen Glauben bekennt, ist die Kindertaufe 1Nne unvollständige Form des Taufsakra-
mentes. Sie verlangt die Ergänzung durch eine spatere persönliche Erklärung des Täuf-
lings, die gewissermaßen ZUT Integrität der Taufe gehört. Das wurde auch schon längst
in der Erneuerung der Taufgelübde praktiziert. In den Niederlanden War 61e lange
eit begleitet und auch verdeckt VO'  3 der sogenannten ‚„„feierlichen Kommunion“,
die se1it Einführung der Frühkommunion noch ein ZeWlsses Überbleibsel der ehemali-
SCn Erstkommunion 1mM Lebensjahr WAarT. Seit einiger eit werden andere Formen
versucht und wird auch diskutiert ber das für die Gelübdeerneuerung geeignete Alter
Unsere rwägungen können vielleicht eIwas azu beisteuern und die rage ventilieren,
ob icht eine möglichst persönliche Erneuerung der Gemeinschaftsfeier vorgezZOgcCNHN WeTl-
den müßte.
Wenn Von einer „Vollendung“ der Taufe die Rede ist, denken WIT sogleich das
Sakrament der Firmung. Es wäre überlegen, ob icht die Verbindung VO:  3 Tauf-
gelübdeerneuerung und Firmung besonders geeignet und wirkungsvoll €l.  l An einigen
Orten wird der Versuch schon gemacht. Zur rage nach dem Firmalter noch einige
Bemerkungen. Es ist begrüßen, aus seelsorglichen Gründen das Firmalter hinauf-
zusetzen; ich verwelise LLUT auf das, Was andere dazu schon gesagt haben??. Wie ich
anderswo®28s bereits ausführte, sollte sich auf die pastoraltheologischen Argu-
mente beschränken, enn eın dogmatischer Beweis für eın späteres Firmalter ist schwer

geben. Gewiß@£ erklärte die scholastische Theologie die Firmung ZU) „sacramentum
aetatiıs adultae“, ZU Sakrament des Erwachsenseins (im übernatürlichen Sinn, Was
aber den Zusammenhang mıit der natürlichen Reife icht ausschließt). ber das scheint
eher der nachträgliche Versuch einer Systematisierung sSe1in (nachdem die Firmung
Von der Taufe getrennt wurde) als die Lehre von Schrift und Tradition. Der Unter-
schied VO  - Taufe und Firmung müßte mehr aus der Zweiheit des Oster- und
Pfingstgeheimnisses bestimmt werden, als aus den Lebensphasen des Menschen.
Man MU: aber auch zugeben, daß die Spendung der Firmung lange ach der ersten
heiligen Kommunion nicht 1n jeder Hinsicht eine Ideallösung darstellt. Der organische
Aufstieg der christlichen Initiation durch Taufe, Firmung und Eucharistie ist dadurch
unterbrochen. Könnte diese Einheit nicht etwa der Weise wiederhergestellt werden,
daß bei der Firmung die heilige Eucharistie ZU erstenmal unter beiden Gestalten

Zwar meine ich, daß gute Gründe gibt, die Ehe zwischen einem Getauften un: einem
Ungetauften, auch wenn VO':  -} der disparitas cultus dispensiert wurde, nicht sakramental
der vielleicht besser nicht völlig sakramental ennen.

27 Siehe s d. Delcuve: Une necessite POUT l’efficacite de la formation religieuse: la
confirmation O ll  age de ralson, Lumen vitae (1950) 322—350; Fransen: Erwägungenu  ee  ber das Firmalter, kTh (1962) 401—426.

2R In meinem Aufsatz: Sünde—Sakrament—Jugendalter, Einübung des Glaubens (Fest-schrift Klemens Tilmann), Würzburg 1965, 97—110, 108

238



gespendet wird? Das hat das letzte Konzil für große Lebensentscheidungen (Weihe,
Profeß, Ehe) zugestanden, die sinngemäß die Firmung voraussetzen. Diese ist War als
Anlaß ZUT zweigestaltigen Kommunion VO Konzil nicht genannt, aber auch nicht
ausgeschlossen. Vielleicht ist die Würde der Firmung eher organisatorisch als liturgisch
ZU Ausdruck bringen, indem I11d:  - en LLUT den Gefirmten eine besonders aktive
Rolle bei Gestaltung der Pfarrei einraumt. Mögen diese Gedanken eines Dogmatikers
von Pastoralisten und Seelsorgern als nregung ZUTr. Diskussion verstanden werden!

Nachschrift
Nach Abschluß dieses Aufsatzes las ich den Artikel VO Bosch Quasi modo
genit1 infantes?®. Darin schlägt der Verfasser VOTLI, den Ritus der Kindertaufe radikal
der „ vera conditio infantium“ anzupasseN, wıe die Liturgiekonstitution des
Zweiten Vatikanums (S 67) wünscht. Die Kinder werden getauft auf Grund des
Glaubens der FEltern. Dieser Glaube soll Zzuerst 1n einem Wortgottesdienst (beim Altare)
bezeugt werden, der 1n einer Taufperikope mi1t Homilie seinen Höhepunkt findet.
Darauf folgt der Gang ZU Taufbrunnen, iıne (gekürzte) Taufwasserweihe, die Taufe,
Auflegung des Taufkleides und Überreichung der Taufkerze. ach der Rückkehr ZU

Altar empfängt das ind als Zeichen seiner Aufnahme 1n die Kirche die heilige
Eucharistie oder eın „praegustatum Eucharistiae“ (Milch un! Honig) Dieser Taufritus
soll 1 Beisein der Pfarrgemeinde Samstagabend („vespere au: sabbati”) voll-

werden.
Verschiedene Punkte dieses Vorschlages wurden Diskussionen VOIl Liturgikern
kritisiert. In Holland werden verschiedenen Orten Kindertaufgottesdienste gehalten,
die Von gleichen Gedanken ausgehen, aber weniger rituell ausgebaut sind.

JO BETTRAY

Das missionarische Grundverständnis der 7Zentralwahrheiten
des ristlichen Glaubens: Christus, Irinıitat, Kirche, 1n der
Aussage der Constitutio „Lumen gentium” des Vatikanum 11

Wenn dieses einzigartıge Konzilsdokument mıt einem Bild aus der physikalischen
Ordnung beginnt „Lumen mMas das egCNH, VO):  3 1er aus ZU Verständnis
der Konstitution überhaupt vorzustoßen. Gleichen Welt und Weltgeschehen nicht
einem gewaltigen Strahlungsprozeß, dessen letzte Ursache und ausschließliche Sinn-
deutung jenes urmächtig-ewige Geschehen ist die Liebe Gottes? Die innergöttliche
Gewialt dieser unendlichen Liebe Gottes erstrahlte zunächst seinem ewigen göttlichen
Sohn. Indem diese Liebe dann über sich hinaus hervorbrach ZUr Schöpfung, ward das
Weltall, offenbarte sich der unfaßliche Wille des Vaters, zahllose Wesen 1n diesem
Liebesprozefß schaffen nach dem Bilde des Sohnes UunNn! ihnen das unendliche lück
seiner Liebe ZUm eigenen Sohne schenken, da s1e dem Bilde des göttlichen Sohnes
gleich werden sollten

Christus Miıtte des Christentums und der Welt
Wollen WIT den missionarischen Grundsinn der Konstitution verstehen, WIT
von dem ausgehen, nach dem und für den alles geschaffen wurde Christus! Mitte der
Welt und des Christentums! Die zentrale missionarische Aussage ber ih ist jene 1m

V. osch Quasi modo geniti infantes. Voorstellen Over de Kinderdoop (Vorschläge
hinsichtlich der Kindertaufe) , 1n : Tijdschrift VOOTLT iturgie (1965) 200—209

239


