
gespendet wird? Das hat das letzte Konzil für große Lebensentscheidungen (Weihe,
Profeß, Ehe) zugestanden, die sinngemäß die Firmung voraussetzen. Diese ist War als
Anlaß ZUT zweigestaltigen Kommunion VO Konzil nicht genannt, aber auch nicht
ausgeschlossen. Vielleicht ist die Würde der Firmung eher organisatorisch als liturgisch
ZU Ausdruck bringen, indem I11d:  - en LLUT den Gefirmten eine besonders aktive
Rolle bei Gestaltung der Pfarrei einraumt. Mögen diese Gedanken eines Dogmatikers
von Pastoralisten und Seelsorgern als nregung ZUTr. Diskussion verstanden werden!

Nachschrift
Nach Abschluß dieses Aufsatzes las ich den Artikel VO Bosch Quasi modo
genit1 infantes?®. Darin schlägt der Verfasser VOTLI, den Ritus der Kindertaufe radikal
der „ vera conditio infantium“ anzupasseN, wıe die Liturgiekonstitution des
Zweiten Vatikanums (S 67) wünscht. Die Kinder werden getauft auf Grund des
Glaubens der FEltern. Dieser Glaube soll Zzuerst 1n einem Wortgottesdienst (beim Altare)
bezeugt werden, der 1n einer Taufperikope mi1t Homilie seinen Höhepunkt findet.
Darauf folgt der Gang ZU Taufbrunnen, iıne (gekürzte) Taufwasserweihe, die Taufe,
Auflegung des Taufkleides und Überreichung der Taufkerze. ach der Rückkehr ZU

Altar empfängt das ind als Zeichen seiner Aufnahme 1n die Kirche die heilige
Eucharistie oder eın „praegustatum Eucharistiae“ (Milch un! Honig) Dieser Taufritus
soll 1 Beisein der Pfarrgemeinde Samstagabend („vespere au: sabbati”) voll-

werden.
Verschiedene Punkte dieses Vorschlages wurden Diskussionen VOIl Liturgikern
kritisiert. In Holland werden verschiedenen Orten Kindertaufgottesdienste gehalten,
die Von gleichen Gedanken ausgehen, aber weniger rituell ausgebaut sind.

JO BETTRAY

Das missionarische Grundverständnis der 7Zentralwahrheiten
des ristlichen Glaubens: Christus, Irinıitat, Kirche, 1n der
Aussage der Constitutio „Lumen gentium” des Vatikanum 11

Wenn dieses einzigartıge Konzilsdokument mıt einem Bild aus der physikalischen
Ordnung beginnt „Lumen mMas das egCNH, VO):  3 1er aus ZU Verständnis
der Konstitution überhaupt vorzustoßen. Gleichen Welt und Weltgeschehen nicht
einem gewaltigen Strahlungsprozeß, dessen letzte Ursache und ausschließliche Sinn-
deutung jenes urmächtig-ewige Geschehen ist die Liebe Gottes? Die innergöttliche
Gewialt dieser unendlichen Liebe Gottes erstrahlte zunächst seinem ewigen göttlichen
Sohn. Indem diese Liebe dann über sich hinaus hervorbrach ZUr Schöpfung, ward das
Weltall, offenbarte sich der unfaßliche Wille des Vaters, zahllose Wesen 1n diesem
Liebesprozefß schaffen nach dem Bilde des Sohnes UunNn! ihnen das unendliche lück
seiner Liebe ZUm eigenen Sohne schenken, da s1e dem Bilde des göttlichen Sohnes
gleich werden sollten

Christus Miıtte des Christentums und der Welt
Wollen WIT den missionarischen Grundsinn der Konstitution verstehen, WIT
von dem ausgehen, nach dem und für den alles geschaffen wurde Christus! Mitte der
Welt und des Christentums! Die zentrale missionarische Aussage ber ih ist jene 1m

V. osch Quasi modo geniti infantes. Voorstellen Over de Kinderdoop (Vorschläge
hinsichtlich der Kindertaufe) , 1n : Tijdschrift VOOTLT iturgie (1965) 200—209

239



ersten Kapitel ET 1St das Bild des unsichtbaren Gottes, und ihm ist alles geschaffen
Er 1St VOorT allen, und alles hat ihm Bestand ET 1ST der Anfang, der Tst-
gyeborene aus den Toten, auf daß allem den Vorrang innehabe (7) „Keine
Kreatur kann nämlich mit dem menschgewordenen Wort und Erlöser jemals
Reihe aufgezählt werden.“ 62) In der Erwägung ber das Beten und Arbeiten der
Kirche £ür den Eintritt der Welt das olk Gottes stellt die Konstitution
Christus VOT unls hin als das aup aller, dem „jegliche Ehre und Herrlichkeit dem
Schöpfer und Vater des Ils gegeben werde“ 17) Christus 1STt der Mittler
Gott hin (60) „Weg ZUuU Heil‘ (14), „Ursprung des Heils für die Welt“ (17) Von
der Erde erhöht hat alle sich SCZUOSHCI und wirkt Jetz „beständig der Welt
die Menschen ZUT Kirche führen und durch S1C emiıt sich verbinden 48)
Christus 15t das „Licht der Völker“” (1) Er hat durch SC111LEe1 Gehorsam nach dem Sündenfall
der Menschen die Erlösung vollbracht (3) Alle Menschen empfingen „ Christi des Er15-
SCIS willen Hilfe VO CWISECIL Vater (2) Alle, die Christus ylauben, werden durch das
Wort des lebendigen Gottes wiedergeboren, werden Gottes olk Brüder Christi, die
aus en Völkern zusammenruft Glieder, die ihm gleichgestaltet werden INUSSEN,
bis Christus ihnen Gestalt gewmınnt Deshalb werden S16 aufgenommen die Mysterien
SEe111eSs Erdenlebens werden Gefährten SEe1INeTr Leiden ( Wahrlich Christus hat
mI1T SC111eIl Leben und SEe11NeTr Sendung auf das innıgste verbunden, macht unlls durch seinen
Geist lebendig un <ibt uns „Anteil se1inem Priestertum ZUT UÜbung geistlichen
Kultes ZUT Verherrlichung Gottes un ZU Heil der Menschen“ (34)
Diese christologischen Aussagen der Konstitution sehen Christus STEeLISs als Zentrum der
Welt und jedes einzelnen Menschenlebens Daraus ergibt sich daß ei1e wahre
Christusfrömmigkeit nicht möglich 1St ohne 111er und auf jeden Fall Christus als den
Herrn und Erlöser der SANZCIL Welt sehen, dessen weltweiter Erlösungsaufgabe
WIT Christen auch die Erfüllung uUunllseTeTr christlichen Sendung sehen INUSSeEeN

Das missionarische Verständnis des Geheimnisses der heiligsten Dreifaltigkeit
der begnadete Mensch diesem Geheimnis

Ganz besonders eindrucksvoll sind die missionarischen Grundaussagen, die sich nach
der Konstitution aus dem Geheimnis der Heiligsten Dreifaltigkeit ergeben Wenn WIT
die Aussagen ber Christus den Anfang gestellt haben, entspricht das der
Konstitution, aber auch der Glaubenswirklichkeit Die zentrale und universale Stellung
Christi aber 15t erflossen aus dem Geheimnis der Allerheiligsten Dreifaltigkeit
Urgrund der Sendung Christi der Kirche und der Christen Schon das innergöttliche
Leben 1st wesensmäßig Missio des Vaters Sohn und des Vaters und Sohnes

Geist Das Wesen des dreifaltigen Gottes 1st Missio Auch die Welt muß Von dieser
Missio her verstanden werden, mMu ihrem Wesen nach allen Dimensionen
und Strukturen Sendung SeCN, die den EW1ISECN Gott manifestiert analog der ffen-
barung des Ewigen Vaters Göttlichen Sohn
So bietet denn die Konstitution ine herrliche trinitarische Unterbauung jeglicher
Sendung „Der W: Vater hat die q Welt nach dem völlig freien, verborgenen
Ratschlufß sSe1inNner Weisheit un Güte erschaffen Er hat auch beschlossen, die Menschen
ZU  > Teilnahme se1inem CISCHNCNHN göttlichen Leben erheben (2) Der Weg die-
Ser Begnadigung War die Menschwerdung des Sohnes Gottes ES kam also der Sohn,
gesandt VO' Vater, der uns ihm VOT Grundlegung der Welt erwählt und ZUTC Sohnes-
annahme vorherbestimmt hat weil ihm gefallen hat Christus alles er-
NnNeuern (3) 50 WIe der Heiligsten Dreifaltigkeit der Heilige Geist das Band der Liebe
zwischen Vater un Sohn ist, sollte auch ZU Band der Liebe zwischen der
Christus aufgenommenen Menschheit mıit dem Vater werden: JJ:  Is das Werk vollendet
WAärT, das der Vater dem Sohn tun aufgetragen hatte, ward Pfingsttag der
Heilige Geist gesandt, auf daß er die Kirche immerfort heilige und die Gläubigen
durch Christus i einem Geiste Zugang hätten ZU Vater. (4)
240



Wie eine gewaltige Zusammenfassung dieser trinitarischen Sendungstheologie hin ZU
Gottes wirkt dann jener lext, 1n dem das trinitarische Geheimnis als Urquell der

Ausbreitung des Volkes Gottes auf Erden VOT uns steht Damit sich das Volk Gottes über
die SAaNZEC Erde ausbreiten, „sandte nämlich Gott seinen Sohn, den ZUuUum Erben des Ils
gemacht hat, dafß Lehrer, König und Priester aller <  sel, das Haupt des uen und allum-
fassenden Volkes der Söhne Gottes., Dazu sandte ott schließlich den Geist seines Sohnes,
den Herrn und Lebensspender, der für die SaAaNZeE Kirche und die Gläubigen einzeln und 1Ns-
gesamt der Urgrund der Vereinigung und Einheit 1n der Lehre der Apostel und der
Gemeinschaft, 1 Brotbrechen un 1mM Gebet ist.“ (13)
Das Ergebnis dieser Liebessendung des Sohnes und des Heiligen Geistes durch den
ewigen Vater ist der Volke Gottes begnadete Mensch. Das Volk Gottes ist geprägt
durch die Würde und Freiheit der Kinder Gottes, deren Herzen der Heilige Geist,
die AduUSSCBHOSSCHNE Liebe des Vaters (42), „wie 1n einem Tempel wohnt“ (9) Die
Gläubigen werden „wiedergeboren Söhnen Gottes“ (11), Kindern Gottes, AÄus-
e  J eren Inhalt 1Ur verständlich werden kann, wWenn 1089078  - die Wahrheit VO' Sohne
Gottes als Gesandten des Vaters in die Welt möglichst tief begreift.
Damit aber haben WIT eın gediegenes Fundament, VO  e} dem aus jene fast erschreckende
Gleichheit 1n ihrer fordernden Kraft VOoOT u15 hintritt, die 1n jenem einfach klingenden
Vergleich ZU: Ausdruck kommt, den sich die Konstitution eigen macht, wenn 6s1e
sagt: „Daß der ewige Hirt Jesus Christus die heilige Kirche gebaut hat, indem die
Apostel sandte, wI1e celbst gesandt wWar VO Vater.“ (18) Die Konstitution bringt
diesen lext auch 1n Zusammenhang mit dem Sendungsauftrag des Herrn VOoT seiner
Himmelfahrt und Ssagt damit klar, daß der Johannestext missionarisch verstanden
werden muß IIW  1€ nämlich der Sohn VO Vater gesandt ist, hat selbst die
Apostel gesandt mit den Worten: ‚Gehet hin Uun: lehret alle Völker d 17) Die
Sendung des Apostels ist also nichts anderes als die Fortsetzung der ewigen, 1n der
eit manifestierten Sendung des Göttlichen Sohnes VO Vater
Diese apostolische Sendung geschieht wıe 1n der Dreifaltigkeit auch 1n der ausgewel-
etien Trinität icht ohne den Heiligen Geist Zr Erfüllung dieser Sendung verhieß
Christus der Herr den Aposteln den Heiligen Geist un sandte ih: Pfingsttag VO:
Himmel herab Durch dessen Kraft sollten sS1e ihm Zeugen sSeıin bis ans Ende der Erde,
VOT Stämmen, Völkern und Königen.“ 24) Es ist Gott der Heilige Geist, „der seine
vielfältigen Gaben gemäß seinem Reichtum Unı den Erfordernissen der Dienste Z.U
Nutzen der Kirche austeilt” 7} Wir erkennen also klar, w1e das Geheimnis der
Heiligsten Dreifaltigkeit gleich einem Mutterboden ist, aus dem mıt Notwendigkeit
jegliche Sendung erwächst.

Die Kirche iın missionarischer Schau ım allzemeinen
Es ist die Kirche, durch die Christus, ; das Licht der ölk  er“  A den Völkern gebracht
werden 11 (1} Die Kirche i1st das eigentliche Thema der Konstitution. Diese wiederum
ist Ausgangspunkt für alle folgenden Dokumente. Es darf daher priori aNngCNOMMEN
werden, daß die Aussagen ber das Wesen der Kirche eindeutig missionarischen
Charakter zeigen.
Es sollen zunächst jene Texte ertaßt werden, 1n denen ber das Wesen der Kirche
gehandelt wird, WOTaus sich dann mit Notwendigkeit die Aufgaben der Kirche ergeben.
Das Konzil 11 „Wesen und universale Sendung der Kirche den Gläubigen Uun! aller
Welt eingehender erklären“ (1) Die tiefste und allerwichtigste Aussage der Konstitu-
tion dürfte 1ın der Erkenntnis liegen, die Kirche als Sakrament verstanden werden
will IID  1e Kirche ist nämlich 1n Christus gleichsam das Sakrament, das heißt Zeichen
und Werkzeug für die innerste Vereinigung mıit Gott wıe für die Einheit der
Menschheit.““ (1) Christus hat die Kirche durch seinen Heiligen Geist 11 ZU IM allumfassen-
den Heilssakrament gemacht“. 48)
Warum ist das so? Weil die Kirche die Offenbarung un Fortsetzung des 1n der Mensch-
werdung Christi gewirkten Heilsmysteriums ist (52) Diese Fortsetzung ist wirklich auf

247



Grund der seinsmäßigen Einheit zwischen Christus un:! Kirche, denn Christus ist das „Haupt
des Leibes, welcher die Kirche ist““ (7) Die Kirche erfüllt Christi Heilswirklichkeit auf Erden
„Die Kirche, die se1in Leib un seine Fülle ist, erfüllt mıiıt seinen göttlichen Gaben, damit
S1e celbst wachse un komme der ganzen Fülle Gottes”“ (7) Die Kirche ist das „Reich der
Himmel auf Erden”“, „das 1m Mysterium schon gegenwärtige Reich Christi“ (3) „Dieses
Reich ber leuchtet 1mM Wort, 1MmM Werk Uun! 1n der Gegenwart Christi den Menschen a1ıf.“ (5)
Wesen Uun:! Aufgabe der Kirche werden umschrieben 1mM Bilde VO Schafstall, von der
Pflanzung, VO' Acker Gottes. Die Kirche ist Gottes Bauwerk, 1n dem die Familie CGiottes
wohnt Sie ist heiliger Tempel, makellose Braut des Lammes Z lauter Bilder, die in
der Beziehung mıiıt der dargestellten Wirklichkeit die missionarische Grundkonzeption
der Kirche vertiefen. Das Wesen der Kirche wird allerdings och besser und allseitiger,
auch lebensvoller begriffen, wenn mıiıt der Mariologie gesehen wird.
Maria ist ja der „1ypus der Kirche“ 63) So wI1e die Gottesmutter Christi Mutter WAaärT,

MU: die Kirche als Mutter der Völker verstanden werden.
„Die Kirche ber wird, da S1€e die Ehre Christi preist, ihrem erhabenen TIypus ähnlicher,
ständig 1n Glaube, Hoffnung un! Liebe voranschreitend un den Willen Gottes 1n allem
suchend und erfüllend. Daher die Kirche uch 1n ihrem apostolischen Wirken mit
echt ihr auf, die Christus geboren hat, der dazu VO: Heiligen Geiste empfangen und
VO:  3 der Jungfrau gyeboren wurde, daß Urc die Kirche uch ın den Herzen der Gläubigen
geboren werde un:! wachse. Diese Jungfrau War iın ihrem Leben das Beispiel jener mütterli-
chen Liebe, VO:  - der alle beseelt seıin mussen, die 1n der apostolischen Sendung der Kirche
ZUTLr Wiedergeburt der Menschen mitwirken.“” (65) Das apostolische Beispiel der Gottesmutter
macht S1e ZU Vorbild der Kirche und der Gläubigen: „Nun ber wird die Kirche, indem sS1e
Mariens verborgene Heiligkeit betrachtet und ihre Liebe nachahmt und den Willen des Vaters
getreu erfüllt, durch die gläubige Annahme des Wortes Gottes uch selbst Mutter: Durch Pre-
digt und Taufe nämlich gebiert S1e die VO: Heiligen Geist empfangenen und aus ott gebore-
1nen Kinder ZU) uen un! unsterblichen Leben Il(64)
Diese lebendige, überaus CNSEC Verbindung der Kirche mit Christus verpflichtet s1ie
dazu, ihr Wirken sSoweıt sehen wI1e das Wirken Chrristi. Gie muß die VO:  } Christus
grundgelegte und begonnene Weltweite, SEe1INe universale Sendung als Christi heiliger
Leib, aufgreifen und vollenden. Die Kirche empfängt VO' erhöhten Christus „‚die
Sendung, das Reich Christi und Gottes anzukündigen und 1n allen Völkern begrün-
den‘  44 (5) Sie mufß die Verkündigung der Heilswahrheit als Auftrag Christi, den s1e
VO:  } den Aposteln übernommen hat, erfüllen bis den Grenzen der Erde 17) Das
Wesen der Kirche i1st ohne die universale Sendung nicht begreifen. Es ist die
Bestimmung des 1n der Kirche versammelten Volkes Gottes, für „die weıtere Aus-
breitung des Gottesreiches“ Sorge tragen (9) Kirche weiterlebender Christus
Gottesvolk universale Sendung, das ist die konsequente Gleichstellung, da{f ein
anderes Kirchenbild Christusbild) überhaupt icht mehr möglich ist ‚„Diese igen-
schaft der Weltweite, die das Gottesvolk auszeichnet, ist abe des Herrn selbst. In ihr
strebt die katholische Kirche mit Tatkraft und Stetigkeit danach, die SaNZeE Menschheit
mıiıt all ihren Gütern unter dem einen aup Christus zusammenzufassen in der
Einheit seines Geistes.“ 13)
Die Weiterführung dieser Gedanken drängt notwendig ZU: Gegenüber der universalen
Sendung der Kirche Diese Universalität basiert Ja icht auf irgendeinem Macht-
anspruch. Sie ist vielmehr die notwendige Antwort auf eine universale Berufung und
Begnadigung aller Menschen. In welchem Verhältnis stehen aber Sendung und
Berufung zueinander? Wie mufß also das olk Gottes der Berufung aller durch die
Sendung allen entsprechen?
Was Sagt die Konstitution u  ber die universale erufung Un Be
Menschen? gnadigung aller

Die Frage findet eine überaus klare Antwort 1ın Texten, die unterschiedlos die gesamte
Menschheit der Berufung sehen: ‚„ Zum Gottesvolk werden alle Menschen
gerufen.“ 13) Um eın Mißverständnis aufkommen lassen, jeder Verwässerung
242



vorzubeugen, sagt die Konstitution auch, welcher Einheit 6S1e die Menschen berufen
weifl: AL dieser katholischen Einheit des Gottesvolkes, die den allumfassenden
Frieden bezeichnet und fördert, sind alle Menschen berufen.“ 43) 1Ne für die auf
religiöser Basıs gegründete Gleichheit aller Völker wertvolle GSGtelle ist jene, die Sagt,
da{fß dieses ıne Gottesvolk A allen Völkern der Erde wohnt“”, J7 aus ihnen allen
seine Bürger nimmt  44 13)
Dieser universale Anspruch der Kirche hat nach dem Willen Gottes einen sehr ernsten

Hintergrund, ist doch die Kirche, das messianische Gottesvolk, ee  FÜr das ganze
Menschengeschlecht die unzerstörbare Keimzelle der Einheit, der Hoffnung und des
Heils“ (9) Es handelt sich dabei eine ausschließliche Begnadigung der Menschheit
durch die Kirche Wie der ewige Vater Christus A einzıgen Erlöser un Mittler
1N1Ssei1e5 Heiles gemacht Hat, daß alle Gnade der Menschen Gnade Christi ist, ist
auch die Kirche, der weiterlebende Christus auf Erden, das einzige un! ausschließliche
Gnadeninstrument für die gesamte Menschheit. „Der einzige Mittler Christus hat seine
heilige Kirche, die Gemeinschaft des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe, 1ler auf
Erden als sichtbares Gefüge verfaßt und tragt 61e unablässig; durch 61e gießt
Wahrheit un! Gnade auf alle aus.” (8)
Wenn WITLr diese „Lehre VO' der Kirche, 1n der der gyöttliche Erlöser das Heil wirkt”, (54)
konkret verstehen wollen, dann wiederum mit dem Blick auf jene, die der ypus der Kirche
ist. Ohne S1e wenigstens 1n twa verstehen, können WIT uch das kirchliche Heilswirken
nicht begreifen. Die ONSTIL  107 hebt die „Verbindung der Mutter mıiıt dem Sohn 1m
Heilswerk“ heraus 57) „Mit ihr als der erhabenen Tochter 107 ist schließlich nach langer
rwartung der Verheißung die eit erfüllt und die HNECUEe Heilsökonomie begonnen, als der
Sohn Gottes die Menschennatur aus ihr annahm, durch die Mysterien seines Fleisches
den Menschen VO:  - der GSünde befreien.“ (55) Der Vater der Erbarmungen wollte, d;
E  „wiıe ine Frau ZU11 ode beigetragen ha D „auch ine Frau ZUuU Leben beitrüge“” (56)
Die totale Hingabe Mariens das Erlösungswerk ihres göttlichen Sohnes fand ihre Krönung
auf Kalvaria: „Ihre Vereinigung mıit dem Sohn 1e s1e 1n Ireue bis ZU) Kreuz, sS1e nicht
ohne göttliche Absicht stand, heftig mit ihrem Eingeborenen lLitt un sich mıiıt seinem Opfer
1n mütterlichem Geist verband, indem sS1e der Hinopferung des Schlachtopfers, das S1e geboren
hatte, liebevoll zustimmte. Und schließlich wurde sS1e VO:  3 Christus Jesus elbst, als
Kreuze starb, dem Jünger ZUTT: Mutter gegeben mit den Worten ‚Frau, siehe da deinen
Sohn!‘ (58) 5o hat die Gottesmutter „beim Werk des Erlösers durchaus einzigartıger
Weise 1n Gehorsam, Glaube, Hoffnung und brennender Liebe mitgewirkt ZUr Wiederher-
stellung des übernatürlichen Lebens der Geelen. Deshalb ist S1e u1ls 1n der Ordnung der
Gnade Mutter.“ (61)
Wenn WIT STa Maria Kirche agcCmNn und bedenken, da{fß WIT Kirche sind, messianisches,
heiliges olk Gottes, dann wird klar, daß WIT alle der weltweiten Aufgabe der
Multter un! Kirche teilzunehmen haben Wir Christen mussen z Gnadeneinfluß auf
die Menschen mitwirken, indem WIT den Heilswillen Gottes mıit anzem Herzen und
VOonmn Sünden ungehindert 1n totalem Gehorsam den Ruf Gottes umfassen, und das
bis ZUrFr eigenen liebegewirkten Hinopferung. Welch eın Programm für einen Christen!

Was aber ist mi1t jenen Menschen, die YOLZ ihrer erufung ZU Volke (sottes aAUS

irgendwelchen Gründen die sichtbare Kirche nicht erreicht haben?
Eine rage, die heute wıe hochgespielt erscheint. Nicht War 1ın Hinsicht auf die ahl solcher
Menschen, die wirklich immer größer wird. Vielmehr hinsichtlich des gering betonten
und geforderten Einsatzes der Christen für S1e.  5 Zahlreiche Publikationen, Kongresse,
die Massenmedien nehmen sich der Heilsfrage jener außerhalb der sichtbaren Kirche
und SOTSECN für Verwirrung. Sieht 11a  > diese Frage aber 1m Zusammenhang mit den
missionarischen Forderungen der Konstitution, dann weiß mMan, dafß die Kirche ungleich
stärker den missionarischen Einsatz fordert, anstatt sich müßig mit der Heilsfrage dieser
Menschen beschäftigen, deren Lösung ott uns nicht offenbart hat

Die Konstitution sieht nüchtern, daß das messianische olk Aın Wirklichkeit nicht alle
Menschen umfaßt und gar oft als die kleine Herde erscheint“ (9) Sie anerkennt auch,
daß „außerhalb ihres (der Kirche) Gefüges vielfältige Elemente der Heiligung und
Wahrheit finden sind, die als der Kirche Christi eigene Gaben auf die katholische

243
16*



Einheit hindrängen“ (8) Dieser ganz allgemeine Text kann auf viele Gruppen außer-
halb der katholischen Kirche angewendet werden. Er scheint, auch als Missionsmotiv,
VO:  } großer theologischer Kraft ZUu se1in, wenn nämlich genannte Elemente der Heiligung
Uun! Wahrheit ‚vals der Kirche Christi eigene Gaben“ bezeichnet werden. Man kann
un darf 61e also nicht Josgelöst VO:  a} der Kirche betrachten, sondern muß s1e wIıe Güter
ansehen, die mMOMentan In der Fremde sind, sich wl1e 1n einem Zustand der Gefangen-
schaft befinden, Aaus dem 61e herausdrängen, ZUT Kirche wollen, damit 661e 1n ihr den
Platz gestellt werden, den 61e nach dem ewigen Plane Gottes einnehmen sollten. Er-
lösung des Wertvollen und Guten den einzelnen Religionen und Kulturen wıe die
Erlösung der Menschen überhaupt aus Schatten und Bildern ZUMmm vollen Licht der
Wahrheit. Diesem Drängen nach dem Licht MU die Kirche, MU: der Missionär
Volke Gottes entgegenkommen. eine solche Sicht nicht ungleich richtiger und auch
psychologisch gyunstiger ware  Da als das Sprechen VO  3 den legitimen Religionen, das den
Eindruck erweckt, als wenn die nichtchristlichen Religionen fast wWI1e 1n sich beruhend
für Jegitim gehalten werden?
Wie stehen LLU.  . die Nichtkatholiken ZUT Kirche? Die Konstitution spricht zunächst VO  a}

solchen, die der Kirche voll eingegliedert sind, die Katholiken (14) Es gibt aber auch
solche, „‚die durch die Taufe der Ehre des Christennamens teilhaft sind, den vollen
Glauben aber nicht bekennen oder die Kommunioneinheit unter dem Nachfolger etri
nicht wahren“‘. Mit ihnen ‚„‚weiß sich die Kirche aus mehrfachem Grunde VeTli-
bunden“ (15) Taufe, Schrift, Glauben Christus, Sakramente, Bischofs-
würde, Gottesmutter. Die Konstitution weılst auch hin auf die Gemeinschaft 1
Gebet un: 1n anderen geistlichen Gütern, auf ıne wahre Verbindung 1 Heiligen
Geiste 15)
Das kann nicht heißen, daß die Kirche sich diese Gruppen VO:  „ Christen, die VO  3 der
Konstitution „Kirchen der kirchliche Gemeinschaften“ (15) genannt werden, nicht mehr
kümmern raucht 5ie Sagt Ja, da{fls Christus selbst „dıe Notwendigkeit der Kirche, 1n die die
Menschen UrC| die Taufe wıe durch ine Tür eintreten, bekräftigt“ hat (14) „5o erweckt
der Geist 1n allen Jüngern Christi Sehnsucht und Tat, da{s alle ın der VO  5 Christus anse-
ordneten Weise der iınen Herde, unter dem einen Hirten 1n Frieden geeıint werden
mögen.“ (15) „Darum können jene Menschen icht gereite werden, die die katholische
Kirche un ihre VO:  3 ott durch Christus gestiftete Heilsnotwendigkeit wWissen, 1n S1e ber
icht eintreten der 1n ihr icht ausharren wollten.“ (14)
Wir werden zugeben, dafß 1n den weitaus eisten Fällen die psychologische Situation
VO ruhigen oder doch nicht angefochtenen vermeintlichen Besitz der vollen Wahrheit
gegenüber der katholischen Kirche gegeben ist, wenn eS5 sich nichtkatholische
Christen handelt, und daß daher die Heilsfrage für die nichtkatholischen Christen
ungleich güunstiger liegt als bei den Nichtchristen. ber auch diese sind nicht ohne
Hoffnung. Zunächst ist beachten, daß die Konstitution auch s1e hinsichtlich ihrer
Stellung ZUT vollen Wahrheit der katholischen Kirche stuft
Über ihre Heilsmöglichkeit heißt dann „Wer nämlich das Evangelium Christi un seine
Kirche hne icht kennt, ott ber aus ehrlichem Herzen sucht, seinen 1 Anruf
des Gewissens erkannten Willen unter dem Einfluß der Gnade 1n der lat erfüllen trachtet,
kann das ewige Heil erlangen. Die göttliche Vorsehung verweigert uch denen das zZuU
Heil Notwendige nicht, die ohne Schuld noch nicht S86 O ausdrücklichen Anerkennung Gottes
gekommen sind, jedoch nicht ohne die Hilfe der göttlichen Gnade das rechte Leben errei-
chen suchen. Was sich nämlich Gutem und Wahrem bei ihnen findet, wird VO:  5 der
Kirche als Vorbereitung für die Frohbotschaft un! als abe dessen geschätzt, der jedenMenschen erleuchtet, damit schließlich das Leben habe.“ (16) Die Kirche oder das
Gottesvolk Öördert un übernimmt „Anlagen, Fähigkeiten un!| Sitten der Völker, soweit S1e
gut sind.“ (13) „Aller Same des Guten, der sich 1n Herz un! Geist der Menschen oder 1n
den eigenen KRiten und Kulturen der Völker findet“, soll „nicht 1Ur icht untergehen, sondern
geheilt, rhoben un vollendet werden ZUT Ehre Gottes, ZUT Beschämung des Teufels und
ZUr Beseligung der Menschen.“ 17) TOTLZ dieser guten Elemente ber sind diese Menschen
äaußerst gefährdet: „Vom Bösen getäuscht, wurden reilich die Menschen oft eitel 1n ihren
Gedanken, vertauschten die Wahrheiten Gottes mit der Lüge un! dienten der chöpfung

244



mehr als dem Schöpfer, oder sind, O. ott dieser Welt lebend und sterbend, der außer-
ten Verzweiflung ausgesetzt.“ 16)
In diesen lexten i1st also keineswegs VO  - legitimen Religionen die ede Das Gute 1n
den nichtchristlichen Religionen drängt ZUTTI Kirche hin. Die den Menschen diesen
Religionen gewährten Gnaden sind 171 großer Gefahr, ihr Ziel icht erreichen. Das
ngute ihnen weckt die große Sorge der Mutltter Kirche. Aus alldem ergibt sich die
unbedingte Pflicht ZUTC Mission 16)
Diese wird aber auch auf andere Weise begründet un! verfestigt. Da ist die allgemeine
Berufung aller Menschen ZUT Einheit 1n Christus, der das Licht der Welt ist (3) Diese
Berufung bekommt durch die 177 Zeitalter der +echnischen 7Zivilisation erreichte außere
Einheit eine csehr eindrucksmächtige, wenngleich eher außere Stütze Die Menschen
mussen, da 61e „‚heute durch vielfältige soziale, technische un kulturelle Bande einander
immer verbunden werden, auch ihre volle Einheit Christus erlangen (1) Man
kann ruhig en;: Entweder ommt dieser Einheit Christus oder die Mensch-
eit geht weiıter unabsehbaren Katastrophen entgegen.
Weiterhin werden verschiedenen Gtellen die bisher bereits bekannten Missions-
motive gebraucht, ohne daß aber eine missiologische Schule daraus einen Quasi-bieg
für sich ableiten könnte. Die Konstitution bringt eben das Glaubensbewußtsein der
Kirche ZU Ausdruck, 1n dem ebensowenig auf die Betonung des Geelenheiles wıe auf
die Berücksichtigung der Kirchengründung 1 missionarischen Finsatz verzichtet WelI-

den kann So weist die Konstitution darauf hin, da{fs Gott jeden Menschen erleuchtet,
damit er schließlich das Leben habe 16) ‚„Daher 1st die Kirche eifrig bestrebt, ZUT

Ehre Gottes Uun! ZUm Nutzen des Heils all dieser Menschen die Missionen
fördern.“ 16) Im Kapitel ber die Laien wird die „erhabene ast  ‚I4 der Laien e1I-

innert, „dafür wirken, daß der gyöttliche Heilsratschluß mehr und mehr alle
Menschen aller Zeiten und überall auf der Erde erreiche” 33) Die Dorge das eil
der Menschen kommt auch 1n jenem ext ber die Gottesmutter ZU Ausdruck, dem
Maria als Vorbild der apostolischen orge der Kirche gesehen wird: Dafß Christus
„durch die Kirche auch 1n den Herzen der Gläubigen geboren werde und wachse”“ 65)
Und die Kirche gebiert, wıe Maria Christus, „‚die Vo Heiligen Geist empfangenen Uun:!
aus Gott geborenen Kinder ZU un unsterblichen Leben 64)
Daneben dürfen andere Texte nicht übersehen werden, die die kirchlich-organisatori-
schen TZiele der Missionsarbeit betonen. „„‚Gott hat es aber gefallen, die Menschen nicht
einzeln, unabhängig VO:  3 aller wechselseitigen Verbindung, heiligen Uun! retten,
sondern s1e einem Volke machen 4 (9) Die Bekehrung und Kettung der einzel-
nen Menschen geschieht zugleich durch Eingliederung 1n das Volk Gottes, die Kirche
Wir haben also bereits dann mıiıt der Kirche tun, wenll der einzelne ZU) Glauben
un ZUT. Kettung ommt, wıe andererseits 1m Aufbau der Kirche immer dem einzelnen,
der Ja konstituierende Zelle 1n der Kirche ist, die Eingliederung das olk Gottes den
Heilsweg erleichtert.
Das Mittel aber, die Fülle des messianischen Gottesvolkes erreichen, 1n einem BCc-
wWw1ıssen Sinne auch das Endziel des missionarischen Bemühens, ist die partikuläre
Bischofskirche. Die Kirche fährt unablässig AfOTE, Verkünder auszusenden, bis die

Kirchen voll errichtet sind und auch selbst das Werk der Verkündigung fort-
setzen können“ 17) Diese Kirchen, „Teilkirchen”, werden ‚nach dem Bilde der
Gesamtkirche gestaltet” 23) So hat Christus A6ich aus Juden Uun! Heiden eın olk
berufen, das icht dem Fleische nach, sondern 1m Geiste ZUT Einheit zusammenwachsen

das neue Gottesvolk bilden sollte‘“ (9) Der Begriff des euen Gottesvolkes ist
ist die weitereaber nicht EeIW. einmal der Zeit Fertiges: „Seine Bestimmung

Ausbreitung des Gottesreiches“ 9), eines Reiches UunNnı! Volkes, das „Sl' ber die gaNZEC
Welt und durch alle Zeiten hin ausbreiten“ muß 13) „Bestimmt ZUr Verbreitung ber
alle Länder, trıtt 61€e  D (die Kirche) die menschliche Geschichte eın  ja und übersteigt doch
zugleich Zeiten un:! Grenzen der Völker.“ (9)

245



Die missionarische Schau der Kirche ım besonderen
Diese Texte können indessen nicht ZU  ar Annahme verführen, daß 1n ihnen die Kirche
LLUT wıe irgendeine amorphe Masse angesprochen wird. Die Missionsverpflichtung
kommt schon 1n den folgenden allgemeinen Texten sehr klar ZU Ausdruck, wird aber
och je] klarer, wWwenn 108028  3 die missionarische Verpflichtung der Christen aus den
heiligen Sakramenten betrachtet und trıtt 1Ns hellste Licht, WEe) 11a  > die Aussagen
ber die einzelnen hierarchischen Gruppen 1n der Kirche untersucht.
Allgemein heißt VOIl den Christen: „Überall auf Erden collen 61e für Christus Zeug-
Nn1ıSs geben und allen, die fordern, Rechenschaft ablegen Von der Hoffnung auf das
ewige Leben, die 1n ihnen ist.  44 10) Die Konstitution beruft sich auf die £rüheren
Missionsenzykliken der Päpste, wenn s1e Sagt „Jedem Jünger Christi obliegt die
Pflicht, ach seinem Teil den Glauben auszusäen.“‘ 1
Überaus eindrucksvoll älßt sich die missionarische Verpflichtung der Christen UÜÜS den
heiligen Sakramenten nachweisen. Es ommt ja alles darauf d. apostolisches CSein
un Handeln icht VOoNn Randmotiven her untermauern, sondern aus der Mitte des
Christseins. Gewiß geschah das auch 1n den bis jetzt dargestellten Texten. Lebens-
mächtiger, konkreter aber wird das (‚anze 1n der Schau der Sakramente, die ja 1M
Leben eines jeden Christen 1Nne bedeutende Rolle spielen. Es betrifft das Alltags-
leben, wenn INa  3 durch den Empfang der heiligen Sakramente verantwortlich gemacht
wird für die missionarischen Aufgaben der Kirche. Durch die heiligen Sakramente
werden die Christen „„auf verborgene un! doch wirkliche Weise dem leidenden und
verherrlichten Christus geeint“ (7) Der eidende Christus hat die Welt erlöst. Der
verherrlichte Christus ist aup der Kirche un:! SEeTIZ durch 61e seine Aufgabe auf Erden
fort. Wer emnach die Sakramente empfängt, wird hineingenommen 1n die Aufgaben
des leidenden un verherrlichten Christus.
7  rch die auTtTe werden die Gläubigen „Christus gleichgestaltet“, werden c1e ın die
„Vereinigung mıit Tod un! Auferstehung Christi“ hineingenommen (7), werden 1r
einem geistigen Bau Uunı:! einem heiligen Priestertum geweiht“ (10, un:! 31) urch
die Taufe werden die Christen „der Kirche eingegliedert” und „sind 61e gehalten, den
VO:  a Gott durch die Kirche empfangenen Glauben VOT den Menschen bekennen“ 11.)
Zur ‚„„Teilnahme der Heilssendung der Kirche“ ‚„‚werden alle VO Herrn celbst durch
Taufe und Firmung bestellt“ 33)
Ein ext ber die Firmungz ist ein Zanz großes Geschenk des Konzils ZU:  H Unter-

der Missionspflicht aller Christen, enn „durch das Sakrament der Firmung
werden s1e vollkommener der Kirche verbunden und mıit einer besonderen Kraft des
Heiligen Geistes ausgestattet. 50 sind s1e in strengerer Weise verpflichtet, den Glauben
als wahre Zeugen Christi 1n Wort und Tat zugleich verbreiten un:! Ver-

teidigen“ 11)
Es fFällt auf, daß 1n der Konstitution eın einziger direkt missionarischer ext ber
die hl Eucharistie enthalten ist, obwohl diese doch Ur un der Welt
Heil“ dargebracht wird. mmerhin reichen die Texte ausS, die missionarische Sendung
des die Eucharistie Feiernden sichern. Mehrere Texte stellen die Bedeutung der
Eucharistie für die Einheit der Christen heraus. „Durch das Sakrament des eucharisti-
schen Brotes (wird) die Einheit der Gläubigen, die einen Leib 1n Christus bilden, dar-
gestellt un! verwirklicht.“ (3) Die Eucharistie bewirkt Gemeinschaft mit dem Herrn
und untereinander (7) „Durch den Leib Christi in der heiligen Eucharistiefeier gestärkt,
stellen s1e sodann die Einheit des Volkes C(;ottes auf anschauliche Weise arı  44 11)
Aber es finden sich uch Texte, 1n denen die apostolische Kraft der Eucharistiefeier direkt
aufscheint. Vor allem jener fundamentale, wenngleich mehr allgemeine Text, der den Pl
sammenhang VO:  - MeßKopfer und Erlösung aufweist: „Sooft das Kreuzesopfer, 1n dem
Osterlamm Christus geschlachtet worden ist (1 Kor 5/ 7U auf dem Altar gefeiert wird,
vollzieht sich das Werk unserer Erlösung.”“ (3) uch die irkung der heiligen Eucharistie
ist ganz und Bar apostolisch: „Durch die Sakramente, VOr allem durch die heilige Eucharistie,
wird jene Liebe ott und den Menschen mitgeteilt un: genährt, die die Geele des anzen

246



Apostolates ist.  &s (33) Die Priester handeln beim Herrenmahl L der Person Christi und
verkünden se1in Mysterium”. Sie „vergegenwärtigen das einz1ıge Opfer des Neuen Bundes”,
„-das Opfer Christi nämlich‘‘. (28) Durch das eucharistische Opfer LLU)}  - kommt ZUTE

Auferbauung des Leibes Christi, und werden die Worte Gottes erfüllt, „die durch
den Propheten gesprochen hat“ „Vom Aufgang der Sonne bis ihrem Untergang ist meın
Name oroß unter den Völkern, und jedem Ort wird gyeopfert un! meınem Namen iıne
reine Opfergabe dargebracht.” (17)
Der Empfang des Bußsakramentes bekommt insofern einen bisher jel zuwen1g be-
tonten sozialen Aspekt, als durch dieses Sakrament icht LUr der einzelne Christ,
sondern auch die Kirche wieder gesundet und somıit geeigneter wird ihrem Aposto-
lat „Die aber ZU Sakrament der Buße hinzutreten, erhalten für ihre Gott zugefügten
Beleidigungen VO  g seiner Barmherzigkeit Verzeihung und werden zugleich mıit der
Kirche versöhnt, die 61e durch die GCünde verwundet haben und die ihrer Bekehrung
durch Liebe, Beispiel und Gebet mitwirkt.“ (E1) eı1ım Empfang der heiligen Olung soll
erinnert werden, daß 3 die Leiden der Krankheit mıiıt Christi Leiden Uun: Tod Vel-

einigt, JJ' AT Wohle des Gottesvolkes beizutragen“ %b) Der Empfang der
Priesterweihe 1st eine besondere Teilnahme Priestertum Christi 10) Die Priester
sind „im Namen Christi dazu eingesetzt, die Kirche durch das Wort und die Gnade
Gottes weiden“ 1%) In Ehe und Familie entsteht häusliche Kirche In ihr sollen die
Eltern „‚ durch Wort und Beispiel für ihre Kinder die ersten Glaubensboten eın und die
einem jeden eigene Berufung fördern, die geistliche aber mit besonderer Sorgfalt“ 11)
Nachdem die missionarische Sendung der Kirche und ihrer einzelnen Glieder
eindrucksvoll bewiesen werden konnte, mufß jetzt die Frage nach der missionarischen
Pflicht der einzelnen hierarchischen Glieder der Kirche beantwortet werden. Denn „„auch
1 Autbau des Leibes Christi gilt die Verschiedenheit der Gilieder un der Dienste“ (7)
1ne Verschiedenheit, die VOIl Christus cselbst veranlaßt wurde, der die Dienstgaben 1n
seinem Leib, der Kirche, immerdar ordnet (7) Im Ausbau der Kirche gilt es daher,
‚„„‚verschiedene Werke und Dienste übernehmen“ (12)5 Gnadengaben, die „mit ank
und Freude angeNOMINM| werden“ mussen, „‚da 6S1e den Nöten der Kirche besonders
angepaßt und nützlich sind”“ 12)
An der Spitze der missionierenden Kirche steht ihr oberster Hirte, der aps Er steht
zudem der Spitze des bischöflichen Kollegiums, das für die Missionsaufgabe der
Kirche VO  . solcher Bedeutung ISt 18) Der römische Bischof hat kraft se1nes Amtes
als Gtellvertreter Christi und Hirt der Kirche volle, höchste UunNn! universale
Gewalt ber die Kirche“ 22) Darum ist auch, „dem die große Aufgabe, den
christlichen Namen auszubreiten, 1n einzigartiger Weise übertragen ist‘  44 23)
Die Bischöfe sind die Nachfolger der Apostel. Sie haben deren Vollmachten und
Pflichten übernommen. Die Apostel aber erhielten die Pflicht übertragen, alle Völker
seinen üngern machen und s1e heiligen und leiten 19) Sie ‚„‚versammelten
die universale Kirche, die der Herr 1n den Aposteln gegründet“ hat 19) Nun besitzen
die Bischöfe „Keimlinge apostolischen Samens”“ 20) Sie setzen mithin die Aufgaben
der Apostel fort, die den genannten Texten sehr deutlich 1mM Sinne der Weltweite
unterstrichen wurden. In der Konstitution werden die Bischöfe einmal als Kollegium,
dann aber auch einzeln angesprochen. Beide Male klingt die weltweite Verpflichtung
mıiıt

Grundlage dieser Verpflichtung ist die Wahrheit, da 1 den Bischöfen“ „inmıitten der läu-
bigen der Herr Jesus Christus, der Hohepriester, anwesend”“ ist (21) Er hat die Bischöfe
„seiner eigenen Weihe und Sendung teilhaftig gemacht“ (28) Sie nehmen diese Sendung
einmal als Kollegium wahr  e  ° „AIm Rahmen dieses Kollegiums wirken die Bischöfe, unter
treuer Wahrung des primatialen Vorrangs ihres Hauptes, eigener Vollmacht ZU: Besten
ihrer Gläubigen, ja der ganzen K:  1r!  ®  che.“ 22) Die Bischöfe sind „als Glieder des Bischofs-
kollegiums und rechtmäßige Nachfolger der Apostel” „auf Grund VO: Christi Stiftung und
Vorschrif£ft orge für die Gesamtkirche gehalten”. (23) Als einzelne Bischöfe en s1e
aus dieser Gesamtverpflichtung besondere ufgaben erfüllen. Sie mussen die Gläubigen
„anleiten ZUr. Liebe ZU: n mystischen Leibe Christi”. Sie mussen ‚jede Wirksamkeit

247



fördern, die dernKirche gemeinsam ist, VOoOrTrT allem dazu, daß der Glaube wachse und das
Licht der VOo. Wahrheit len Menschen aufgehe (23
Die Priester bilden A Einheit mıit ihrem Bischof eın einz1ges Presbyterium . Daraus
ergeben sich ihre Aufgaben der Gesamtkirche gegenüber. Sie ‚„machen die Gesamt-
kirche ihrem Orte sichtbar und eisten einen wirksamen Beitrag ZUT Erbauung des
samten Leibes Christi“ 28) Sije mMUussen  a ihren Beitrag eisten ZUT Hirtenarbeit ;a
der Kirche“. 5ie wirken ZU ‚„Wohl der gesamten Kirche“ 28)
Das Kapitel ber die Laien ist besonders gut geworden. Auffallend, wWI1e stark jene
Texte sind, die den Laien 1n die Weltkirche hineinstellen. Die Begründung ist Von
Christus her gegeben, der „sein eich auch durch die gläubigen Laien ausbreiten“
1l 36) Ihr Apostolat ist „Teilnahme der Heilssendung der Kirche“ 33) Die
Laien gleichen den Sakramenten, da 661e durch ihr „Leben aus dem Glauben ohne
Zögern das Bekenntnis des Glaubens“ eisten und „eine wertvolle Wirksamkeit
ZUrTr Evangelisation der Welt ausüben“ 35) So müuüssen „alle ZUTr Ausweitung und ZU
Wachstum des Reiches Christi 1n der Welt mitarbeiten“ 35) Der Einsatz ler ihrer
Kräfte soll dem Wachstum der Kirche dienen 33) Sie eisten diesen Einsatz „‚ durch
ihre Zuständigkeit In den profanen Disziplinen und durch ihre innerlich Von der Gnade
Christi erhöhte Tätigkeit“ 36) S0 tragen 661e jel ‚ZUM Wohl der ganzen Kirche
bei“ 30)
Das Kapitel ber die Ordensleute enthält wenigstens einige grundsätzlich wertvolle
Aussagen, die dann ausgebaut werden könnten. Grundlage des Ordenslebens sind die
evangelischen KRäte Sie verbinden In besonderer Weise mıit der Kirche un ihrem
Geheimnis. Darum muß das geistliche Leben der Ordensleute „auch dem Wohl der
gaNzZen Kirche gewidmet eın  44 44) Die Ordensleute haben die Pflicht, Je nach den
Gegebenheiten „S1'  ch die Einwurzelung und Festigung des Reiches Christi 1n den
Seelen und seine weltweite Ausbreitung bemühen“‘ 44) Für die Erfüllung dieser
Aufgabe können die verschiedenen Formen des Ordenslebens dienen. ÄS5  ıe bieten reich-
iche Hilfe ZU: Fortschritt der Mitglieder wIıe Z Besten des ganzen Leibes
Christi.” 43) Es ist dann LUr mehr eine Konsequenz, WEe'’ das Konzil Ü: auch die
an den Missionen 1n standhafter und demütiger Ireue“ tatiıgen Ordensleute obt 46)
Die onstitution „Lumen gentium“ ist der Beginn eines wWe nicht NECUECNN, doch
bisher sehr ungewohnten Kirchenbildes. Von U:  >} annn sich eın Glied der Kirche mehr
auf die eigene Not als Entschuldigung für den Einsatz 1mM Heile der vielen ausreden,
1mM Gegenteil! Die Überwindung der eigenen Not ware Ad1l.ı ehesten gesichert, WEe': iInNnan
ZUT eigenen och die Not der Welt hinzunähme. Es gibt keinen Stand mehr
der Kirche, keine Gemeinschaft, keine einzige gläubige Seele, die icht vVon der
missionarischen Verpflichtung für die Welt angesprochen ware.  A 3O verherr-
lichen WIT alle, die 1m Blute Christi aQus allen Stämmen, Sprachen, Völkern und
Nationen erkauft Uun: 1n der einen Kirche versammelt sind, dem einen Lobgesangden einen und dreifaltigen Gott“ 50)

IT EILILDNGEN

AN MICHEL WILLAM

Kardinal ewmMans mystisches Erlebnis
1mM Alter VO  =>) fünf der sechs Jahren
Father Tristram, der letzte lebende Zeitgenosse Newmans, hat als umsichtiger Ver-
walter des unerschöpflichen Newman-Archives 1956 1n einem Band sämtliche auto-

248


