gespendet wird? Das hat das letzte Konzil fiir grofie Lebensentscheidungen (Weihe,
ProfeR, Ehe) zugestanden, die sinngemi die Firmung voraussetzen. Diese ist zwar als
Anlaf zur zweigestaltigen Kommunion vom Konzil nicht genannt, aber auch nicht
ausgeschlossen. Vielleicht ist die Wiirde der Firmung eher organisatorisch als liturgisch
zum Ausdruck zu bringen, indem man z. B. nur den Gefirmten eine besonders aktive
Rolle bei Gestaltung der Pfarrei einrdumt. — Mogen diese Gedanken eines Dogmatikers
von Pastoralisten und Seelsorgern als Anregung zur Diskussion verstanden werden!

Nachschrift

Nach Abschluf dieses Aufsatzes las ich den Artikel von J. v. d. Bosch: Quasi modo
geniti infantes?®. Darin schldgt der Verfasser vor, den Ritus der Kindertaufe radikal
der ,vera conditio infantium” anzupassen, so wie es die Liturgiekonstitution des
Zweiten Vatikanums (§ 67) wiinscht. Die Kinder werden getauft auf Grund des
Glaubens der Eltern. Dieser Glaube soll zuerst in einem Wortgottesdienst (beim Altare)
bezeugt werden, der in einer Taufperikope mit Homilie seinen Hohepunkt findet.
Darauf folgt der Gang zum Taufbrunnen, eine (gekiirzte) Taufwasserweihe, die Taufe,
Auflegung des Taufkleides und Uberreichung der Taufkerze. Nach der Riickkehr zum
Altar empfingt das Kind als Zeichen seiner Aufnahme in die Kirche die heilige
Eucharistie oder ein ,praegustatum Eucharistiae” (Milch und Honig). Dieser Taufritus
soll im Beisein der Pfarrgemeinde am Samstagabend (,,vespere autem sabbati”) voll-
zogen werden.

Verschiedene Punkte dieses Vorschlages wurden in Diskussionen von Liturgikern
kritisiert. In Holland werden an verschiedenen Orten Kindertaufgottesdienste gehalten,
die von gleichen Gedanken ausgehen, aber weniger rituell ausgebaut sind.

JOHANNES BETTRAY

Das missionarische Grundverstindnis der Zentralwahrheiten
des christlichen Glaubens: Christus, Trinitat, Kirche, in der
Aussage der Constitutio ,Lumen gentium” des Vatikanum IL.

Wenn dieses einzigartige Konzilsdokument mit einem Bild aus der physikalischen
Ordnung beginnt — ,Lumen” —, so mag das anregen, von hier aus zum Verstindnis
der Konstitution iiberhaupt vorzustofen. Gleichen Welt und Weltgeschehen nicht
einem gewaltigen StrahlungsprozeR, dessen letzte Ursache und ausschliefliche Sinn-
deutung jenes urmichtig-ewige Geschehen ist — die Liebe Gottes? Die innergottliche
Gewalt dieser unendlichen Liebe Gottes erstrahlte zunichst in seinem ewigen gottlichen
Sohn. Indem diese Liebe dann iiber sich hinaus hervorbrach zur Schépfung, ward das
Weltall, offenbarte sich der unfaBliche Wille des Vaters, zahllose Wesen in diesem
LiebesprozeR zu schaffen nach dem Bilde des Sohnes und ihnen das unendliche Gliick
seiner Liebe zum eigenen Sohne zu schenken, da sie dem Bilde des gottlichen Sohnes
gleich werden sollten.

1. Christus — Mitte des Christentums und der Welt

Wollen wir den missionarischen Grundsinn der Konstitution verstehen, so miissen wir
von dem ausgehen, nach dem und fiir den alles geschaffen wurde — Christus! Mitte der
Welt und des Christentums! Die zentrale missionarische Aussage iiber ihn ist jene im

2 7, y. d. Bosch: Quasi modo geniti infantes. Voorstellen over de Kinderdoop (Vorschlige
hinsichtlich der Kindertaufe); in: Tijdschrift voor Liturgie 49 (1965) 200—209.

239



ersten Kapitel: ,,Er ist das Bild des unsichtbaren Gottes, und in ihm ist alles geschaffen.
Er ist vor allen, und alles hat in ihm seinen Bestand.” ,Er ist der Anfang, der Erst-
geborene aus den Toten, auf daf8 er in allem den Vorrang innehabe.” (7) ,Keine
Kreatur kann ndmlich mit dem menschgewordenen Wort und Erléser jemals in einer
Reihe aufgezidhlt werden.” (62) In der Erwigung iiber das Beten und Arbeiten der
Kirche fiir den Eintritt der ganzen Welt in das Volk Gottes stellt die Konstitution
Christus vor uns hin als das Haupt aller, in dem ,,jegliche Ehre und Herrlichkeit dem
Schopfer und Vater des Alls gegeben werde” (17). Christus ist der einzige Mittler zu
Gott hin (60). ,,Weg zum Heil” (14), ,,Ursprung des Heils fiir die ganze Welt” (17). Von
der Erde erhoht, hat er alle an sich gezogen und wirkt jetzt ,bestindig in der Welt, um
die Menschen zur Kirche zu fithren und durch sie enger mit sich zu verbinden” (48).

Christus ist das ,Licht der Vélker” (1). Er hat durch seinen Gehorsam nach dem Siindenfall
der Menschen die Erldsung vollbracht (3). Alle Menschen empfingen ,,um Christi des Erlo-
sers willen” Hilfe vom ewigen Vater (2). Alle, die an Christus glauben, werden durch das
Wort des lebendigen Gottes wiedergeboren, werden Gottes Volk, Briider Christi, die er
aus allen Volkern zusammenruft, seine Glieder, die ihm gleichgestaltet werden miissen,
bis Christus in ihnen Gestalt gewinnt. Deshalb werden sie aufgenommen in die Mysterien
seines Erdenlebens..., werden Gefidhrten seiner Leiden... (7). Wahrlich, Christus hat uns
mit seinem Leben und seiner Sendung auf das innigste verbunden, macht uns durch seinen
Geist lebendig und gibt uns ,Anteil an seinem Priestertum zur Ubung eines geistlichen
Kultes zur Verherrlichung Gottes und zum Heil der Menschen” (34).

Diese christologischen Aussagen der Konstitution sehen Christus stets als Zentrum der
Welt und jedes einzelnen Menschenlebens. Daraus ergibt sich, daf eine wahre
Christusfrommigkeit nicht méglich ist, ohne immer und auf jeden Fall Christus als den
Herrn und Erléser der ganzen Welt zu sehen, in dessen weltweiter Erlésungsaufgabe
wir Christen auch die Erfiillung unserer christlichen Sendung sehen miissen.

2. Das missionarische Verstindnis des Geheimnisses der heiligsten Dreifaltickeit —
der begnadete Mensch in diesem Geheimnis

Ganz besonders eindrucksvoll sind die missionarischen Grundaussagen, die sich nach
der Konstitution aus dem Geheimnis der Heiligsten Dreifaltigkeit ergeben. Wenn wir
die Aussagen iiber Christus an den Anfang gestellt haben, so entspricht das der
Konstitution, aber auch der Glaubenswirklichkeit. Die zentrale und universale Stellung
Christi aber ist erflossen aus dem Geheimnis der Allerheiligsten Dreifaltigkeit —
Urgrund der Sendung Christi, der Kirche und der Christen. Schon das innergéttliche
Leben ist wesensmiflig Missio des Vaters im Sohn und des Vaters und Sohnes im
Hl. Geist. Das Wesen des dreifaltigen Gottes ist Missio. Auch die Welt muf8 von dieser
Missio her verstanden werden, muff ihrem Wesen nach sowie in allen Dimensionen
und Strukturen Sendung sein, die den ewigen Gott manifestiert, analog der Offen-
barung des Ewigen Vaters im Géttlichen Sohn.

So bietet denn die Konstitution eine herrliche trinitarische Unterbauung jeglicher
Sendung: ,Der ewige Vater hat die ganze Welt nach dem véllig freien, verborgenen
Ratschluff seiner Weisheit und Giite erschaffen. Er hat auch beschlossen, die Menschen
zur Teilnahme an seinem eigenen gottlichen Leben zu erheben.” (2) Der Weg zu die-
ser Begnadigung war die Menschwerdung des Sohnes Gottes: ,,Es kam also der Sohn,
gesandt vom Vater, der uns in ihm vor Grundlegung der Welt erwzhlt und zur Sohnes-
annahme vorherbestimmt hat, weil es ihm gefallen hat, in Christus alles zu er-
neuern.” (3) So wie in der Heiligsten Dreifaltigkeit der Heilige Geist das Band der Liebe
zwischen Vater und Sohn ist, sollte er auch zum Band der Liebe zwischen der in
Christus aufgenommenen Menschheit mit dem Vater werden: ,,Als das Werk vollendet
war, das der Vater dem Sohn zu tun aufgetragen hatte, ward am Pfingsttag der
Heilige Geist gesandt, auf daB8 er die Kirche immerfort heilige und die Glaubigen so
durch Christus in einem Geiste Zugang hitten zum Vater.” (4)

240



Wie eine gewaltige Zusammenfassung dieser trinitarischen Sendungstheologie hin zum
Volke Gottes wirkt dann jener Text, in dem das trinitarische Geheimnis als Urquell der
Ausbreitung des Volkes Gottes auf Erden vor uns steht. Damit sich das Volk Gottes iiber
die ganze Erde ausbreiten, ,sandte ndmlich Gott seinen Sohn, den er zum Erben des Alls
gemacht hat, daf er Lehrer, Kénig und Priester aller sei, das Haupt des neuen und allum-
fassenden Volkes der Sohne Gottes. Dazu sandte Gott schlieflich den Geist seines Sohnes,
den Herrn und Lebensspender, der fiir die ganze Kirche und die Gldubigen einzeln und ins-
gesamt der Urgrund der Vereinigung und Einheit in der Lehre der Apostel und in der
Gemeinschaft, im Brotbrechen und im Gebet ist.” (13)

Das Ergebnis dieser Liebessendung des Sohnes und des Heiligen Geistes durch den
ewigen Vater ist der im Volke Gottes begnadete Mensch. Das Volk Gottes ist gepragt
durch die Wiirde und Freiheit der Kinder Gottes, in deren Herzen der Heilige Geist,
die ausgegossene Liebe des Vaters (42), ,wie in einem Tempel wohnt” (9). Die
Gldubigen werden ,wiedergeboren zu Séhnen Gottes” (11), zu Kindern Gottes, Aus-
sagen, deren Inhalt nur verstindlich werden kann, wenn man die Wahrheit vom Sohne
Gottes als Gesandten des Vaters in die Welt moglichst tief begreift.

Damit aber haben wir ein gediegenes Fundament, von dem aus jene fast erschreckende
Gleichheit in ihrer fordernden Kraft vor uns hintritt, die in jenem so einfach klingenden
Vergleich zum Ausdruck kommt, den sich die Konstitution zu eigen macht, wenn sie
sagt: ,Dafl der ewige Hirt Jesus Chiistus die heilige Kirche gebaut hat, indem er die
Apostel sandte, wie er selbst gesandt war vom Vater.” (18) Die Konstitution bringt
diesen Text auch in Zusammenhang mit dem Sendungsauftrag des Herrn vor seiner
Himmelfahrt und sagt damit klar, daf der Johannestext missionarisch verstanden
werden muf: ,Wie nimlich der Sohn vom Vater gesandt ist, so hat er selbst die
Apostel gesandt mit den Worten: ,Gehet hin und lehret alle Vélker... ” (17) Die
Sendung des Apostels ist also nichts anderes als die Fortsetzung der ewigen, in der
Zeit manifestierten Sendung des Gottlichen Sohnes vom Vater.

Diese apostolische Sendung geschieht wie in der Dreifaltigkeit so auch in der ausgewei-
teten Trinitdt nicht ohne den Heiligen Geist: , Zur Erfiillung dieser Sendung verhief
Christus der Herr den Aposteln den Heiligen Geist und sandte ihn am Pfingsttag vom
Himmel herab. Durch dessen Kraft sollten sie ihm Zeugen sein bis ans Ende der Erde,
vor Stimmen, Volkern und Kénigen.” (24) Es ist Gott der Heilige Geist, ,,der seine
vielfdltigen Gaben gemif seinem Reichtum und den Erfordernissen der Dienste zum
Nutzen der Kirche austeilt” (7). Wir erkennen also klar, wie das Geheimnis der
Heiligsten Dreifaltigkeit gleich einem Mutterboden ist, aus dem mit Notwendigkeit
jegliche Sendung erwichst.

3. Die Kirche in missionarischer Schau im allgemeinen

Es ist die Kirche, durch die Christus, ,das Licht der Vélker”, zu den Volkern gebracht
werden will (1). Die Kirche ist das eigentliche Thema der Konstitution. Diese wiederum
ist Ausgangspunkt fiir alle folgenden Dokumente. Es darf daher a priori angenommen
werden, daff die Aussagen iiber das Wesen der Kirche eindeutig missionarischen
Charakter zeigen.

Es sollen zunidchst jene Texte erfaft werden, in denen iiber das Wesen der Kirche
gehandelt wird, woraus sich dann mit Notwendigkeit die Aufgaben der Kirche ergeben.
Das Konzil will ,,Wesen und universale Sendung der Kirche den Gliubigen und aller
Welt eingehender erkldren” (1). Die tiefste und allerwichtigste Aussage der Konstitu-
tion diirfte in der Erkenntnis liegen, daf die Kirche als Sakrament verstanden werden
will: ,,Die Kirche ist ndmlich in Christus gleichsam das Sakrament, das heifft Zeichen
und Werkzeug fiir die innerste Vereinigung mit Gott wie fiir die Einheit der ganzen
Menschheit.” (1) Christus hat die Kirche durch seinen Heiligen Geist ,,zum allumfassen-
den Heilssakrament gemacht”. (48)

Warum ist das so? Weil die Kirche die Offenbarung und Fortsetzung des in der Mensch-
werdung Christi gewirkten Heilsmysteriums ist (52). Diese Fortsetzung ist wirklich auf

241

16



Grund der seinsméBigen Einheit zwischen Christus und Kirche, denn Christus ist das ,Haupt
des Leibes, welcher die Kirche ist” (7). Die Kirche erfiillt Christi Heilswirklichkeit auf Erden:
»Die Kirche, die sein Leib und seine Fiille ist, erfiillt er mit seinen géttlichen Gaben, damit
sie selbst wachse und komme zu der ganzen Fiille Gottes” (7). Die Kirche ist das ,Reich der
Himmel auf Erden”, ,das im Mysterium schon gegenwirtige Reich Christi” (3). ,Dieses
Reich aber leuchtet im Wort, im Werk und in der Gegenwart Christi den Menschen auf.” (5)

Wesen und Aufgabe der Kirche werden umschrieben im Bilde vom Schafstall, von der
Pflanzung, vom Acker Gottes. Die Kirche ist Gottes Bauwerk, in dem die Familie Gottes
wohnt. Sie ist heiliger Tempel, makellose Braut des Lammes (7), lauter Bilder, die in
der Beziehung mit der dargestellten Wirklichkeit die missionarische Grundkonzeption
der Kirche vertiefen. Das Wesen der Kirche wird allerdings noch besser und allseitiger,
auch lebensvoller begriffen, wenn es zusammen mit der Mariologie gesehen wird.
Maria ist ja der ,, Typus der Kirche” (63). So wie die Gottesmutter Christi Mutter war,
so muf die Kirche als Mutter der Vilker verstanden werden.

»~Die Kirche aber wird, da sie die Ehre Christi preist, ihrem erhabenen Typus #hnlicher,
stdndig in Glaube, Hoffnung und Liebe voranschreitend und den Willen Gottes in allem
suchend und erfiillend. Daher blickt die Kirche auch in ihrem apostolischen Wirken mit
Recht zu ihr auf, die Christus geboren hat, der dazu vom Heiligen Geiste empfangen und
von der Jungfrau geboren wurde, da8 er durch die Kirche auch in den Herzen der Glaubigen
geboren werde und wachse. Diese Jungfrau war in ihrem Leben das Beispiel jener miitterli-
chen Liebe, von der alle beseelt sein miissen, die in der apostolischen Sendung der Kirche
zur Wiedergeburt der Menschen mitwirken.” (65) Das apostolische Beispiel der Gottesmutter
macht sie zum Vorbild der Kirche und der Gldubigen: , Nun aber wird die Kirche, indem sie
Mariens verborgene Heiligkeit betrachtet und ihre Liebe nachahmt und den Willen des Vaters
getreu erfiillt, durch die gliubige Annahme des Wortes Gottes auch selbst Mutter: Durch Pre-
digt und Taufe némlich gebiert sie die vom Heiligen Geist empfangenen und aus Gott gebore-
nen Kinder zum neuen und unsterblichen Leben .. .”(64)

Diese lebendige, iiberaus enge Verbindung der Kirche mit Christus verpflichtet sie
dazu, ihr Wirken soweit zu sehen wie das Wirken Christi. Sie muf die von Christus
grundgelegte und begonnene Weltweite, seine universale Sendung als Christi heiliger
Leib, aufgreifen und vollenden. Die Kirche empfingt vom erhohten Christus , die
Sendung, das Reich Christi und Gottes anzukiindigen und in allen Vélkern zu begriin-
den” (5). Sie mufl die Verkiindigung der Heilswahrheit als Auftrag Christi, den sie
von den Aposteln iibernommen hat, erfiillen bis zu den Grenzen der Erde (17). Das
Wesen der Kirche ist ohne die universale Sendung nicht zu begreifen, Es ist die
Bestimmung des in der Kirche versammelten Volkes Gottes, fiir ,,die weitere Aus-
breitung des Gottesreiches” Sorge zu tragen (9). Kirche = weiterlebender Christus =
Gottesvolk = universale Sendung, das ist die konsequente Gleichstellung, so daf} ein
anderes Kirchenbild (= Christusbild) iiberhaupt nicht mehr méglich ist. ,,Diese Eigen-
schaft der Weltweite, die das Gottesvolk auszeichnet, ist Gabe des Herrn selbst. In ihr
strebt die katholische Kirche mit Tatkraft und Stetigkeit danach, die ganze Menschheit
mit all ihren Giitern unter dem einen Haupt Christus zusammenzufassen in der
Einheit seines Geistes.” (13)

Die Weiterfithrung dieser Gedanken dringt notwendig zum Gegeniiber der universalen
Sendung der Kirche. Diese Universalitit basiert ja nicht auf irgendeinem Macht-
anspruch. Sie ist vielmehr die notwendige Antwort auf eine universale Berufung und
Begnadigung aller Menschen. In welchem Verhiltnis stehen aber Sendung und
Berufung zueinander? Wie muf8 also das Volk Gottes der Berufung aller durch die
Sendung zu allen entsprechen?

Was sagt die Konstitution iiber die universale Berufung und Begnadigung aller
Menschen? :

Die Frage findet eine iiberaus klare Antwort in Texten, die unterschiedlos die gesamte
Menschheit in der Berufung sehen: ,,Zum neuen Gottesvolk werden alle Menschen
gerufen.” (13) Um kein Miflverstindnis aufkommen zu lassen, um jeder Verwisserung

242



vorzubeugen, sagt die Konstitution auch, zu welcher Einheit sie die Menschen berufen
weiR: ,,Zu dieser katholischen Einheit des Gottesvolkes, die den allumfassenden
Frieden bezeichnet und fordert, sind alle Menschen berufen.” (13) Eine fiir die auf
religidser Basis gegriindete Gleichheit aller Volker wertvolle Stelle ist jene, die sagt,
daf® dieses eine Gottesvolk ,,in allen Vélkern der Erde wohnt”, ,,da8 es aus ihnen allen
seine Biirger nimmt” (13).

Dieser universale Anspruch der Kirche hat nach dem Willen Gottes einen sehr ernsten
Hintergrund, ist doch die Kirche, das messianische Gottesvolk, ,fiir das ganze
Menschengeschlecht die unzerstorbare Keimzelle der Einheit, der Hoffnung und des
Heils” (9). Es handelt sich dabei um eine ausschliefliche Begnadigung der Menschheit
durch die Kirche. Wie der ewige Vater Christus zum einzigen Erléser und Mittler
unseres Heiles gemacht hat, so daf8 alle Gnade der Menschen Gnade Christi ist, so ist
auch die Kirche, der weiterlebende Christus auf Erden, das einzige und ausschlieliche
Gnadeninstrument fiir die gesamte Menschheit. ,,Der einzige Mittler Christus hat seine
heilige Kirche, die Gemeinschaft des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe, hier auf
Erden als sichtbares Gefiige verfaft und trigt sie unabldssig; durch sie gieft er
Wahrheit und Gnade auf alle aus.”(8)

Wenn wir diese ,Lehre von der Kirche, in der der gottliche Erloser das Heil wirkt”, (54)
konkret verstehen wollen, dann wiederum mit dem Blick auf jene, die der Typus der Kirche
ist. Ohne sie wenigstens in etwa zu verstehen, konnen wir auch das kirchliche Heilswirken
nicht begreifen. Die Konstitution hebt die ,Verbindung der Mutter mit dem Sohn im
Heilswerk” heraus (57). ,Mit ihr als der erhabenen Tochter Sion ist schlieBlich nach langer
Erwartung der Verheifung die Zeit erfiillt und die neue Heilsékonomie begonnen, als der
Sohn Gottes die Menschennatur aus ihr annahm, um durch die Mysterien seines Fleisches
den Menschen von der Siinde zu befreien.”” (55) Der Vater der Erbarmungen wollte, da8,
,wie eine Frau zum Tode beigetragen hat”, so ,auch eine Frau zum Leben beitriige” (56).
Die totale Hingabe Mariens an das Erlosungswerk ihres gottlichen Sohnes fand ihre Kronung
auf Kalvaria: ,Jhre Vereinigung mit dem Sohn hielt sie in Treue bis zum Kreuz, wo sie nicht
ohne gottliche Absicht stand, heftig mit ihrem Eingeborenen litt und sich mit seinem Opfer
in miitterlichem Geist verband, indem sie der Hinopferung des Schlachtopfers, das sie geboren
hatte, liebevoll zustimmte. Und schlieflich wurde sie von Christus Jesus selbst, als er am
Kreuze starb, dem Jiinger zur Mutter gegeben mit den Worten: JFrau, siehe da deinen
Sohn! (58) So hat die Gottesmutter ,beim Werk des Erlsers in durchaus einzigartiger
Weise in Gehorsam, Glaube, Hoffnung und brennender Liebe mitgewirkt zur Wiederher-
stellung des iibernatiirlichen Lebens der Seelen. Deshalb ist sie uns in der Ordnung der
Gnade Mutter.” (61)

Wenn wir statt Maria Kirche sagen und bedenken, daf wir Kirche sind, messianisches,
heiliges Volk Gottes, dann wird klar, daf wir alle an der weltweiten Aufgabe der
Mutter und Kirche teilzunehmen haben. Wir Christen miissen zum GnadeneinfluB auf
die Menschen mitwirken, indem wir den Heilswillen Gottes mit ganzem Herzen und
von Siinden ungehindert in totalem Gehorsam gegen den Ruf Gottes umfassen, und das
bis zur eigenen liebegewirkten Hinopferung. Welch ein Programm fiir einen Christen!

Was aber ist mit jenen Menschen, die trotz ihrer Berufung zum Volke Gottes aus
irgendwelchen Griinden die sichtbare Kirche nicht erreicht haben?

Eine Frage, die heute wie hochgespielt erscheint. Nicht zwar in Hinsicht auf die Zahl solcher
Menschen, die wirklich immer gréBer wird. Vielmehr hinsichtlich des zu gering betonten
und geforderten Einsatzes der Christen fiir sie. Zahlreiche Publikationen, Kongresse, sogar
die Massenmedien nehmen sich der Heilsfrage jener auBerhalb der sichtbaren Kirche an
und sorgen fiir Verwirrung. Sieht man diese Frage aber im Zusammenhang mit den
missionarischen Forderungen der Konstitution, dann weif man, daf die Kirche ungleich
stirker den missionarischen Einsatz fordert, anstatt sich miifig mit der Heilsfrage dieser
Menschen zu beschiftigen, deren Lésung Gott uns nicht offenbart hat.

Die Konstitution sieht niichtern, daf das messianische Volk ,,in Wirklichkeit nicht alle
Menschen umfaflt und gar oft als die kleine Herde erscheint” (9). Sie anerkennt auch,
daB ,,auferhalb ihres (der Kirche) Gefiiges vielfiltige Elemente der Heiligung und
Wahrheit zu finden sind, die als der Kirche Christi eigene Gaben auf die katholische

243



Einheit hindringen” (8). Dieser ganz allgemeine Text kann auf viele Gruppen aufler-
halb der katholischen Kirche angewendet werden. Er scheint, auch als Missionsmotiv,
von grofer theologischer Kraft zu sein, wenn nidmlich genannte Elemente der Heiligung
und Wahrheit ,,als der Kirche Christi eigene Gaben” bezeichnet werden. Man kann
und darf sie also nicht losgelost von der Kirche betrachten, sondern muf sie wie Giiter
ansehen, die momentan in der Fremde sind, sich wie in einem Zustand der Gefangen-
schaft befinden, aus dem sie herausdringen, zur Kirche wollen, damit sie in ihr an den
Platz gestellt werden, den sie nach dem ewigen Plane Gottes einnehmen sollten. Er-
16sung des Wertvollen und Guten in den einzelnen Religionen und Kulturen — wie die
Erlosung der Menschen iiberhaupt aus Schatten und Bildern zum wvollen Licht der
Wahrheit. Diesem Dringen nach dem Licht muf8 die Kirche, muf8 der Missiondr im
Volke Gottes entgegenkommen. Ob eine solche Sicht nicht ungleich richtiger und auch
psychologisch giinstiger wire als das Sprechen von den legitimen Religionen, das den
Eindruck erweckt, als wenn die nichtchristlichen Religionen fast wie in sich beruhend
fiir legitim gehalten werden?

Wie stehen nun die Nichtkatholiken zur Kirche? Die Konstitution spricht zunzchst von
solchen, die der Kirche voll eingegliedert sind, die Katholiken (14). Es gibt aber auch
solche, ,die durch die Taufe der Ehre des Christennamens. teilhaft sind, den vollen
Glauben aber nicht bekennen oder die Kommunioneinheit unter dem Nachfolger Petri
nicht wahren”. Mit ihnen ,weiff sich die Kirche aus mehrfachem Grunde ver-
bunden” (15): wegen Taufe, HL. Schrift, Glauben an Christus, Sakramente, Bischofs-
wiirde, Gottesmutter. Die Konstitution weist auch hin auf die Gemeinschaft im
Gebet und in anderen geistlichen Giitern, auf eine wahre Verbindung im Heiligen
Geiste (15).

Das kann nicht heiffen, daf die Kirche sich um diese Gruppen von Christen, die von der
Konstitution ,Kirchen oder kirchliche Gemeinschaften”” (15) genannt werden, nicht mehr zu
kiimmern braucht. Sie sagt ja, dal Christus selbst ,,die Notwendigkeit der Kirche, in die die
Menschen durch die Taufe wie durch eine Tiir eintreten, bekriftigt” hat (14). ,,So erweckt
der Geist in allen Jiingern Christi Sehnsucht und Tat, daf} alle in der von Christus ange-
ordneten Weise in der einen Herde, unter dem einen Hirten in Frieden geeint werden
mogen.” (15) ,Darum konnen jene Menschen nicht gerettet werden, die um die katholische
Kirche und ihre von Gott durch Christus gestiftete Heilsnotwendigkeit wissen, in sie aber
nicht eintreten oder in ihr nicht ausharren wollten.” (14)

Wir werden zugeben, daf in den weitaus meisten Fillen die psychologische Situation
vom ruhigen oder doch nicht angefochtenen vermeintlichen Besitz der vollen Wahrheit
gegeniiber der katholischen Kirche gegeben ist, wenn es sich um nichtkatholische
Christen handelt, und daff daher die Heilsfrage fiir die nichtkatholischen Christen
ungleich giinstiger liegt als bei den Nichtchristen. Aber auch diese sind nicht ohne
Hoffnung. Zunichst ist zu beachten, daff die Konstitution auch sie hinsichtlich ihrer
Stellung zur vollen Wahrheit der katholischen Kirche stuft.

Uber ihre Heilsmoglichkeit heiflt es dann: ,Wer nidmlich das Evangelium Christi und seine
Kirche ohne Schuld nicht kennt, Gott aber aus ehrlichem Herzen sucht, seinen im Anruf
des Gewissens erkannten Willen unter dem Einflu der Gnade in der Tat zu erfiillen trachtet,
kann das ewige Heil erlangen. Die gottliche Vorsehung verweigert auch denen das zum
Heil Notwendige nicht, die ohne Schuld noch nicht zur ausdriicklichen Anerkennung Gottes
gekommen sind, jedoch nicht ohne die Hilfe der gottlichen Gnade das rechte Leben zu errei-
chen suchen. Was sich nidmlich an Gutem und Wahrem bei ihnen findet, wird von der
Kirche als Vorbereitung fiir die Frohbotschaft und als Gabe dessen geschitzt, der jeden
Menschen erleuchtet, damit er schlieflich das Leben habe.” (16) Die Kirche oder das
Gottesvolk fordert und iibernimmt ,Anlagen, Féhigkeiten und Sitten der Vilker, soweit sie
gut sind.” (13) ,Aller Same des Guten, der sich in Herz und Geist der Menschen oder in
den eigenen Riten und Kulturen der Volker findet”, soll ,nicht nur nicht untergehen, sondern
geheilt, erthoben und vollendet werden zur Ehre Gottes, zur Beschimung des Teufels und
zur Beseligung der Menschen.” (17) Trotz dieser guten Elemente aber sind diese Menschen
duflerst gefdhrdet: ,,Vom Bosen getduscht, wurden freilich die Menschen oft eitel in ihren
Gedanken, vertauschten die Wahrheiten Gottes mit der Liige und dienten der Schopfung

244



mehr als dem Schipfer, oder sind, ohne Gott in dieser Welt lebend und sterbend, der dufer-
sten Verzweiflung ausgesetzt.” (16)

In diesen Texten ist also keineswegs von legitimen Religionen die Rede. Das Gute in
den nichtchristlichen Religionen dringt zur Kirche hin. Die den Menschen in diesen
Religionen gewihrten Gnaden sind in grofer Gefahr, ihr Ziel nicht zu erreichen. Das
Ungute in ihnen weckt die groBe Sorge der Mutter Kirche. Aus alldem ergibt sich die
unbedingte Pflicht zur Mission (16).

Diese wird aber auch auf andere Weise begriindet und verfestigt. Da ist die allgemeine
Berufung aller Menschen zur Einheit in Christus, der das Licht der Welt ist (3). Diese
Berufung bekommt durch die im Zeitalter der technischen Zivilisation erreichte dufiere
Einheit eine sehr eindrucksmichtige, wenngleich eher #uBere Stiitze. Die Menschen
miissen, da sie , heute durch vielfiltige soziale, technische und kulturelle Bande einander
immer enger verbunden werden, auch ihre volle Einheit in Christus erlangen” (1). Man
kann ruhig sagen: Entweder kommt es zu dieser Einheit in Christus oder die Mensch-
heit geht weiter unabsehbaren Katastrophen entgegen.

Weiterhin werden an verschiedenen Stellen die bisher bereits bekannten Missions-
motive gebraucht, ohne daf aber eine missiologische Schule daraus einen Quasi-Sieg
fiir sich ableiten konnte. Die Konstitution bringt eben das Glaubensbewuftsein der
Kirche zum Ausdruck, in dem ebensowenig auf die Betonung des Seelenheiles wie auf
die Beriicksichtigung der Kirchengriindung im missionarischen Einsatz verzichtet wer-
den kann. So weist die Konstitution darauf hin, daR Gott jeden Menschen erleuchtet,
damit er schlieflich das Leben habe (16). ,Daher ist die Kirche eifrig bestrebt, zur
Ehre Gottes und zum Nutzen des Heils all dieser Menschen die Missionen zu
fordern.” (16) Im Kapitel iiber die Laien wird an die ,erhabene Last” der Laien er-
innert, ,,dafiir zu wirken, daf der gottliche Heilsratschluf mehr und mehr alle
Menschen aller Zeiten und iiberall auf der Erde erreiche” (33). Die Sorge um das Heil
der Menschen kommt auch in jenem Text iiber die Gottesmutter zum Ausdrudk, in dem
Maria als Vorbild der apostolischen Sorge der Kirche gesehen wird: Daf Christus
,durch die Kirche auch in den Herzen der Glaubigen geboren werde und wachse” (65).
Und die Kirche gebiert, wie Maria Christus, ,,die vom Heiligen Geist empfangenen und
aus Gott geborenen Kinder zum neuen und unsterblichen Leben” (64).

Daneben diirfen andere Texte nicht iibersehen werden, die die kirchlich-organisatori-
schen Ziele der Missionsarbeit betonen. ,,Gott hat es aber gefallen, die Menschen nicht
einzeln, unabhingig von aller wechselseitigen Verbindung, zu heiligen und zu retten,
sondern sie zu einem Volke zu machen . . .”” (9) Die Bekehrung und Rettung der einzel-
nen Menschen geschieht zugleich durch Eingliederung in das Volk Gottes, die Kirche.
Wir haben es also bereits dann mit der Kirche zu tun, wenn der einzelne zum Glauben
und zur Rettung kommt, wie andererseits im Aufbau der Kirche immer dem einzelnen,
der ja konstituierende Zelle in der Kirche ist, die Eingliederung in das Volk Gottes den
Heilsweg erleichtert.

Das Mittel aber, die Fiille des messianischen Gottesvolkes zu erreichen, in einem ge-
wissen Sinne auch das Endziel des missionarischen Bemiihens, ist die partikuldre
Bischofskirche. Die Kirche fihrt unablissig ,fort, Verkiinder auszusenden, bis die
neuen Kirchen voll errichtet sind und auch selbst das Werk der Verkiindigung fort-
setzen kénnen” (17). Diese neuen Kirchen, , Teilkirchen, werden ,nach dem Bilde der
Gesamtkirche gestaltet” (23). So hat Christus ,sich aus Juden und Heiden ein Volk
berufen, das nicht dem Fleische nach, sondern im Geiste zur Einheit zusammenwachsen
und das neue Gottesvolk bilden sollte” (9). Der Begriff des neuen Gottesvolkes ist
aber nicht etwas einmal in der Zeit Fertiges: ,,Seine Bestimmung... ist die weitere
Ausbreitung des Gottesreiches” (9), eines Reiches und Volkes, das ,sich iiber die ganze
Welt und durch alle Zeiten hin ausbreiten” muf (13). ,Bestimmt zur Verbreitung iiber
alle Linder, tritt sie (die Kirche) in die menschliche Geschichte ein und iibersteigt doch
zugleich Zeiten und Grenzen der Volker.” (9)

245



4. Die missionarische Schau der Kirche im besonderen

Diese Texte konnen indessen nicht zur Annahme verfithren, daf in ihnen die Kirche
nur wie irgendeine amorphe Masse angesprochen wird. Die Missionsverpflichtung
kommt schon in den folgenden allgemeinen Texten sehr klar zum Ausdruck, wird aber
noch viel klarer, wenn man die missionarische Verpflichtung der Christen aus den
heiligen Sakramenten betrachtet und tritt ins hellste Licht, wenn man die Aussagen
iiber die einzelnen hierarchischen Gruppen in der Kirche untersucht.

Allgemein heifft es von den Christen: , Uberall auf Erden sollen sie fiir Christus Zeug-
nis geben und allen, die es fordern, Rechenschaft ablegen von der Hoffnung auf das
ewige Leben, die in ihnen ist.” (10) Die Konstitution beruft sich auf die fritheren
Missionsenzykliken der Pédpste, wenn sie sagt: ,Jedem Jiinger Christi obliegt die
Pflicht, nach seinem Teil den Glauben auszusden.” (17)

Uberaus eindrucksvoll 148t sich die missionarische Verpflichtung der Christen aus den
heiligen Sakramenten nachweisen. Es kommt ja alles darauf an, apostolisches Sein
und Handeln nicht von Randmotiven her zu untermauern, sondern aus der Mitte des
Christseins. Gewif8 geschah das auch in den bis jetzt dargestellten Texten. Lebens-
michtiger, konkreter aber wird das Ganze in der Schau der Sakramente, die ja im
Leben eines jeden Christen eine so bedeutende Rolle spielen. Es betrifft das Alltags-
leben, wenn man durch den Empfang der heiligen Sakramente verantwortlich gemacht
wird fiir die missionarischen Aufgaben der Kirche. Durch die heiligen Sakramente
werden die Christen ,auf verborgene und doch wirkliche Weise dem leidenden und
verherrlichten Christus geeint” (7). Der leidende Christus hat die Welt erlgst. Der
verherrlichte Christus ist Haupt der Kirche und setzt durch sie seine Aufgabe auf Erden
fort. Wer demnach die Sakramente empfingt, wird hineingenommen in die Aufgaben
des leidenden und verherrlichten Christus.

Durch die Taufe werden die Gldubigen ,,Christus gleichgestaltet”, werden sie in die
,Vereinigung mit Tod und Auferstehung Christi” hineingenommen (7), werden ,,zu
einem geistigen Bau und einem heiligen Priestertum geweiht” (10, 26 und 31). Durch
die Taufe werden die Christen ,,der Kirche eingegliedert” und ,,sind sie gehalten, den
von Gott durch die Kirche empfangenen Glauben vor den Menschen zu bekennen” (11.)
Zur ,,Teilnahme an der Heilssendung der Kirche” ,, werden alle vom Herrn selbst durch
Taufe und Firmung bestellt” (33).

Ein Text iiber die Firmung ist ein ganz groBles Geschenk des Konzils zur Unter-
mauerung der Missionspflicht aller Christen, denn ,,durch das Sakrament der Firmung
werden sie vollkommener der Kirche verbunden und mit einer besonderen Kraft des
Heiligen Geistes ausgestattet. So sind sie in strengerer Weise verpflichtet, den Glauben
als wahre Zeugen Christi in Wort und Tat zugleich zu verbreiten und zu ver-
teidigen” (11).

Es fillt auf, daf in der Konstitution kein einziger direkt missionarischer Text iiber
die hl. Eucharistie enthalten ist, obwohl diese doch ,fiir unser und der ganzen Welt
Heil” dargebracht wird. Immerhin reichen die Texte aus, die missionarische Sendung
des die Eucharistie Feiernden zu sichern. Mehrere Texte stellen die Bedeutung der
Eucharistie fiir die Einheit der Christen heraus. ,,Durch das Sakrament des eucharisti-
schen Brotes (wird) die Einheit der Gldubigen, die einen Leib in Christus bilden, dar-
gestellt und verwirklicht.”” (3) Die Eucharistie bewirkt Gemeinschaft mit dem Herrn
und untereinander (7). ,,Durch den Leib Christi in der heiligen Eucharistiefeier gestirkt,
stellen sie sodann die Einheit des Volkes Gottes . . . auf anschauliche Weise dar.” (11)
Aber es finden sich auch Texte, in denen die apostolische Kraft der Eucharistiefeier direkt
aufscheint. Vor allem jener fundamentale, wenngleich mehr allgemeine Text, der den Zu-
sammenhang von Mefopfer und Erldsung aufweist: ,Sooft das Kreuzesopfer, in dem unser
Osterlamm Christus geschlachtet worden ist (1 Kor 5, 7), auf dem Altar gefeiert wird,
vollzieht sich das Werk unserer Erlosung.” (3) Auch die Wirkung der heiligen Eucharistie

ist ganz und gar apostolisch: ,Durch die Sakramente, vor allem durch die heilige Eucharistie,
wird jene Liebe zu Gott und den Menschen mitgeteilt und genihrt, die die Seele des ganzen

246



Apostolates ist.” (33) Die Priester handeln beim Herrenmahl ,in der Person Christi und
verkiinden sein Mysterium”. Sie ,vergegenwirtigen das einzige Opfer des Neuen Bundes”,
,das Opfer Christi nimlich”. (28) Durch das eucharistische Opfer nun kommt es zur
Auferbauung des Leibes Christi, und es werden so die Worte Gottes erfiillt, ,die er durch
den Propheten gesprochen hat”: ,Vom Aufgang der Sonne bis zu ihrem Untergang ist mein
Name grof unter den Vélkern, und an jedem Ort wird geopfert und meinem Namen eine
reine Opfergabe dargebracht.” (17)

Der Empfang des Bufisakramentes bekommt insofern einen bisher viel zuwenig be-
tonten sozialen Aspekt, als durch dieses Sakrament nicht nur der einzelne Christ,
sondern auch die Kirche wieder gesundet und somit geeigneter wird zu ihrem Aposto-
lat: ,Die aber zum Sakrament der Bufe hinzutreten, erhalten fiir ihre Gott zugefiigten
Beleidigungen von seiner Barmherzigkeit Verzeihung und werden zugleich mit der
Kirche versshnt, die sie durch die Siinde verwundet haben und die zu ihrer Bekehrung
durch Liebe, Beispiel und Gebet mitwirkt.”” (11) Beim Empfang der heiligen Olung soll
erinnert werden, daf man die Leiden der Krankheit mit Christi Leiden und Tod ver-
einigt, um ,s0 zum Wohle des Gottesvolkes beizutragen” (11). Der Empfang der
Priesterweihe ist eine besondere Teilnahme am Priestertum Christi (10). Die Priester
sind ,,im Namen Christi dazu eingesetzt, die Kirche durch das Wort und die Gnade
Gottes zu weiden” (11). In Ehe und Familie entsteht hiusliche Kirche. In ihr sollen die
Eltern ,,durch Wort und Beispiel fiir ihre Kinder die ersten Glaubensboten sein und die
einem jeden eigene Berufung fordern, die geistliche aber mit besonderer Sorgfalt” (11).

Nachdem so die missionarische Sendung der Kirche und ihrer einzelnen Glieder
eindrucksvoll bewiesen werden konnte, muf jetzt die Frage nach der missionarischen
Pflicht der einzelnen hierarchischen Glieder der Kirche beantwortet werden. Denn ,,auch
im Aufbau des Leibes Christi gilt die Verschiedenheit der Glieder und der Dienste” (7).
Eine Verschiedenheit, die von Christus selbst veranlat wurde, der die Dienstgaben in
seinem Leib, der Kirche, immerdar ordnet (7). Im Ausbau der Kirche gilt es daher,
,verschiedene Werke und Dienste zu iibernehmen” (12), Gnadengaben, die ,mit Dank
und Freude angenommen werden” miissen, ,da sie den Noten der Kirche besonders
angepafit und niitzlich sind” (12).

An der Spitze der missionierenden Kirche steht ihr oberster Hirte, der Papst. Er steht
zudem an der Spitze des bischoflichen Kollegiums, das fiir die Missionsaufgabe der
Kirche von solcher Bedeutung ist (18). Der romische Bischof hat ,kraft seines Amtes
als Stellvertreter Christi und Hirt der ganzen Kirche volle, hichste und universale
Gewalt iiber die Kirche” (22). Darum ist er es auch, ,dem die grofe Aufgabe, den
christlichen Namen auszubreiten, in einzigartiger Weise iibertragen ist” (23).

Die Bischéfe sind die Nachfolger der Apostel. Sie haben deren Vollmachten und
Pflichten iibernommen. Die Apostel aber erhielten die Pflicht iibertragen, alle Volker zu
seinen Jiingern zu machen und sie zu heiligen und zu leiten (19). Sie ,,versammelten so
die universale Kirche, die der Herr in den Aposteln gegriindet” hat (19). Nun besitzen
die Bischdfe , Keimlinge apostolischen Samens” (20). Sie setzen mithin die Aufgaben
der Apostel fort, die in den genannten Texten sehr deutlich im Sinne der Weltweite
unterstrichen wurden. In der Konstitution werden die Bischife einmal als Kollegium,
dann aber auch einzeln angesprochen. Beide Male klingt die weltweite Verpflichtung
mit.

Grundlage dieser Verpflichtung ist die Wahrheit, daf ,,in den Bischéfen” ,inmitten der Glau-
bigen der Herr Jesus Christus, der Hohepriester, anwesend” ist (21). Er hat die Bischife
,seiner eigenen Weihe und Sendung teilhaftig gemacht”. (28) Sie nehmen diese Sendung
einmal als Kollegium wahr: ,Im Rahmen dieses Kollegiums wirken die Bischdfe, unter
treuer Wahrung des primatialen Vorrangs ihres Hauptes, in eigener Vollmacht zum Besten
ihrer Gliubigen, ja der ganzen Kirche.” (22) Die Bischife sind ,als Glieder des Bischofs-
kollegiums und rechtmifige Nachfolger der Apostel” ,auf Grund von Christi Stiftung und
Vorschrift zur Sorge fiir die Gesamtkirche gehalten”. (23) Als einzelne Bischife haben sie
aus dieser Gesamtverpflichtung besondere Aufgaben zu erfiillen. Sie miissen die Glaubigen
,anleiten zur Liebe zum ganzen mystischen Leibe Christi”. Sie miissen ,jede Wirksamkeit

247



fordern, die der ganzen Kirche gemeinsam ist, vor allem dazu, dag der Glaube wachse und das
Licht der vollen Wahrheit allen Menschen aufgehe . ..” (23)

Die Priester bilden ,in Einheit mit ihrem Bischof ein einziges Presbyterium”. Daraus
ergeben sich ihre Aufgaben der Gesamtkirche gegeniiber. Sie ,machen die Gesamt-
kirche an ihrem Orte sichtbar und leisten einen wirksamen Beitrag zur Erbauung des
gesamten Leibes Christi” (28). Sie miissen ihren Beitrag leisten zur Hirtenarbeit ,,an
der ganzen Kirche”. Sie wirken zum ,,Wohl der gesamten Kirche” (28).

Das Kapitel iiber die Laien ist besonders gut geworden. Auffallend, wie stark jene
Texte sind, die den Laien in die Weltkirche hineinstellen. Die Begriindung ist von
Christus her gegeben, der ,sein Reich auch durch die gliubigen Laien ausbreiten”
will (36). Ihr Apostolat ist ,Teilnahme an der Heilssendung der Kirche” (33). Die
Laien gleichen den Sakramenten, da sie durch ihr ,Leben aus dem Glauben ohne
Zogern das Bekenntnis des Glaubens” leisten und so ,eine wertvolle Wirksamkeit
zur Evangelisation der Welt ausiiben” (35). So miissen ,,alle zur Ausweitung und zum
Wachstum des Reiches Christi in der Welt mitarbeiten” (35). Der Einsatz aller ihrer
Krifte soll dem Wachstum der Kirche dienen (33). Sie leisten diesen Einsatz ,durch
ihre Zustindigkeit in den profanen Disziplinen und durch ihre innerlich von der Gnade
Christi erhohte Titigkeit” (36). So tragen sie viel ,zum Wohl der ganzen Kirche
bei” (30).

Das Kapitel iiber die Ordensleute enthilt wenigstens einige grundsitzlich wertvolle
Aussagen, die dann ausgebaut werden konnten. Grundlage des Ordenslebens sind die
evangelischen Rite. Sie verbinden in besonderer Weise mit der Kirche und ihrem
Geheimnis. Darum muf8 das geistliche Leben der Ordensleute ,,auch dem Wohl der
ganzen Kirche gewidmet sein” (44). Die Ordensleute haben die Pflicht, je nach den
Gegebenheiten ,,sich um die Einwurzelung und Festigung des Reiches Christi in den
Seelen und seine weltweite Ausbreitung zu bemiihen” (44). Fiir die Erfiillung dieser
Aufgabe konnen die verschiedenen Formen des Ordenslebens dienen. ,,Sie bieten reich-
liche Hilfe zum Fortschritt der Mitglieder wie zum Besten des ganzen Leibes
Christi.” (43) Es ist dann nur mehr eine Konsequenz, wenn das Konzil u. a. auch die
,An den Missionen in standhafter und demiitiger Treue” titigen Ordensleute lobt (46).
Die Konstitution ,Lumen gentium” ist der Beginn eines wenn nicht neuen, so doch
bisher sehr ungewohnten Kirchenbildes. Von nun kann sich kein Glied der Kirche mehr
auf die eigene Not als Entschuldigung fiir den Einsatz im Heile der vielen ausreden,
im Gegenteil! Die Uberwindung der eigenen Not wire am ehesten gesichert, wenn man
zur eigenen noch die Not der ganzen Welt hinzunihme. Es gibt keinen Stand mehr in
der Kirche, keine Gemeinschaft, keine einzige gliubige Seele, die nicht von der
missionarischen Verpflichtung fiir die ganze Welt angesprochen wire. ,So verherr-
lichen wir alle, die im Blute Christi aus allen Stimmen, Sprachen, Vilkern und
Nationen erkauft und in der einen Kirche versammelt sind, in dem einen Lobgesang
den einen und dreifaltigen Gott.” (50)

MITTEILUNGEN

FRANZ MICHEL WILLAM

Kardinal Newmans mystisches Erlebnis
im Alter von finf oder sechs Jahren

Father Tristram, der letzte lebende Zeitgenosse Newmans, hat als umsichtiger Ver-
walter des unerschopflichen Newman-Archives 1956 in einem Band simtliche auto-

248



