fordern, die der ganzen Kirche gemeinsam ist, vor allem dazu, dag der Glaube wachse und das
Licht der vollen Wahrheit allen Menschen aufgehe . ..” (23)

Die Priester bilden ,in Einheit mit ihrem Bischof ein einziges Presbyterium”. Daraus
ergeben sich ihre Aufgaben der Gesamtkirche gegeniiber. Sie ,machen die Gesamt-
kirche an ihrem Orte sichtbar und leisten einen wirksamen Beitrag zur Erbauung des
gesamten Leibes Christi” (28). Sie miissen ihren Beitrag leisten zur Hirtenarbeit ,,an
der ganzen Kirche”. Sie wirken zum ,,Wohl der gesamten Kirche” (28).

Das Kapitel iiber die Laien ist besonders gut geworden. Auffallend, wie stark jene
Texte sind, die den Laien in die Weltkirche hineinstellen. Die Begriindung ist von
Christus her gegeben, der ,sein Reich auch durch die gliubigen Laien ausbreiten”
will (36). Ihr Apostolat ist ,Teilnahme an der Heilssendung der Kirche” (33). Die
Laien gleichen den Sakramenten, da sie durch ihr ,Leben aus dem Glauben ohne
Zogern das Bekenntnis des Glaubens” leisten und so ,eine wertvolle Wirksamkeit
zur Evangelisation der Welt ausiiben” (35). So miissen ,,alle zur Ausweitung und zum
Wachstum des Reiches Christi in der Welt mitarbeiten” (35). Der Einsatz aller ihrer
Krifte soll dem Wachstum der Kirche dienen (33). Sie leisten diesen Einsatz ,durch
ihre Zustindigkeit in den profanen Disziplinen und durch ihre innerlich von der Gnade
Christi erhohte Titigkeit” (36). So tragen sie viel ,zum Wohl der ganzen Kirche
bei” (30).

Das Kapitel iiber die Ordensleute enthilt wenigstens einige grundsitzlich wertvolle
Aussagen, die dann ausgebaut werden konnten. Grundlage des Ordenslebens sind die
evangelischen Rite. Sie verbinden in besonderer Weise mit der Kirche und ihrem
Geheimnis. Darum muf8 das geistliche Leben der Ordensleute ,,auch dem Wohl der
ganzen Kirche gewidmet sein” (44). Die Ordensleute haben die Pflicht, je nach den
Gegebenheiten ,,sich um die Einwurzelung und Festigung des Reiches Christi in den
Seelen und seine weltweite Ausbreitung zu bemiihen” (44). Fiir die Erfiillung dieser
Aufgabe konnen die verschiedenen Formen des Ordenslebens dienen. ,,Sie bieten reich-
liche Hilfe zum Fortschritt der Mitglieder wie zum Besten des ganzen Leibes
Christi.” (43) Es ist dann nur mehr eine Konsequenz, wenn das Konzil u. a. auch die
,An den Missionen in standhafter und demiitiger Treue” titigen Ordensleute lobt (46).
Die Konstitution ,Lumen gentium” ist der Beginn eines wenn nicht neuen, so doch
bisher sehr ungewohnten Kirchenbildes. Von nun kann sich kein Glied der Kirche mehr
auf die eigene Not als Entschuldigung fiir den Einsatz im Heile der vielen ausreden,
im Gegenteil! Die Uberwindung der eigenen Not wire am ehesten gesichert, wenn man
zur eigenen noch die Not der ganzen Welt hinzunihme. Es gibt keinen Stand mehr in
der Kirche, keine Gemeinschaft, keine einzige gliubige Seele, die nicht von der
missionarischen Verpflichtung fiir die ganze Welt angesprochen wire. ,So verherr-
lichen wir alle, die im Blute Christi aus allen Stimmen, Sprachen, Vilkern und
Nationen erkauft und in der einen Kirche versammelt sind, in dem einen Lobgesang
den einen und dreifaltigen Gott.” (50)

MITTEILUNGEN

FRANZ MICHEL WILLAM

Kardinal Newmans mystisches Erlebnis
im Alter von finf oder sechs Jahren

Father Tristram, der letzte lebende Zeitgenosse Newmans, hat als umsichtiger Ver-
walter des unerschopflichen Newman-Archives 1956 in einem Band simtliche auto-

248



biographische Schriften Kardinal Newmans ungekiirzt vertffentlicht!. Nicht wenige
Aufzeichnungen Newmans wurden so zum erstenmal bekannt. Unter diesen findet sich
eine, die fiir die ganzheitliche Erfassung der religiosen Entwicklung Newmans von Be-
deutung ist. Handelt es sich doch um die Bezeugung eines mystischen Erlebnisses im
Alter von erst fiinf oder sechs Jahren, also im selben Alter, in dem Lucie Christine ihr
erstes mystisches Erlebnis hat. Bedeutsam wird der Text vor allem deshalb, weil New-
man in spiteren Jahren von diesem Erlebnis in Andeutungen spricht, die man erst voll
zu werten vermag, wenn man um das mystische Erlebnis der Kindheitstage wei. Die
Wiedergabe dieser Eintragung Newmans stellt zugleich eine wertvolle Ergénzung zu
den Texten dar, die Giovanni Velocci in seinem umfassenden Werk ,Newman, der
Mystiker” in systematischer Bearbeitung verdffentlicht hat2.

Im Jahre 1843 hielt Newman, noch Anglikaner, mit einer kleinen Schar von Freunden
in Littlemoore siebentigige Exerzitien. Sie schlossen mit dem Karfreitag des Jahres ab.
Newman machte iiber die einzelnen Betrachtungen mehr oder weniger ausfiihrliche
Aufzeichnungen. Der Hinweis auf das religiose Erlebnis im Alter von fiinf oder sechs
Jahren findet sich bei der ersten Betrachtung iiber das Ziel des Menschen. Sie fiel auf
den 8. April des Jahres 1843. Die Aufzeichnungen dariiber haben drei Teile: Zuerst
macht Newman eine Reflexion iiber den Verlauf der Betrachtungen, dann notiert er die
. Lumina”, wie der heilige Ignatius sagen wiirde, den Schlu8 bilden die Vorsitze?.

Der erste Teil der Aufzeichnungen lautet also:

,1. Ubung /2 5 bis /2 6 Uhr frith. Die Stunde verging so erstaunlich schnell, da8 ich
glaubte, es sei erst eine halbe Stunde vorbei, als die Uhr (die ich um des leichteren
Anfanges willen aufgestellt hatte), das Ende schlug. Ich glaubte, sie wire noch nicht
halb vorbei und war verduzt, ja fiir einen Augenblick irgerlich, da ich glaubte, ich
hitte mich verrechnet — aber dies war sicher nicht der Fall. Trotzdem gelang es mir
nicht, die volle Zeit hindurch die Gegenwart Gottes gebiihrend zu realisieren. Dennoch
tat mir die Zeit sehr wohl, und besonders am Ende der Stunde fiihlte ich mich so er-
freut und dankbar dariiber, daff sie mir, entgegen meinen anfinglichen Befiirchtungen,
so kurz vorkam.

Der Hauptgegenstand der Betrachtung, nimlich, daf wir geschaffen sind, um Gott zu
dienen, ist etwas abstrakt. Meine Gedanken wanderten dann und wann ab (wie ich
glaube, nur einen Augenblick lang). Der schreckliche Gedanke an D. riff mich mit sich
fort. Es gab mir zu denken, wie denn Gott so viele von uns zu gleicher Zeit ertragen
konne; seine Gegenwart schien mir dadurch unwirklicher zu werden. Ich konnte mir
kaum die Szene ausmalen. (Und dies gelang mir auch bei keiner der folgenden.)4

Im zweiten Teil legt Newman die Gedanken schriftlich fest, die ihn tief beeindruckten.
Er schreibt: ,,Die Gedanken, die mich am meisten trafen, waren folgende, — daff Gott
mir im Alter von fiinf oder sechs Jahren die Frage eingab, was ich sei und wozu ich da
sei und daB ich sie bis jetzt, da ich 42 bin, noch nie durch meine Lebensfiihrung beant-
wortet habe; wenn Ungehorsam wider die Natur ist, dann bin ich im Angesichte der
Engel wie ein abscheuliches Monstrum, dessen Anblick man meidet; ich habe kaum
einmal zur Ehre Gottes gehandelt, mein Beweggrund bei all meinem Tun in den letz-
ten zehn Jahren war die Freude, intellektuelle Krifte zu entfalten, als wiren mir meine
Talente zum Spielen gegeben (daher sorge ich mich um den Erfolg so wenig, wie man es
beim Spiele tut), es ist ein erschreckender Gedanke, wie wenig ich meine Gaben fiir

! John Henry Newman, Autobiographical Writings edited with Introduktion by Henry
Tristram of the Oratory Sheed and Ward, London, 1956; deutsche Ausgabe von der
Arbeitsgemeinschaft der Benediktiner von Weingarten, Schwaben-Verlag, Stuttgart, 1960.

2 Giovanni Velecci, Newman Mistico, Libreria editrice della Pontificia Universita Latera-
nense, Rom 1965.

3 Deutsche Ausgabe, Weingarten, 288—289.

4 J. H. Newman, Selbstbiographie, Schwabenverlag, Suttgart 1960, 288.

249



den Dienst Gottes benutzt habe; ich habe sie fiir mich selbst gebraucht. Daher auch
diese Selbstliebe in der einen oder anderen Form, z. B. Eitelkeit, das Verlangen, bei
den Freunden gut angeschrieben zu sein, etc., diese waren meine Motive®.”

Zum Trost fiir jene Exerzitanten, die bei den Nachmittagsbetrachtungen des ersten
Tages besondere Schwierigkeiten haben, sei noch angefiihrt, was er iiber seine geistige
Verfassung bei der Nachmittagsbetrachtung vom 8. April berichtet: ,'/2 2 Uhr nach-
mittags: Von Zeit zu Zeit war ich in Gedanken zerstreut, das Elend um D. hat mich
wieder iiberfallen. Dann und wann habe ich einen Augenblick lang beinahe geddst.
Es ging mir der Stoff aus, wenigstens gelang es mir nicht, ihn linger festzuhalten, und
so habe ich in nervéser Unruhe auf den Schlag der Uhr gewartet, und dies hat mich
sehr aus der Ruhe und Ordnung gebracht. Ich konnte fast die ganze Zeit hindurch nur
Anmutungen erwecken, dazu die Angst, sie seien sinnlos, und das unangenehme Ge-
fiihl, ich hitte auf eine Art die Zeit totgeschlagen; um mich zu iiberwinden, verblieb
ich einige Minuten iiber die Stunde hinaus8.”

Zum Inhalt der Eintragungen:

Der Titel der Betrachtung. Wenn Newman der ersten Betrachtung den Titel , Uber
das Ziel des Menschen” gibt, so mag das Exerzitienbiichlein des heiligen Ignatius von
Einfluf gewesen sein. Schwach ein Jahr zuvor hat Newman es von seinem Freund
Dr. Russel, dem damaligen Rektor des irischen Generalseminars, zum Geschenk
erhalten.

Die Aussage. Newman sagt, im Alter von fiinf oder sechs Jahren seien ihm won Gott
zwei Fragen eingegeben worden. Die erste lautet: Was bin ich selbst? Die zweite heif3t:
Wozu bin ich auf der Welt? Die Antwort auf die erste Frage heifit: ,Ich bin ein Mensch
mit einer unsterblichen Seele.” Die Antwort auf die zweite Frage lautet: ,Ich bin von
Gott dazu erschaffen worden, um ihm zu dienen.” Newman bekommt so im Alter von
sechs Jahren die Grundfrage und Grundlage allen religitsen Lebens in den Blick. Im
Keim enthilt die Antwort auf diese zwei Fragen bereits seinen bekannten Leitspruch
,,Gott und meine Seele”.

Der Vorsatz am Ende der Betrachtung. Newman fahrt fort: ,Die Eitelkeit, das Ver-
langen, bei den Freunden gut angeschrieben zu sein, usw. waren ,mdglicherweise’ die
Hauptsiinden in meinem Herzen; es wird daher gut sein, sie zum Gegenstand meines
Partikularexamens zu machen.

Am Schluf2 hatte ich mich feierlich Gott iibergeben, daf Er iiber mich verfiige, wie Er
wolle — daf Er aus mir mache, was er wolle — und mir auferlege, was Er wolle”.”

Spiitere Riickbesinnungen auf das Kindheitserlebnis:

Nachdem der Text aus den Exerzitienbetrachtungen mit dem Hinweis auf das religidse
Erlebnis im Alter von fiinf oder sechs Jahren vorliegt, 148t sich nun zeigen, da8 er auf
dieses Erlebnis spiter mehr als einmal zuriickkommt. Es handelt sich dabei um eine
Reihe verschwiegener, also seinem eigenen Bewufitsein allein gegenwirtiger Riickgriffe
auf frithere Erlebnisse oder Aufzeichnungen (,Records though covertly and only to
my own consciousness.”), wie er selbst sich am 30. Oktober 1867 ausdriickt, — der-
artige Records ziehen sich als eine Art Geflecht durch alle seine Werke2.,

Zum erstenmal findet sich ein solcher Record, soweit es sich ohne eingehende Unter-
suchungen feststellen 1d8t, im Juni oder Juli 1821. Da macht Newman eine Bemerkung
zu seiner sogenannten ,Bekehrung’ im Alter von 16 Jahren. Er schreibt: ,Ich spreche
mit grofem Miflbehagen von (dem Vorgang) der Bekehrung, weil ich mich dabei der
Sprache der Biicher bedienen muff. Denn meine eigenen Empfindungen waren meines
Erinnerns so ganz anders als je ein Bericht (iiber Bekehrungen), den ich je gelesen habe,

Sia. . @), 288/280., . $ia.a @289 1 Td g (. 289}
7a Autobiographical Writings, ed Tristam, London 1956, 262.

250



so daR ich nicht nach dem urteilen mochte, was ein ganz individueller Fall sein kann.”8
Am 7. September 1821 fiigt er an diese Notiz die Worte an: ,,Seit meinem letzten Ein-
trag sind mehr als drei Monate verstrichen. In dieser Zwischenzeit war ich hauptsich-
lich mit der Sammlung von Schrifttexten beschiftigt. Es ging in grofem Ausmafle um
eine Sammlung von Texten, die den Vorgang der Bekehrung beleuchten sollten. Grofie
Teile davon befinden sich noch unter meinen Papieren®.” Am 26. Juli 1826 macht er zu
diesen zwei Eintragungen folgende Erginzung: ,Damals (im Jahre 1821) habe ich
juxta praescriptum geschrieben. Ich bin iiberzeugt, daf8 sehr viele meiner positivsten
und dogmatischesten Begriffe aus Biichern stammen. In der angefithrten Frage (Bekeh-
rung) waren meine Gefiihle nicht stiirmisch, sondern eine Riickkehr zu den Prinzipien
und eine in der Kraft des Heiligen Geistes erfolgte Erneuerung derselben, wie ich sie
schon in der Jugend empfunden und in etwa befolgt hatte!®.” Wenn Newman sagt,
seine ,,Bekehrung” im Alter von 16 Jahren sei eine Riickkehr zum Kinderglauben ge-
wesen, so ist zur Deutung dieses Satzes die Exerzitiennotiz von 1842 beizuziehen.

Der geschichtlich bedeutsamste Riickverweis auf das mystische Kindheitserlebnis
findet sich im Bericht iiber den Briefwechsel mit Dr. Russel, dem damaligen Rektor des
irischen Generalseminars Maynoth. Geschichtlich bedeutsam ist er deshalb, weil dieser
Briefwechsel nach der Angabe Newmans die letzte Phase seiner Entwicklung vor dem
Ubertritt in die katholische Kirche einleitet. Dr. Russel schickt ihm, wie schon erwéhnt,
neben den ,Herrlichkeiten Mariens” von Alphons von Ligouri und anderen Werken
auch das Exerzitienbiichlein des heiligen Ignatius. Den Eindruck, den diese Werke,
namentlich aber das Exerzitienbiichlein auf ihn machen, leitet er mit folgenden Sdtzen
ein: ,,Von Kindheit an war ich zu dem Gedanken gefiihrt worden, mein Schopfer und
ich, sein Geschopf, seien die zwei einzigen, aus sich selbst einleuchtenden Wesen in
rerum natura. Doch will ich hier nicht iiber meine Gefiihle nachsinnen. Nur eines weif8
ich jetzt, was ich damals nicht wuBte, daf die katholische Kirche kein Bild irgendwelcher
Art, sei es materiell oder immateriell, kein dogmatisches Symbol, keinen Ritus, kein
Sakrament und keinen Heiligen, nicht einmal die allerseligste Jungfrau zwischen die
Seele und ihren Schipfer treten lit. Der Mensch steht seinem Gott von Angesicht zu
Angesicht gegeniiber, ,,solus cum solo”. Er allein ist Schopfer und Erléser; vor seinen
erhabenen Augen gehen wir in den Tod, und sein Anblick ist unsere ewige Seligkeit'*.”
Der Satz: ,,Von Kindheit an war ich zu dem Gedanken gefiihrt worden . ..” kann sich
nur auf das mystische Kindheitserlebnis beziehen, denn weder der Vater noch die
Mutter werden von Newman so geschildert, da8 dieser religise Eindruck in der Kind-
heit in ihnen seine Quelle gehabt haben kénnte.

Newman und Lucie Christine

Ein mystisches Erlebnis im Alter von sechs Jahren bezeugt auch Lucie Christine!®.
Das Erlebnis Newmans mit dem der Lucie Christine zu vergleichen, liegt — abgesehen
von den iibereinstimmenden Altersangaben — auch deshalb nahe, weil Romano
Guardini, der Besorger der deutschen Ausgabe des ,Geistlichen Tagebuches” Lucie
Christines von 1870 bis 1908, Newmans ,herbe, besonnene, ganz auf Kern und Sache
gehende Art” mit der Lucie Christines vergleicht. Tatsdchlich finden sich in ihren
Aufzeichnungen wohl einige Aussagen, die, bei aller Eigenstindigkeit, der erkenntnis-
philosophischen Schau Newmans nahekommen?s.

R E g Y e e (U 1005 (9 223/

11 John Henry Kardinal Newman, Apologia pro Vita sua. Ubersetzt von Maria Knopfler,
Matthias-Griinewald-Verlag 1951, 229.

12 Geboren am 12. Februar 1844, mit 21 Jahren verheiratet und Mutter von fiinf Kindern,
gestorben am Karfreitag 1908 nach einer Witwenschaft von 21 Jahren.

13 Lucie Christine, Geistliches Tagebuch 1870—1908, herausgegeben von P. August Poulain
S. ]., iibersetzt nach der 2. Ausgabe von 1912 von Romano Guardini, 2. Auflage, Schwann-
Verlag, Diisseldorf 1923, XIII.

251



Lucie Christine berichtet am 8. Juni, am Fronleichnamsfest des Jahres 1882, iiber ihr
mystisches Kindheitserlebnis wie folgt: ,,O Herz Jesu, Du hast ein Kindesherz auf-
geweckt, Dir verdankt es die ersten Regungen der Liebe! Das vergesse ich nie. Ich
weiff es noch, als ob es gestern gewesen wire. Sechs Jahre war ich alt; ich lag mit
offenen Augen in aller Friihe in meinem Bettchen. War’s Fastenzeit? Ich weif es nicht;
jedenfalls wanderten meine Gedanken zum leidenden Herrn, und ich dachte an Jesus,
wie er mit dem Lanzenstich im Herzen am Kreuze hing. Oh, ich war so zornig iiber
den Soldaten und schalt ihn, dafl er gewagt hatte, des lieben Gottes Herz derart zu
verwunden! Aber dann kehrte ich zu mir selbst zuriick und sagte mir, meine Siinden
hétten das Herz unseres Herrn Jesus Christus vielleicht viel mehr betriibt und beleidigt,
als das Eisen von Longinus’ Lanze. Ich sagte zu mir: ,Wie bist du bose! Der Longinus
hat vielleicht gar nicht recht gewuft, was er tat... aber du kennst den lieben Gott
ganz genau... fiir dich ist er so gut gewesen...” Das ging so eine Zeitlang; dann
stand ich voll tiefer Reue auf und war ehrlich entschlossen, dem Herzen meines guten
Heilandes niemals mehr wehe zu tun!4.”

Der Vergleich der Mystik Lucie Christines mit der Newmans macht die Eigenart der
Mystik Newmans offenbar. Bei Lucie Christine bildet das Verhiltnis zu Christus den
Mittelpunkt. Newmans Mystik griindet, wie man sagen kann, auf einer fundamental-
theologischen und zugleich existenzialistischen Schau der Offenbarung als Uberhshung
der Natur des Menschen. Von Gott, dem Schopfer und Vater, geht alles aus, zu Gott,
dem Schopfer und Vater, fithrt alles zuriick. Auf Grund dieser Gottesschau erklirt es
sich, daB Newmans Worte iiber Gott Christen und Nichtchristen anzusprechen ver-
mogen. Diese Schauweise befihigt ihn dazu, die Elemente, die antikes Heidentum und
Christentum im Plane Gottes verbinden, nicht blof thesenhaft festzustellen, sondern
lebendig nachzufiihlen. Einzelne Abschnitte seiner Schriften erinnern an den Hymnus
von Gertrud von Le Fort, in dem es von der Kirche heiflt: ,,In dir wandern die Jahr-
tausende zu Gott.”

Von diesem Schauen auf Gott als den Schopfer des Alls und aller leitet sich Newmans
Gewohnheit her, in seinen Tagebiichern auf simtliche Zonen des vielschichtigen
menschlichen Lebensvollzuges zu achten. Von dieser Schau sind aber auch alle Gebete
und Betrachtungen Newmans durchweht. Das macht sie auf ihre eigene Weise ,,an-
schaulich” und ,ganzheitlich”. Diesbeziiglich stimmen seine Betrachtungen iiber die
Eigenschaften Gottes mit denen iiber das Leiden Christi iiberein. So wird das Un-
glaubliche glaublich: Simtliche Gebete und Betrachtungen aus der Feder Newmans —
ein stattlicher Band — sind nicht die Ernte vieler Jahre, — sie sind alle kurz nach dem
Eintritt in die katholische Kirche entstanden. Newman hat eben schon beim Eintritt in
die katholische Kirche reichliche mystische Erfahrungen mitgebracht.

Bezeichnend fiir Newmans Zuriickhaltung in Aussagen iiber sein Verhalten zu Gott
ist eine Begebenheit aus dem Jahre 1860. Dessain berichtet: , Als man ihn iiber die
Werke des heiligen Johannes vom Kreuz befragte, meinte er: ,Ich verstehe nichts von
ihnen. Als gewdhnlicher Katholik bescheide ich mich mit dem Neuen Testament und
dazu die Nachfolge Christi!’“ Gleichwohl ist Newman, so stellt Stephan Dessain im
eben angefithrten gleichen Aufsatz anschliefend fest, eine Kenntnis der Gegenwart
Gottes und der Seele auf Grund von Erfahrungen eigen, und das ist das Wesentliche
aller Mystik15,

14 Lucie Christine, 70.
¥ C. St. Dessain, Newmans Spirituality and its value Today, the Clergy Review, New
Series XLV, 5. Mai 1960, 275.

252



