WOLFEL EBERHARD, Seinsstruktur und
Trinitdtsproblem. Untersuchungen zur
Grundlegung der natiirlichen Theologie bei
Johannes Duns Scotus. (Beitrdge zur Ge-
schichte der Philosophie und Theologie des
Mittelalters, hrsg. von Michael Schmaus,
Band XL Heft 5) (VII u. 275). Aschen-
dorffsche  Verlagsbuchhandlung  Miinster
1965. Kart. DM 45.—.

Mit seiner Erlanger Habilitationsschrift lei-
stet Wolfel einen ,notwendigen Prolog” (255)
zur Erhellung der eigensténdigen Theologie
des Duns Scotus, dessen okumenische Be-
deutung immer mehr erkannt wird. Obwohl
W. keine Repristination vornehmen will,
bietet er dankenswerterweise in klarer Sy-
stematik in drei Kapiteln die Lehre des
Duns Scotus selbst und beschrinkt eine
,kiinftige Fruktifizierung der gewonnenen
Einsichten” auf das SchluBwort. Ein Verzeich-
nis der Hilfsmittel, Quellen und Literatur
weist dem den Weg, der den weiteren
Kontext der Scotus-Forschung kennen ler-
nen méchte.

Im 1. Kapitel (1—80) bespricht W. den for-
malen Aufbau des Seins nach Scotus. Dabei
wird als Grundproblematik die Frage nach
der im gottlichen Sein geforderten Einheit
der geschopflichen Vielfalt klar herausge-
stellt. Von dieser Frage her entwickelt Sco-
tus seine Unterscheidungslehre. Im Vorder-
grund steht die distinctio formalis, die ihm
ermbglicht, das Schwergewicht auf das Indi-
viduelle zu verlagern, das der Seinsstruk-
tur zugehorig in sich (wenn auch nicht in
statu viae) intelligibel ist. ,Demgem#fl be-
steht die Beseeligung (ihrer Erkenntnisseite
nach) fiir Duns Scotus nicht in der Schau
des Allgemeinen, sondern des personlichen
Gottes in seiner einzigartigen Haecceitas,
die dann des weiteren alles Allgemeine ein-
schlieBt.” (68)

Das 2. Kapitel (81—162) bespricht die Wege
zum gottlichen Sein und erhellt seine innere
Struktur. Die der distinctio formalis korre-
lative Univozitit des Seins wird (in Ge-
geniiberstellung zur thomasischen Analogie-

MORALTHEOLOGIE

STELZENBERGER JOHANNES, Lehrbuch
der Moraltheologie. Die Sittlichkeitslehre der
Kbnigsherrschaft Gottes. 2., verb. Aufl. (387)
Verlag Ferdinand Schéningh, Paderborn.
1965, Leinen DM 24.80, brosch. DM 20.80.

An deutschsprachigen Lehrbiichern der Mo-
raltheologie steht zur Zeit keine grofere
Auswahl zur Verfiigung. Aufler den be-
kannten Werken von Mausbach-Ermecke und
Hiring ist seit langem keine neuere wissen-
schaftliche Gesamtdarstellung der katholi-
schen Sittenlehre in deutscher Sprache er-
schienen. Daher ist es zu begriifien, daff im
vorigen Jahr der Tiibinger Moraltheologe
Johannes Stelzenberger sein erstmals 1953

lehre) entfaltet als einzige gangbare Er-
kenntnisbriicke zwischen der Welt und Gott,
wenngleich das Insgesamt der Gotteserkennt-
nis (unter Voraussetzung freilich der Seins-
univozitit) analog ist, fragmentarisch, ob
der alle formalen Attribute modal affizie-
renden Unendlichkeit, die zugleich der Bo-
den ihres ,haecceitatischen Realeinschlus-
ses” ist. (146 ff.)

Das 3. Kapitel (168—245) befafit sich dann
mit dem Aufbau des trinitarischen Seins.
Im Verhiltnis von Essenz und Hypostase
148t die distinctio formalis Scotus weder in
das Extrem einer als Quaternitit gefafiten
Trinitdt (Gilbert v. Poitiers), noch auch in
den Tritheismus des Abtes Joachim v. Fiore
verfallen. Die innertrinitarischen real un-
terschiedenen Relationen werden entspre-
chend der im 1. Kapitel erarbeiteten Seins-
struktur entfaltet. Die Hypostasen fallen
nicht einfach mit den Relationen zusammen,
vielmehr griinden letztere in Absoluta
(Haecceitas), denen die sie signifikant ma-
chenden Relationen ontologisch nachgeord-
net sind. Die Einheit Gottes bleibt gewahrt
durch die das gegenseitige Insein (Realiden-
tifikation) mit sich bringende Unendlichkeit.
Das Buch zeichnet sich aus durch exakte
Sprache, die einer strengen Gedankenfithrung
sachgerechten Ausdruck gibt. Reiche Fufsno-
ten weisen das Ganze als ein Nachdenken
der Gedanken des Duns Scotus aus. Die
Anstrengung, die W. mit diesem Werk dem
Leser abverlangt, hat zuvor schon der Doctor
subtilis von seinen Schiilern gefordert, denn
eius dicta communem transcendunt facul-
tatem” (253). Vorrangig wird Wolfes Arbeit
den Dogmatiker und Dogmengeschichtler in-
teressieren. Doch bedeutet sie auch einen
Anruf an den Fundamentaltheologen und
Philosophen. Denn es ist das im Titel des
Buches schon mitgesagte Anliegen (und Er-
gebnis) der Untersuchung, daff wie bei Duns
Scotus Ontologie und Theologie im ver-
einten Bund zu neuer Zeit mutatis-mutan-
dis ein neues Leuchten entfalten (254).

Miinchen Michael Seybold

herausgekommenes und von der Kritik bei-
fillig aufgenommenes Lehrbuch in verbes-
serter und erginzter Form vorlegte. Das
auch in andere Sprachen iibersetzte Werk
stellt in mehrfacher Hinsicht einen originel-
len Entwurf dar. Die straffe Konzentration
des Inhalts auf die Agape hin als der sitt-
lichen Grundhaltung der Konigsherrschaft
Gottes greift zweifellos ein wesentliches An-
liegen der christlichen Sittlichkeitslehre auf.
Die Handhabung der biblisch-positiven Me-
thode, d. h. die exegetisch saubere Heraus-
arbeitung und die darauf aufbauende syste-
matische Auswertung der von der HI. Schrift
gebotenen Leitgedanken liegt dem Verf. be-

267



sonders am Herzen. Nicht weniger Bedacht
nimmt er auf die Darstellung der geschicht-
lichen Entwicklung der einzelnen Lehrpunkte,
auf die etymologische Begriffserhellung und
auf die Beriicksichtigung kirchlicher Lehr-
duBerungen. Auch auf Thomas von Agquino
wird laufend Bezug genommen. Das auf
diese Weise bereitgestellte positive Material
ist zusammen mit den entsprechenden Li-
teraturhinweisen von einer solchen Reich-
haltigkeit, wie man es auch in mehrbindigen
Moralwerken sonst kaum findet. Zu bedau-
ern ist allerdings, daf die kirchliche Lehr-
verkiindigung nur bis einschlieflich Pius XI.
zu Wort kommt. Von den zahlreichen Aufle-
rungen Pius’ XIL. zu sittlichen Fragen wird
nichts erwdhnt, auf die Enzykliken Johan-
nes” XXIIL ,Mater et magistra” und ,Pacem
in terris” erfolgt kein Hinweis.

Ein besonderes Charakteristikum dieses
Lehrbuches ist seine Einbindigkeit. So will-

kommen dieser Umstand den Studierenden

und sonstigen Lesern sein mag, den Verf.
stellte er vor die schwierige Aufgabe, die
groBe Stoffiille der Moraltheologie in aus-
gewogener Form zusammenzudringen und
hier und da weniger wichtig erscheinende
Materien auszulassen. Es versteht sich von
selbst, daf man in dieser Beziehung bis-
weilen anderer Meinung sein kann als der
Verf. Manches Wichtige scheint etwas zu
kurz behandelt zu sein (z. B. die Nachfolge
Christi; die Metanoia; die objektiven und
subjektiven Erfordernisse einer schweren
Siinde; die Mitwirkung zur Siinde) oder es
fehlt ganz (z. B. die Arten des Voluntarium,
besonders der Unterschied zwischen direkt
und indirekt Gewolltem; die Beurteilung der
Handlungen mit doppelter Wirkung; das To-
talitdtsprinzip). Einige bedeutende Materien
werden nur als Anhdngsel zu anderen Lehr-
gegenstinden untergebracht (z. B. die Lehre
vom sittlichen Naturgesetz bei den Erkennt-
nisquellen der Moraltheologie; die Lehre
vom geoffenbarten Sittengesetz bei den Aus-
fithrungen iiber den Willen Gottes als Wert-
mafistab des Sittlichen; die Lehre von den
evangelischen Ridten bei den Darlegungen
iiber das Geliibde). Anderseits wird im Ver-
gleich zur sonstigen Kiirze an einigen Stel-
len des Guten zuviel getan (z. B. fiillt die
Aufzihlung der vier himmelschreienden
Siinden eine halbe Seite [114]; diese Siin-
den werden nochmals angefithrt [260];
auf 5. 233f. nehmen die wohl entbehrli-
chen anatomischen Erbrterungen einen ver-
hiltnismégig breiten Raum ein).

Die Stoffeinteilung der Moraltheologie ist
bekanntlich mit mancherlei Schwierigkeiten
behaftet. Mit ihnen hatte auch der Verf.
zu kidmpfen. Die allgemeine Moral subsu-
miert er, von den Einleitungsfragen abgese-
hen, unter nur zwei Kapiteliiberschriften: die
biblische Grundlegung und die sittliche An-
lage des Menschen. Es fragt sich jedoch, ob
man unter letzterem Begriff all das unter-

268

bringen kann, was behandelt wird (z. B. sitt-
liche Zurechnung, Beichte, Gelegenheit zur
Siinde). In der speziellen Moral hat der
Verf. die Dreiteilung beibehalten, nur er-
scheint jetzt an Stelle der Pflichtenkreise
die Agape in ihrer verschiedenen Ausrich-
tung als Oberbegriff. Die frither dem indi-
viduellen Pflichtenkreis zugeordnete Sexual-
ethik wird jetzt eingereiht unter ,die Aus-
wirkungen der Agape auf die Haltung zu
sich selbst”, was dem auf Partnerschaft ab-
zielenden Wesen der menschlichen Sexualitit
weniger entspricht.

Zum Inhaltlichen seien noch einige kurze
Bemerkungen gestattet. Daf8 1625 Paul Lay-
mann durch die Herausgabe seiner Theologia
moralis (nicht in fiinf Binden, sondern in
fiinf Biichern) die christliche Sittlichkeitslehre
von der Dogmatik losgeldst habe (39), kann
man wohl nicht sagen. Diese Trennung war
schon vorher von den Theologen vollzogen
worden, die nur die Secunda Pars der Summa
theologica des hl. Thomas kommentierten.
Schon im 16. Jh. wurden die vom Jesuiten-
orden besonders geférderten Vorlesungen
iiber Casus conscientiae als Theologia mo-
ralis bezeichnet. Ubrigens bemerkt Laymann
im Vorwort seines Werkes, daff er unge-
fahr der Stoffanordnung der Summa theolo-
gica folgen wolle, jedoch ohne die ausge-
sprochen theoretischen Partien, Thomas baut
die Systematik seiner Moraltheologie zu-
ndchst auf den drei géttlichen Tugenden und
dann auf den vier Kardinaltugenden auf
(64). ,Die Scholastik vertritt: Die intentio
bestimmt das Gut oder Bés einer Handlung”
(67). Das ist nicht von allen Scholastikern
in dieser Einseitigkeit gelehrt worden. Bei
IV, 1 (96) muf es heiflen: ,wenn sie irgend-
wie ... vorausgesehen werden konnten” (an-
statt: kann) und bei IV,2 ist in Hinsicht
auf die im Obersatz erwihnten Unterlas-
sungsfolgen hinzuzufiigen: ,bzw. verpflich-
tet war, sie zu vollziehen” (nimlich die
betr. Handlung). Es ist nicht klar ersicht-
lich, was der Verf. unter einem Gewissens-
entscheid versteht (102 ff). Wenn der Kern
der Gewissensfunktion ein Gemiitserlebnis
ist, von dem die Person innerlich aufge-
withlt und ergriffen wird (104), wie kann
dann das Gewissen etwas entscheiden, da
eine Entscheidung ja nicht erlitten, sondern
vollzogen wird? Der Begriff der Existential-
ethik stammt nicht von H. Vorgrimler, son-
dern von K. Rahner (105). Jansenius d. Jiin-
gere, der Begriinder des Jansenismus, hat mit
der verworfenen These, es geniige, einmal
im Leben den Glaubensakt zu setzen, nichts
zu tun (140). Sie ist nach der Anmerkung
zu DS 2117 bei einigen Jesuiten und dem
Weltpriester Joh. Sanchez zu finden. Die jan-
senistischen Theologen haben die These ganz
entschieden verurteilt. Das kirchliche Biicher-
verbot erstreckt sich nicht nur auf Biicher,
die dem Glauben widerstreiten (141); auch
solche, die gegen die guten Sitten gerichtet



sind, werden betroffen. Zu der Forderung
der recitatio vocalis beim Breviergebet (163)
wire B. Hiring, Das Gesetz Christi, Bd. II,
255, zu vergleichen. Beim Empfang der Sakra-
mente ist nicht allgemein die intentio habi-
tualis ausreichend (188); beim Bufsakra-
ment (falls bei Bewufltsein empfangen), bei
der Ehe und beim Ordo wird mehr verlangt.
Bei der Beurteilung bedenklicher weiblicher
Kleidung kommt es nicht nur auf die Ge-
sinnung der Trdgerin an (208), sondern auch
auf die objektive Eignung solcher Kleidung,
drgerniserregend zu wirken. ,Ganz grofler
basileia-Tierfreund” (Franz von Assisi) (214)
scheint eine etwas eigenartige Wortprdgung
zu sein. Hinsichtlich der sittlichen Zul&ssig-
keit der fakultativen Sterilitdt zeigt sich
der Verf. sehr zuriickhaltend (245). Auf die
moderne Problematik der verantwortlichen
Elternschaft geht er nicht ein. ,Die Eigen-
art der unkeuschen Siinde liegt in der Tren-
nung von Lust und Pflicht” (249). Welche
Pflicht ist gemeint? Die unter 4 a) (250) ge-
wihlte Formulierung erweckt den Eindrudk,
als konne die Unkeuschheit nur als Lebens-
stil (nicht als voriibergehende Verfehlung)
eine schwere Form der Unsittlichkeit sein.
Daff auf diesem Gebiet parvitas materiae
nach der Lehre der Tradition moglich sei,
bezieht sich nur auf die indirekt gewollte
Lust. Unter 6. (251) muff es statt ,Onanis-
mus” ,,Onanie” heilen. Es ist nicht nur das
boswillige Erregen eines Argernisses unsitt-
lich (281), auch das fahrlissige (scandalum
indirectum) ist zu meiden. Die Denzinger-
Zitate und -Verweise werden in der neuen
Auflage des Lehrbuches nach der von
A. Schonmetzer vollig umgearbeiteten und
mit einer anderen Numerierung versehenen
Ausgabe des Enchiridion geboten (die man
mit DS zitieren sollte). Leider sind aber auf
einigen Seiten (132; 134; 138; 162; 167;
175; 295; 302) Nummernbezeichnungen des
alten Denzinger stehen geblieben. An be-
deutenderen Druckfehlern seien vermerkt:
S. 138 I, 1 mufl es heiflen D (besser: DS)
2122 (anstatt 2112) und S. 293 I, 1 a) rasach
(anstatt rasar).

Die hervorragende drudktechnische Gestal-
tung des Werkes ist besonders zu loben.
Mbge es vielen die Sittlichkeitslehre der Ko-
nigsherrschaft Gottes nahebringen und zu
ihrer Befolgung anregen!

Graz Richard Bruch

EGENTER RICHARD/MATUSSEK PAUL,
Ideologie, Glaube und Gewissen, Diskussion
an der Grenze zwischen Moraltheologie und
Psychotherapie (215). Droemersche Verlags-
anstalt Th. Knaur Nachf.,, Miinchen 1965,
Leinen DM 12.80.

Aus der Diskussion, die der Miinchener
Ordinarius fiir Moraltheologie, R. Egenter,
mit P. Matussek, Professor fiir Psychiatrie
und Neurologie, im Wintersemester 1964/65
iiber Grenzfragen zwischen Moraltheologie

und Psychotherapie vor Studenten abgehal-
ten hat, ist das hier angezeigte Buch erwach-
sen. Der Gesprachscharakter wurde auch fiir
das geschriebene Wort beibehalten. In dem
einleitenden ersten Teil (11—40) soll der
Nichtfachmann iiber den Anwendungsbereich
der Psychotherapie und den Ablauf einer
psychotherapeutischen Behandlung informiert
werden. Von der so geschaffenen Ausgangs-
basis her ergeben sich zwanglos die kriti-
schen Fragen des Moraltheologen an den
Psychotherapeuten (zweiter Teil: 41—103);
unter ausdriicklicher Bezugnahme auf die
AuBerungen Papst Pius XII. vom 13. April
1953 beschiftigen sie sich mit den Bedenken
hinsichtlich der Methode des Bewuftmachens,
mit den Gefahren bei der Bewuftwerdung,
den Gefahren der Ubertragungssituation, mit
dem Verhiltnis zwischen Analysand und
Beichtvater und schlieflich mit der Rolle
der Weltanschauung des Psychotherapeuten.
Der dritte Teil (105—215) ist den kritischen
Fragen des Psychotherapeuten an den Moral-
theologen vorbehalten. (Das moralische
Selbstverstindnis des Durchschnittskatholi-
ken; Das unterschiedliche Gewicht der Bibel
fiir die Entwicklung des christlichen Wert-
bewuBtseins; Psychologische Gefahren des
herrschenden = Gnadenbegriffs;  Kirchliche
SchutzmaBnahmen fiir Glaube und Moral;
Unmiindiges und miindiges Gewissen; Die
Kirche als Mutter der Gldubigen; Integra-
tion des Geschlechtlichen; Eigen- und Fremd-
bestimmung bei der Geburtenkontrolle; Zeu-
gung als biologischer Akt oder Liebespro-
zeB; Glaubwiirdigkeit der Zeugen.)

Obwohl der Gesprichscharakter durch alle
drei Teile des Buches durchgehalten wird, ist
die durch die Art der Gespréchsfithrung ge-
schaffene Situation des befragten Moraltheo-
logen vollig anders als die des befragten
Psychotherapeuten. Natiirlich ergibt sich die-
ser Wandel der Situation in etwa bereits
von der Sache her: der Psychotherapeut wird
befragt, damit er Auskunft gebe iiber seine
Heilmethode und ihre Berechtigung; der Mo-
raltheologe aber hat zu antworten auf Fra-
gen die nicht nur sein Metier, sondern
letztgiiltige Werte und Inhalte des Glau-
bens und des sittlichen Verhaltens beriih-
ren. Er steht also von vornherein gewisser-
mafen in der Situation dessen, der Posi-
tionen zu verteidigen hat. Diese Situation
mufl noch verschirft werden, wenn der Ge-
sprachspartner die fiir den Moraltheologen
unantastbaren Positionen genauso in Frage
stellt wie die sittlichen und religidsen Fehl-
haltungen, denen er bei seinen Patienten im
Sprechzimmer begegnet. Man kann gerade-
zu sagen, daB die ,Diskussion an der Grenze
zwischen Moraltheologie und Psychotherapie”
bereits auf S. 103 des Buches zu Ende ist.
Denn wenn es bei oberflichlicher Betrach-
tung noch so scheinen konnte, daf auch die
kritischen Fragen des Psychotherapeuten an
den Moraltheologen nur die Grenzen heraus-

269



