unbewufit — eine sakramentalistische Ein-
stellung durchschimmert, so etwa, wenn der
Autor der Meinung ist, man moge sich bei
den Angehorigen der Sterbenden erkundigen
iiber die religiose Praxis, die eheliche Treue
usw., um dies in die Beichte einschliefen zu
konnen (82 f.). Sollte man nicht auch von dem
Ausdruck loskommen, die heilige Kommu-
nion fiir jemanden aufzuopfern (83)?

Ein grundsitzliches Problem stellte sich uns
bei der Lektiire dieses Buches. So wertvoll
und unbedingt notwendig der Hausbesuch
ist, man sollte ihn in seiner Bedeutung
auch nicht iiberschitzen.

Es wire illusorisch zu glauben, daf durch
einen Hausbesuch, der in der Stadt im be-
sten Falle alle ein bis drei Jahre geschieht,
die Bekehrung der rund 80 Prozent Kirchen-
fernen erreicht werde. Wichtiger als der
Hausbesuch ist das Bestehen einer echten
christlichen Gemeinde, in der die Kirchen-
fremden dann auch wirklich integriert wer-
den kénnen, wenn sie auf Grund irgend-
welcher Umstinde — etwa auch durch den
Hausbesuch — wieder die religiose Praxis
aufnehmen. Bruno Dreher hat diesen engen
Zusammenhang zwischen Hausbesuch und
Gemeinde in seinem — von dem Autor
mehrfach zitierten — Artikel sehr stark be-
tont. Diese Uberlegungen sollten nicht dem
Seelsorger den Vorwand liefern, der Haus-
besuch sei nicht notwendig. Das Gegenteil
ist sicher der Fall. Aber man darf die Per-
spektiven nicht verlieren. In diesem Sinne
kann das Buch von Blieweis eine sehr wert-
volle Hilfe bieten.

Wien Norbert Greinacher

LIEGE ANDRE, Der glaubhafte Christ.
Uberlegungen mit jungen Menschen. (203)
Verlag Herder, Freiburg 1965. Kart. lam,
DM 12.80.

Lebendig und frisch setzt der Autor die
gute, alte Tradition der christlichen Bildungs-
und Erbauungsliteratur fort. Wie so oft, ist
auch hier der Originaltitel gliicklicher gewzhlt:
,Jeune homme, léve toi” — junger Mann,
steh auf! Angesprochen ist nicht ,der” Christ,
sondern ein gebildeter, katholischer, junger
Mann, der noch einer in etwa intakten Pfar-
rei angehort; zwar revoltierend, aber doch
voll guten Willens, sich im Sinne kirchlicher
Erziehungsarbeit geistig und religids for-
men zu lassen. Lebt man wie ich im nord-
deutschen Raum, dann kann man nur fest-
stellen: Eine rare Spezies! Die jungen Mén-
ner aber, die sich dem reichgegliederten
Strom der Aufrufe und Katechesen, den re-
ligionsphilosophischen Erwidgungen und teil-
weise harten Diskussionen des Buches aus-
setzen, werden gepackt und bereichert wer-
den. Dabei besticht zunichst die Form: Auch
der Vielbeschiftigte kann die kleinsten Liik-
ken des Tages mit einem der kurzen Ab-
schnitte bereichern, die inhaltlich geschlos-
sen, von einer genau sitzenden Uberschrift

18%

eingeleitet werden. Ich nahm mir oft vor,
die Lektiire an einem bestimmten Punkt ab-
zubrechen, wenn andere Pflichten riefen, und
ertappte mich dann, wie ich mich von den
Zwischeniiberschriften von Abschnitt zu Ab-
schnitt ziehen lief. Wie beneidenswert ist
doch diese gallische Klarheit und Eloquenz!
Das ist auch gleich ein Lob fiir den Uber-
setzer Hans Kals, dessen Kunst den franzo-
sischen Schwung in unser trockeneres Idiom
durchgelassen hat. Freilich nicht ganz ma-
kellos, denn gelegentlich kommt tippisch-
teutonisch ein Gebilde gestelzt, etwa der Art:
,Vielleicht ist hiermit der Augenblick ge-
kommen, um diese Sache einmal klarzu-
stellen” (61). Das tut weh!

Wie es jetzt auch im katholischen Bereich
iiblich ist, wird die Heilige Schrift, so gut
wie ausschlieBlich Neuen Testaments, in rei-
cher Fiille herangezogen; freilich mehr zur
Bestitigung und Illustrierung der Thesen des
Verfassers, denn eine thematische Entwick-
lung aus dem Schriftwort selbst bleibt doch
die Ausnahme. Doch was vermag die Schrift
selbst nicht, wenn einer erst einmal veranlafSt
wurde, sie aufzuschlagen!

So werden also die Fragen angegangen, die
in den Diskussionen und einsamen Erwa-
gungen junger und alter Christen betrachtet
werden wollen: Was bedeutet Jesus Christus
mir selbst, unserer Zeit? Wie stehen wir Ge-
tauften in der Kirche zu unserer Kirche?
Was bedeutet uns unsere Pfarrei und wie
konnen wir sie bauen helfen? Was ist es
mit Liebe und Ehe, mit Beruf und Frei-
zeit? — Und so werden nun Gebetspraxis
und Sakramentsfrommigkeit unter die Lupe
genommen, so wird auch eine Lanze fiir die
Werkfreudigkeit gebrochen und auch das
kirchengeschichtlich so leidige Thema Tole-
ranz nicht fiir tabu geachtet. Vieles muf
bei der Spannweite des Unternehmens bei
nur 200 Seiten Umfang im Ansatz und in
der Deklamation stecken bleiben. So steht
es mit den vieldimensionalen Problemen:
Vaterland, Staat, Politik, die kurzerhand auf
die Flache projiziert werden. Doch welches
Buch lieBe nicht Wiinsche offen, wenn es
nur erst gepackt hat?

Die philosophisch-theologischen Wurzeln lie-
gen fest im traditionellen Neu-Thomismus;
fast beneidenswert fest. Es ist daher schade,
bei der Gesamtanlage des Werkes, da8 man-
che der Fragenkreise nicht angesprochen wer-
den, die in den Diskussionen junger Man-
ner und im Kampf mit dem Neuheidentum
stark kontrovers sind: Die Nichtchristlichen
Religionen, die Konfessionsverschiedenen
Christen, der Gedanke der biologischen und
kosmischen Entwicklung, die (angebliche) Er-
oberung des Kosmos, die biologische Zu-
kunft der Menschheit... Auch an einem
solchen Buch merkt der engagierte Leser,
wieviel Zeit seit 1961, dem Erscheinungs-
jahr des franzdsischen Originals, in der Kir-
che vergangen ist! Hat das Buch schon eine

275



Fortsetzung — nach dem Konzil — geschrie-
ben?
Berlin Werner Lauterbach

ARNOLD FRANZ XAVER, Pastoraltheolo-
gische Durchblicke. Das Prinzip des Gott-
Menschlichen und der geschichtliche Weg der
Pastoraltheologie. (319) Verlag Herder, Frei-
burg 1965. Kart. lam. DM 17.80.

Der Autor, wegen seiner pastoraltheologi-
schen Verdffentlichungen weit bekannt, weist
mit diesem Buch die dramatische Entwick-
lung und Dialektik, die das pastoraltheolo-
gische, das liturgische, das katechetische und
kerygmatische Denken und Tun im Laufe der
Geschichte genommen hat, auf.

Der erste Teil stellt die Bedeutung des Prin-
zips des Gott-Menschlichen fiir die Pastoral
heraus. Er =zeigt die Wirksamkeit dieses
Prinzips in den Vorgingen der Heilsver-
mittlung und des Heilsprozesses. Es wird
von ihm die Bedeutung der Heilsvermitt-
lung in der Verkiindigung und im liturgisch-
sakramentalen Wirken aufgezeigt. Der Autor
weist in der Zusammenfassung des ersten
Teiles darauf hin, daf ,dieses gott-mensch-
liche Prinzip zutiefst im Wesen des Chri-
stentums als der Religion des gott-mensch-
lichen Mittlers begriindet ist” (88). Daraus
ergibt sich, da eine Schmilerung des mensch-
lichen wie des gottlichen Prinzips im theolo-
gischen Denken jeweils auch entsprechende
Folgen in der Seelsorge und in der Frommig-
keit zur Folge habe. Der zweite Teil legt
den geschichtlichen Weg anthropozentrischer
Pastoraltheologie dar. Die Einwirkung der
Aufklirung, der Einbruch der Zeitphilosophie
in die kirchliche Theologie haben die Pa-
storaltheologie empfindlich getroffen. Arnold
setzt sich mit dem Gestaltwandel des Kir-
chenbegriffes und mit den Auswirkungen
der Aufkldrungspastoral des 19. und 20. Jahr-
hunderts auf die Glaubenskatechese und
das liturgische Verstindnis auseinander, wo-
bei er die Uberbetonung des amtpriester-
lichen Wirkens und die Einengung des Sub-
jektes der Liturgie aufzeigt. Es sind Fragen,
die im 2. Vatikanischen Konzil lange Dis-
kussionen auslésten und neue Orientierun-
gen erfuhren. Jansenistische Pastoral, pieti-
stische Anthropologie, iibertriebener Objek-
tivismus nachtridentinischer Pastoral bis zur
mechanischen Memoriermethode (197—206)
werden in ihren negativen und positiven
Ertrigen behandelt. Im dritten Teil geht der
Verfasser auf die Entwicklung theozentrischer
Pastoraltheologie ein. Es folgen die Darle-
gungen iiber die Auseinandersetzungen mit
dem deistischen Gottes- und Weltbild, die
Darlegung iiber den Einfluf traditionali-
stisch-theozentrischer Vorentscheidungen auf
Theologie und Kirche und der Hinweis auf
die reformerischen Ansdtze in der Kirche.
Mit viel Interesse liest man (261—292), wie
Joh. M. Sailers biblischer Pastoralentwurf
neue Wege bahnte und die Tiibinger pasto-

276

raltheologische Schule, getragen von Joh.
Bap. Dreys pastoraltheologischen Antrieben,
Joh. Bap. Hirschers kerygmatischer Reformen
und Anton Grafs ekklesiologischen Konzep-
tionen der praktischen Theologie aus der
Idee der sich in die Zukunft hinein erbau-
enden Kirche, fiir die neue Pastoraltheologie
entscheidende Wirkungen ausiibte.

Arnold schenkte uns in diesem Buch eine
interessante Einfithrung in das Werden heu-
tiger Pastoraltheologie. Gerade im letzten
Teil spiirt man, wie er die Idee des grofien
Pastoraltheologen Joh. M. Sailer als Wei-
chenstellung einschitzt (265). Das Werk ist
keine Sammlung von Rezepten fiir die prak-
tische Seelsorge, sondern eine wissenschaft-
liche Abhandlung in konzentrierter Sprache.
Es setzt Aufgeschlossenheit und verschie-
dene Kenntnisse voraus. Wer sich aber die
Miihe nimmt, es durchzustudieren, wird ein
besseres Verstidndnis fiir den Sinn der Pa-
storaltheologie erhalten und wesentlich in die
Zielsetzung dieser theologischen Disziplin
eingefiihrt. Es ist fiir alle jene, die in der
Lehrtatigkeit stehen, von wirklicher Bedeu-
tung, dieses Buch zu lesen, die diese Ab-
handlungen fiir alle Sparten der Pastoral
und nicht zuletzt auch fiir die Katechetik
wichtige Perspektiven aufweist. Es konnte
aber auch eine wirkliche Bereicherung fiir
jene Seelsorger bringen, die mehr in das
Werden der Kirche und ihr Wirken in die
jeweilige Zeit Einsicht nehmen wollen.

HOSTIE RAYMOND, Das Gesprich in der
Seelsorge. (223) Otto-Miiller-Verlag, Salz-
burg 1965. Kart. S 88.—.

Das Buch wendet sich in erster Linie an den
Priester, an den Seelsorger. Es stellt keine
Sammlung goldener Regeln dar, die man
nur anzuwenden briuchte, um die Seelsorge
vollstindig zu verdndern. Der Autor will
als Pastoralpsychologe die entscheidenden
Phasen zwischenmenschlicher Begegnung be-
leuchten und darlegen. Dabei geht er an
grundsitzlichen notwendigen Fragen prie-
sterlicher Vorbereitung und Ausbildung nicht
vorbei. Er behandelt natiirlich nicht alle
Sitg.lationen, sondern greift Grundanliegen
aur.

Der Priester kann seine Aufgabe als Ge-
sprachspartner und geistlicher  Berater
(1. Teil) nicht ohne psychologische Kenntnisse
erfiillen und ohne die Erfahrung der grofien
Seelenfiithrer. Hostie geht ein auf die Funk-
tion des geistlichen Beraters (22), da sich
nur wenige Studien mit den psychologischen
Komponenten beschiftigt haben. Vorbedin-
gungen, die Gesprichstechnik, die Grundhal-
tungen und die Merkmale des Dialoges fiih-
ren in die Fragen ein. Diese Hinweise diir-
fen nicht iibersehen werden, obwohl sie im
Verhiltnis zum ganzen Buch kurz ausge-
fithrt sind. Sie sind sehr wichtig.

Die Hauptmerkmale des Dialoges (2. Teil)
werden dargelegt. Die Freiheit, den Dialog



