Fortsetzung — nach dem Konzil — geschrie-
ben?
Berlin Werner Lauterbach

ARNOLD FRANZ XAVER, Pastoraltheolo-
gische Durchblicke. Das Prinzip des Gott-
Menschlichen und der geschichtliche Weg der
Pastoraltheologie. (319) Verlag Herder, Frei-
burg 1965. Kart. lam. DM 17.80.

Der Autor, wegen seiner pastoraltheologi-
schen Verdffentlichungen weit bekannt, weist
mit diesem Buch die dramatische Entwick-
lung und Dialektik, die das pastoraltheolo-
gische, das liturgische, das katechetische und
kerygmatische Denken und Tun im Laufe der
Geschichte genommen hat, auf.

Der erste Teil stellt die Bedeutung des Prin-
zips des Gott-Menschlichen fiir die Pastoral
heraus. Er =zeigt die Wirksamkeit dieses
Prinzips in den Vorgingen der Heilsver-
mittlung und des Heilsprozesses. Es wird
von ihm die Bedeutung der Heilsvermitt-
lung in der Verkiindigung und im liturgisch-
sakramentalen Wirken aufgezeigt. Der Autor
weist in der Zusammenfassung des ersten
Teiles darauf hin, daf ,dieses gott-mensch-
liche Prinzip zutiefst im Wesen des Chri-
stentums als der Religion des gott-mensch-
lichen Mittlers begriindet ist” (88). Daraus
ergibt sich, da eine Schmilerung des mensch-
lichen wie des gottlichen Prinzips im theolo-
gischen Denken jeweils auch entsprechende
Folgen in der Seelsorge und in der Frommig-
keit zur Folge habe. Der zweite Teil legt
den geschichtlichen Weg anthropozentrischer
Pastoraltheologie dar. Die Einwirkung der
Aufklirung, der Einbruch der Zeitphilosophie
in die kirchliche Theologie haben die Pa-
storaltheologie empfindlich getroffen. Arnold
setzt sich mit dem Gestaltwandel des Kir-
chenbegriffes und mit den Auswirkungen
der Aufkldrungspastoral des 19. und 20. Jahr-
hunderts auf die Glaubenskatechese und
das liturgische Verstindnis auseinander, wo-
bei er die Uberbetonung des amtpriester-
lichen Wirkens und die Einengung des Sub-
jektes der Liturgie aufzeigt. Es sind Fragen,
die im 2. Vatikanischen Konzil lange Dis-
kussionen auslésten und neue Orientierun-
gen erfuhren. Jansenistische Pastoral, pieti-
stische Anthropologie, iibertriebener Objek-
tivismus nachtridentinischer Pastoral bis zur
mechanischen Memoriermethode (197—206)
werden in ihren negativen und positiven
Ertrigen behandelt. Im dritten Teil geht der
Verfasser auf die Entwicklung theozentrischer
Pastoraltheologie ein. Es folgen die Darle-
gungen iiber die Auseinandersetzungen mit
dem deistischen Gottes- und Weltbild, die
Darlegung iiber den Einfluf traditionali-
stisch-theozentrischer Vorentscheidungen auf
Theologie und Kirche und der Hinweis auf
die reformerischen Ansdtze in der Kirche.
Mit viel Interesse liest man (261—292), wie
Joh. M. Sailers biblischer Pastoralentwurf
neue Wege bahnte und die Tiibinger pasto-

276

raltheologische Schule, getragen von Joh.
Bap. Dreys pastoraltheologischen Antrieben,
Joh. Bap. Hirschers kerygmatischer Reformen
und Anton Grafs ekklesiologischen Konzep-
tionen der praktischen Theologie aus der
Idee der sich in die Zukunft hinein erbau-
enden Kirche, fiir die neue Pastoraltheologie
entscheidende Wirkungen ausiibte.

Arnold schenkte uns in diesem Buch eine
interessante Einfithrung in das Werden heu-
tiger Pastoraltheologie. Gerade im letzten
Teil spiirt man, wie er die Idee des grofien
Pastoraltheologen Joh. M. Sailer als Wei-
chenstellung einschitzt (265). Das Werk ist
keine Sammlung von Rezepten fiir die prak-
tische Seelsorge, sondern eine wissenschaft-
liche Abhandlung in konzentrierter Sprache.
Es setzt Aufgeschlossenheit und verschie-
dene Kenntnisse voraus. Wer sich aber die
Miihe nimmt, es durchzustudieren, wird ein
besseres Verstidndnis fiir den Sinn der Pa-
storaltheologie erhalten und wesentlich in die
Zielsetzung dieser theologischen Disziplin
eingefiihrt. Es ist fiir alle jene, die in der
Lehrtatigkeit stehen, von wirklicher Bedeu-
tung, dieses Buch zu lesen, die diese Ab-
handlungen fiir alle Sparten der Pastoral
und nicht zuletzt auch fiir die Katechetik
wichtige Perspektiven aufweist. Es konnte
aber auch eine wirkliche Bereicherung fiir
jene Seelsorger bringen, die mehr in das
Werden der Kirche und ihr Wirken in die
jeweilige Zeit Einsicht nehmen wollen.

HOSTIE RAYMOND, Das Gesprich in der
Seelsorge. (223) Otto-Miiller-Verlag, Salz-
burg 1965. Kart. S 88.—.

Das Buch wendet sich in erster Linie an den
Priester, an den Seelsorger. Es stellt keine
Sammlung goldener Regeln dar, die man
nur anzuwenden briuchte, um die Seelsorge
vollstindig zu verdndern. Der Autor will
als Pastoralpsychologe die entscheidenden
Phasen zwischenmenschlicher Begegnung be-
leuchten und darlegen. Dabei geht er an
grundsitzlichen notwendigen Fragen prie-
sterlicher Vorbereitung und Ausbildung nicht
vorbei. Er behandelt natiirlich nicht alle
Sitg.lationen, sondern greift Grundanliegen
aur.

Der Priester kann seine Aufgabe als Ge-
sprachspartner und geistlicher  Berater
(1. Teil) nicht ohne psychologische Kenntnisse
erfiillen und ohne die Erfahrung der grofien
Seelenfiithrer. Hostie geht ein auf die Funk-
tion des geistlichen Beraters (22), da sich
nur wenige Studien mit den psychologischen
Komponenten beschiftigt haben. Vorbedin-
gungen, die Gesprichstechnik, die Grundhal-
tungen und die Merkmale des Dialoges fiih-
ren in die Fragen ein. Diese Hinweise diir-
fen nicht iibersehen werden, obwohl sie im
Verhiltnis zum ganzen Buch kurz ausge-
fithrt sind. Sie sind sehr wichtig.

Die Hauptmerkmale des Dialoges (2. Teil)
werden dargelegt. Die Freiheit, den Dialog



anzufangen, fortzufithren und ein Ende zu
setzen, muf fiir beide gewahrt bleiben. Das
Wesen des Gespriches scheint im ,Ausspre-
chen” zu liegen, dem das ,Zuhdren” (84)
entspricht. Dieses setzt voraus das Schwei-
gen, das Begreifen des anderen, was zum
immer mehr Aussprechen des anderen fiihrt.
All diese Gedanken miissen vom Leser auf
die verschiedenen Menschentypen und Grup-
pen umgedacht werden. Der Dialog soll
zum BewufRtwerden des eigenen Fiihlens des
Gesprachspartners werden und schlieflich zur
echten Stellungnahme fiihren. Dabei weist
Hostie auf eine entscheidende Tatsache hin:
,Der Berater muf eine doppelte Klippe
vermeiden: Er wird die Gewinnung eines
Standpunktes nicht mit Autoritdt herbei-
fithren, und er wird sich hiiten, deren Er-
gebnisse vorherzusagen” (136). Der Zeit-
mangel kann den Seelsorger sehr leicht
abdringen und diese eigene Stellungnahme
des Gesprachspartners vereiteln. Aber nur
dann, wenn sich der Partner findet und selbst
seine Meinung erwirbt, wird ihm die volle
Freiheit wiedergegeben oder gelassen.

Die drei Hauptformen des Dialoges behan-
delt der dritte Teil, Darin werden wertvolle
Anregungen gegeben, die das besondere Wei-
terdenken durch den Seelsorger verlangen,
da er sonst im konkreten Dialog doch
schwer die rechten Wege findet. Hostie driickt
es so aus: ,Auf diese Weise haben wir ge-
zeigt, dal der Dialog in der Seelsorge, dessen
Wirksamkeit wir uns bemiiht haben zu zei-
gen, keineswegs ein Wundermittel ist, das
man zu jeder Zeit auf jedermann anwenden
kann! Der Dialog in der Seelsorge ist an-
gebracht, wenn der Gesprichspartner fihig
ist, eine personliche Stellungnahme zu ver-
wirklichen, und zwar dank der Gegenwart
des Priesters, der hort, erkldrt und deutet,
was der Partner immer deutlicher zum Aus-
druck bringt” (210). Im Schlufiteil bringt
Hostie einige grundsitzliche Themen, die im
Dialog stark in den Vordergrund treten. Es
wire fiir den Seelsorger giinstig, wenn er
sich allgemein auf das Gesprich solcher The-
men vorbereitete. Begriilenswert ist die
knappe Literaturangabe, die auch fiir den
Priester im allgemeinen greifbar sein wird
und studierbar zu sein scheint. Zur Wei-
terbildung in der Pastoraltheologie ist dieses
Werk dem aufgeschlossenen Priester sehr zu
empfehlen.

CARROUGES MICHEL, Volk Gottes — My-
thos und Wirklichkeit. Eine Standortbestim-
mung (162.) (Werdende Welt.” Analysen und
Aspekte zur Orientierung des Christen. Bd. 6)
Lahn-Verlag, Limburg 1965, kart. DM 12.80.

Der Autor, vom Beruf Jurist, Schriftsteller
und Familienvater, wirft einen offenen Fra-
genkomplex iiber die Stellung des Laien in
der Kirche auf. Daniélou sagt mit Recht in
der Einleitung: ,In einer Stunde, in der das
Problem der Laienschaft den ersten Platz in

der Aktualitit der Kirche einnimmt, muf
das mutige Buch von Michel Carrouges ein
lebhaftes Echo wedken. Indem er schonungs-
los die heutige klerikale Redeweise anpran-
gert, mit der man die Probleme zu losen
glaubt, indem man vom ,miindigen Laien’
oder von der JForderung des Laien’ spricht,
rithrt er an wirkliche Probleme. Mit Michel
Carrouges meldet sich die authentische
Stimme des Laien. Sie bringt das Unbe-
hagen zum Ausdruck, das viele Christen be-
driidkt. Vor allem aber gibt sie einen Aus-
blick auf die wirkliche Lésung” (7 £.). Damit
ist bereits eine wesentliche Beschreibung des
Buches gegeben.

M. Carrouges weist auf die problematischen
Ausdriicke hin (19), auf die Widerspriiche,
wie sie in den Worten , Laieninstitut”, ,miin-
dige Christen” usw. stecken (21, 25, 27). Er
nimmt die Apostel der ,neuen Welle”, die
nur mit Statistiken u. dgl. alles 16sen wollen,
unter die Lupe (22) und sagt iiber den Prie-
ster: ,Fithlt er sich aber als Techniker des
Heiligen, so lauft er Gefahr, eher Roboter
zu fabrizieren als in den Herzen der Men-
schen den Glauben zu erwecken (22).” Er
fragt nach dem ,Warum der Passivitit der
Massen der Laien in der Kirche” (28) und
spricht iiber den ,Klerus zwischen zwei
Feuern” (30). Er stellt fest: ,So gern er
,miindige Laien’ haben mochte, die im-
stande sind, sich ihrer Aufgabe riidkhaltlos
zu widmen, so sehr fiirchtet er es, mit ihnen
wie mit seinesgleichen sprechen zu miis-
sen (30). Er spricht iiber die Verbildung
der Spezialisten und sieht die positiven Sei-
ten der Predigten des alten Landpfarrers (31).
Er geht auf die geschichtliche Situation der
Laien in der Kirche ein und beschreibt die
heutige Lage: ,Die Klerikalisierung der Kir-
che bringt die Trigheit und Gleichgiiltigkeit
der Laien hervor. Die einen ergeben sich
darein ohne Schmerz und gewohnheitsmi-
Big, sie leben in der Kirche im Schlepptau
der Geistlichen, ohne sich auch nur zu be-
miihen, die geringste Initiative zu entwik-
keln; die anderen empéren sich und zerrei-
@en alle Bande mit der Kirche (64).” ,Ent-
weder will man, daf die Kirche die Masse
des Volkes beseelt, dann muff man aber
auch damit einverstanden sein, daf8 das Volk
sich in der Kirche betitigt. Oder aber bringt
die Kirche vor den Volksbewegungen in
Sicherheit, dann wandert das Leben des Vol-
kes aus der Kirche ab, gleichviel wohin. Es
ist so, wie Lenin, der kein Kirchenvater war,
sagte — er hatte beziiglich der Massen eine
grofe Erfahrung —: Wenn man Versamm-
lungen veranstaltet, bei denen die Leute sich
langweilen und nicht frei sprechen kdnnen,
dann stimmen sie mit den Fiilen ab, das
heift, sie gehen auf Nimmerwiedersehn
fort (65).” Ein interessantes Wort: ,In dem
Augenblick, in dem das Volk im Staate das
Mitspracherecht zuriickerhielt, hat der Kle-
rus nicht daran gedacht, es ihm in der Kirche

277



