anzufangen, fortzufithren und ein Ende zu
setzen, muf fiir beide gewahrt bleiben. Das
Wesen des Gespriches scheint im ,Ausspre-
chen” zu liegen, dem das ,Zuhdren” (84)
entspricht. Dieses setzt voraus das Schwei-
gen, das Begreifen des anderen, was zum
immer mehr Aussprechen des anderen fiihrt.
All diese Gedanken miissen vom Leser auf
die verschiedenen Menschentypen und Grup-
pen umgedacht werden. Der Dialog soll
zum BewufRtwerden des eigenen Fiihlens des
Gesprachspartners werden und schlieflich zur
echten Stellungnahme fiihren. Dabei weist
Hostie auf eine entscheidende Tatsache hin:
,Der Berater muf eine doppelte Klippe
vermeiden: Er wird die Gewinnung eines
Standpunktes nicht mit Autoritdt herbei-
fithren, und er wird sich hiiten, deren Er-
gebnisse vorherzusagen” (136). Der Zeit-
mangel kann den Seelsorger sehr leicht
abdringen und diese eigene Stellungnahme
des Gesprachspartners vereiteln. Aber nur
dann, wenn sich der Partner findet und selbst
seine Meinung erwirbt, wird ihm die volle
Freiheit wiedergegeben oder gelassen.

Die drei Hauptformen des Dialoges behan-
delt der dritte Teil, Darin werden wertvolle
Anregungen gegeben, die das besondere Wei-
terdenken durch den Seelsorger verlangen,
da er sonst im konkreten Dialog doch
schwer die rechten Wege findet. Hostie driickt
es so aus: ,Auf diese Weise haben wir ge-
zeigt, dal der Dialog in der Seelsorge, dessen
Wirksamkeit wir uns bemiiht haben zu zei-
gen, keineswegs ein Wundermittel ist, das
man zu jeder Zeit auf jedermann anwenden
kann! Der Dialog in der Seelsorge ist an-
gebracht, wenn der Gesprichspartner fihig
ist, eine personliche Stellungnahme zu ver-
wirklichen, und zwar dank der Gegenwart
des Priesters, der hort, erkldrt und deutet,
was der Partner immer deutlicher zum Aus-
druck bringt” (210). Im Schlufiteil bringt
Hostie einige grundsitzliche Themen, die im
Dialog stark in den Vordergrund treten. Es
wire fiir den Seelsorger giinstig, wenn er
sich allgemein auf das Gesprich solcher The-
men vorbereitete. Begriilenswert ist die
knappe Literaturangabe, die auch fiir den
Priester im allgemeinen greifbar sein wird
und studierbar zu sein scheint. Zur Wei-
terbildung in der Pastoraltheologie ist dieses
Werk dem aufgeschlossenen Priester sehr zu
empfehlen.

CARROUGES MICHEL, Volk Gottes — My-
thos und Wirklichkeit. Eine Standortbestim-
mung (162.) (Werdende Welt.” Analysen und
Aspekte zur Orientierung des Christen. Bd. 6)
Lahn-Verlag, Limburg 1965, kart. DM 12.80.

Der Autor, vom Beruf Jurist, Schriftsteller
und Familienvater, wirft einen offenen Fra-
genkomplex iiber die Stellung des Laien in
der Kirche auf. Daniélou sagt mit Recht in
der Einleitung: ,In einer Stunde, in der das
Problem der Laienschaft den ersten Platz in

der Aktualitit der Kirche einnimmt, muf
das mutige Buch von Michel Carrouges ein
lebhaftes Echo wedken. Indem er schonungs-
los die heutige klerikale Redeweise anpran-
gert, mit der man die Probleme zu losen
glaubt, indem man vom ,miindigen Laien’
oder von der JForderung des Laien’ spricht,
rithrt er an wirkliche Probleme. Mit Michel
Carrouges meldet sich die authentische
Stimme des Laien. Sie bringt das Unbe-
hagen zum Ausdruck, das viele Christen be-
driidkt. Vor allem aber gibt sie einen Aus-
blick auf die wirkliche Lésung” (7 £.). Damit
ist bereits eine wesentliche Beschreibung des
Buches gegeben.

M. Carrouges weist auf die problematischen
Ausdriicke hin (19), auf die Widerspriiche,
wie sie in den Worten , Laieninstitut”, ,miin-
dige Christen” usw. stecken (21, 25, 27). Er
nimmt die Apostel der ,neuen Welle”, die
nur mit Statistiken u. dgl. alles 16sen wollen,
unter die Lupe (22) und sagt iiber den Prie-
ster: ,Fithlt er sich aber als Techniker des
Heiligen, so lauft er Gefahr, eher Roboter
zu fabrizieren als in den Herzen der Men-
schen den Glauben zu erwecken (22).” Er
fragt nach dem ,Warum der Passivitit der
Massen der Laien in der Kirche” (28) und
spricht iiber den ,Klerus zwischen zwei
Feuern” (30). Er stellt fest: ,So gern er
,miindige Laien’ haben mochte, die im-
stande sind, sich ihrer Aufgabe riidkhaltlos
zu widmen, so sehr fiirchtet er es, mit ihnen
wie mit seinesgleichen sprechen zu miis-
sen (30). Er spricht iiber die Verbildung
der Spezialisten und sieht die positiven Sei-
ten der Predigten des alten Landpfarrers (31).
Er geht auf die geschichtliche Situation der
Laien in der Kirche ein und beschreibt die
heutige Lage: ,Die Klerikalisierung der Kir-
che bringt die Trigheit und Gleichgiiltigkeit
der Laien hervor. Die einen ergeben sich
darein ohne Schmerz und gewohnheitsmi-
Big, sie leben in der Kirche im Schlepptau
der Geistlichen, ohne sich auch nur zu be-
miihen, die geringste Initiative zu entwik-
keln; die anderen empéren sich und zerrei-
@en alle Bande mit der Kirche (64).” ,Ent-
weder will man, daf die Kirche die Masse
des Volkes beseelt, dann muff man aber
auch damit einverstanden sein, daf8 das Volk
sich in der Kirche betitigt. Oder aber bringt
die Kirche vor den Volksbewegungen in
Sicherheit, dann wandert das Leben des Vol-
kes aus der Kirche ab, gleichviel wohin. Es
ist so, wie Lenin, der kein Kirchenvater war,
sagte — er hatte beziiglich der Massen eine
grofe Erfahrung —: Wenn man Versamm-
lungen veranstaltet, bei denen die Leute sich
langweilen und nicht frei sprechen kdnnen,
dann stimmen sie mit den Fiilen ab, das
heift, sie gehen auf Nimmerwiedersehn
fort (65).” Ein interessantes Wort: ,In dem
Augenblick, in dem das Volk im Staate das
Mitspracherecht zuriickerhielt, hat der Kle-
rus nicht daran gedacht, es ihm in der Kirche

277



ebenfalls wiederzugeben (66).” Ein schok-
kierender Satz: ,Die Klerikalisierung der
Kirche war der grofie Ansatzpunkt fiir die
Entchristlichung der Welt (66).” Er weist
dann auf die Laien als Verkiinder der Glau-
benswahrheiten hin (71) und untersucht die
Initiativen der christlichen Philosophen (96),
die an der Wende wenig Gehor fanden.

Der 4. Teil ,Der Laienstand heute und in
der Zukunft” (107 ff.) spricht von der Auf-
spaltung des Laienstandes in drei Gruppen
und versucht die Entchristlichung der Mas-
sen, das Entstehen des antiklerikalen und
sogar antireligiosen Laizismus zu erklidren.
In der Ermangelung eines Dialoges zwischen
drinnen und drauBen findet er den Grund
des Aufhérens der Gemeinschaft zwischen
Geistlichkeit und Laien. Dabei bemerkt er,
daf hinter allen revolutiondren Bewegungen
der Laien die Sehnsucht nach Erneuerung
steht. Grundsdtzlich stellt er sich gegen
beide Ubertreibungen: die Klerikalisierung
und den Laizismus (126) und fordert beide
Seiten auf, jede einseitige Stellungnahme
abzubauen und zur Einheit zu finden. Sein
Wort iiber die Kath. Aktion und ihre Be-
deutung wirkt befreiend und offen: ,Die
Katholische Aktion gehdrt zu den wichtig-
sten Faktoren der zeitgendssischen religitsen
Geschichte (128).” Es ist iibrigens zu
bemerken, daf viele Aspekte stark von fran-
zosischen Situationen geprigt sind und fiir
die Gesamtsituation nicht ganz treffen. Er
scheut nicht zuriick, das schwerwiegende
Problem des rechten Verstindnisses der Ka-
tholischen Aktion aufzuzeigen. Er lehnt die
Ausdeutung der KA als Hilfstruppe oder
Liickenbiiffer in der Notzeit ab (138). Er zeigt

KATECHETIK

HALBFAS HUBERTUS, Jugend und Kirche.
Eine Diagnose. (395.) Patmos-Verlag, Diissel-
dorf 1965. Leinen DM 24.—.

Im ersten einleitenden Abschnitt bringt der
Paderborner Religionspiddagoge in groben
Umrissen die Problemgeschichte, die Pro-
blemfrage seines Anliegens mit einem Hin-
weis auf das Quellenmaterial. Im zweiten
und dritten Abschnitt analysiert er ein-
gehend die heutige Jugend und die gegen-
wirtige Kirche sowie das Verhiltnis beider
und schlieft das umfangreiche Werk mit
einem kurzen Ausblick.

Zuerst sucht der Autor einen epochal-
psychologischen Befund von der heutigen
Jugend zu erarbeiten. Er diagnostiziert den
fiir das seelische Leben heute so bedeutungs-
vollen vegetativen Funktionswandel und
stellt das seelische Reifen nach Aufgabe und
Entwicklungserschwerungen heraus. Nach
einer Analyse der Gefiihlswelt, der Stim-
mungslage und der Bedeutung des Gewis-
sens folgt ein diesbeziiglicher Befund der
heutigen Jugend. Diese ist gut charakterisiert

278

auf, daf} die beiden ,Hierarchien” der Laien
und der Priester noch keine volle gemein-
same Losung gefunden haben (139/140).
Er findet es wichtig, da man sehe, daf die
Laienschaft in der Kirche ,ein Volk ohne
berufenen Vertreter” sei (155). Dieser scharf
pointierte Satz will ein Anliegen herausstel-
len, aber zugleich sagt er seine positive Aus-
sicht: ,Die grofen, durch die Katholische
Aktion erzielten Fortschritte und die noch
bestehenden Schwierigkeiten scheinen wuns
nichts anderes zu sein als die Morgenrote
dieser neuen Zeit (157).” Er mahnt schlie3-
lich, daf man alle Fragen klar iiberlegen
mufl. Er schlieBft mit der positiven Aussicht
der ,Wiedergeburt des Laienstandes (161).”
Manche Fragen sind durch die Konzilsdoku-
mente wohl inzwischen klargestellt.

Das Buch gehort zur kritischen Uberlegung
in die Hinde der Priester und verantwortli-
cher Laien. Es ist leicht geschrieben und hat
in seiner offenen, manches Mal nicht gerade
milden Sprache etwas Befreiendes an sich.
Nimmt man die gegebenen Anregungen zur
positiven Uberlegung, so konnen sie sehr
wertvoll werden. Niemals diirften sie zur
gegenseitigen Kritik ausgeniitzt werden. Dies
widerspriche dem katholischen Laienautor,
der mit diesem Buch fiir geistig reife Laien
einen Weg fiir die Gemeinschaft der Kirche
als handelndes Volk Gottes aufzeigen wollte.
»Damit aber das Leben der Kirche das Leben
des Volkes zutiefst durchdringen kann, mufl
das Leben des Volkes das der Kirche zu-
tiefst durchdringen (162).” Das Buch ist fiir
Priester und erwachsene fiihrende Laien in-
teressant.

Linz/Donau Alois Wagner

und eingehend gedeutet. Die Analyse der
Denkfunktionen nach der Grundeinteilung
von Lersch und der entsprechende Befund
der heutigen Jugend sucht zu zeigen, daf
der Jugendliche in der pluralistischen Gesell-
schaft ohne Fithrung zum Scheitern verur-
teilt ist. In der Willensbildung und dem
Entscheidungsvermdgen wird die religidse
und berufliche Entscheidung breit heraus-
gearbeitet, vor allem die Entscheidung und
Betreuung in bezug auf den geistlichen
Beruf. ,Ob aber wirklich alles Erkennen
gewollt sein mufl”, sei dahingestellt (401).

Der Befund iiber Erotik und Sexualitét
schlieBt sich mehr als genug hart an Kinsey
an, bringt aber auch an Hand der Literatur
einen tiefen realistischen Einblick in das
Liebesleben der Jugend von heute mit einem
Aufruf zu pidagogischer Fithrung. Fiir die
Vorbildorientierung liefern die Erhebungen
von Bertlein eine wertvolle Grundlage. Ein
Kapitel iiber die menschliche und christliche
Reife, dessen religitse Erdrterungen m. E.
unbefriedigend sind, bildet den Abschluf8



