
UD Wider den dreifachen Ehe- mindest VO:  » Gott geduldete Ehe! Ferner:
zweck. Eine Handreichung für die Geel- Verhält e5 sich Wirkli:  eit icht 5
OTSC. 97.) Verlag Styrla, Graz 1965 art. das Merkmal der Moralität an denke
4 7.80, fr 9,.4|  O die Naturehe TrSst ur Willenseinigung

hat sich ZUum iel gesetzt, „dem ural- hinzutritt? Indem sich weıl Partner C1I1L-
ten un überaus widerspenstigen Problem seit1ig den Ehewillen kundtun, unterscheidet
des Ehezwecks den Leib rücken. Es sich ihr ges  Jlechtliches er.  en zueinan-
soll sich dabei nicht ıne unfruchtbare der grundsätzlich VO:  - jedem anderen Ge-

schlechtsverhältnis.oder müßige Spekulation handeln, sondern
Zum Schluß noch ıne anze für Doms.die Bewältigung einer eminent wichtigen Wenn 1m Konzilsschema 1m Abschnittpastoralen Aufgabe“ (15) Er sucht den der

E immanenten weck finden, den die über „Würde der Ehe und Familie‘ die PCI-
Natur selbst 1n die Ehe gelegt hat. Im sonale Liebe der Ehegatten VOT der Frucht-
Vorwort gibt der V£f zuerst die Begriffs- arkeit der Ehe rangilert, O ist dies icht
bestimmung des Zweckes nach Thomas V, zuletzt sein Verdienst und eine Anerkennung
un:! Trendelenburg: „Der weck ist die seiner Gedanken.
bleibende und innewohnende Seele i1nes chwaz/Tirol 0se' Steindl
jeden Dinges” und „Bei den offenbar iel-

DOMS HERBERT, Gatteneinheit un Nach-strebigen Wesen wird das weck genannt, kommenschaft. (IX und 145.) Walberbergerworauf das Streben des Handelnden gerich- Studien dertet ist, worin es ZUr Ruhe kommt“ (12/13) Albertus-Magnus-Akademie,
Im Kapitel „Geschichtlicher Streifzug“ wird Theologische Reihe 2 Verlag Matthias
dann VO: Ehezweck 1 und NT, bei Grünewald, Mainz 1965 Leinen 17.80
den Kirchenvätern, Theologen, Kanonisten, Herbert Doms kommt das Verdienst ZReformatoren und Philosophen gesprochen sich schon 1935 1n seinem Buch „Vom(17—35), 1n den drei folgenden Kapiteln S5inn und Zweck der Ehe“ mıit der Lehre VO:
(Die Erhaltung der Art, Graue Theorie 1mM finis der Ehe und des ell  en Aktes kri-
Wanken, Eine Musterkarte nTeEeUEIeTr Wesens- tisch auseinandersetzte. Er wollte dadurch
zwecke der Ehe) sich der Vf£f mit der
traditionellen Lehre und mıiıt den LEUEUTEeN

STIO: geben, diese Lehre 1LE  - durch-
denken Vielleicht hätte sich ine ruhige undAuffassungen e.  ber den weck der Ehe aus- organische Weiterentwicklung der ezweck-

einander, VOorT allem mıiıt Doms (37—70), lehre daraus entwickeln können, wenn dieund legt dann Schlußkapitel seine eigene 1rı Autorität damals seine edanken
Meinung dar (71—97) Worin liegt Z1U:  z der für diskutabel efunden hätte. Möglicher-

e immanente Ehezweck? icht ın der weise hätte dann die den etzten JahrenZeugung VO:  3 Nachkommenschaft, auch icht jäh aufbrechende weil überfällige Dis-
ın der gegenseitigen Ergänzung oder 1n der kussion die Ehefragen, von der sich
Gefährtenschaft U, dg]l., sondern „der weck
der Ehe kann LUr eın moralischer sein ..

Priester und Eheleute Klärung erhoffen,
Sein Buch

Der wahre Wesenszweck der Ehe ist die der
weniger Verwirrung gestiftet.
„Gatteneinheit und Nachkommenschaft“Menschenwürde angemMeESSECNEeE, das heißt sitt- greift icht direkt diese Diskussion ein,iche Gestaltung eines Geschlechtsverbandes“ ber Doms stellt seine Darlegungen ewuß

(88) Und weiter: P  1e Ehe bezweckt nicht, 1n ihren Zusammenhang. Er weist hin „aufKinder auf die Welt kommen, sondern icht genügend beachtete Gesichtspunkte, die
©  C> das geschehen soll“ (91) einer kritischen Vorsicht gegenüberDiese Auffassung des Vf£ ist ber weder neu hen traditionellen Formulierungen und The-noch allgemeingültig. Sie ist icht NeU, denn se‘  3 mahnen“‘ (VII), und bringt Materialien

Oga bei den vielgeschmähten Kanonisten und Gedanken AT Grundlegung der theolo-kann nachgelesen werden, daß die Ehe die
geordnete und menschenwürdige Triebbe-

gischen Diskussion bei. Er ält es5 für Be-

friedigung ezweckt
ährlich, „die drängenden TODleme der

(Hanstein, Knecht, moraltheologischen und pastoralen Periphe-Schönsteiner , a.), LUr mit dem Unter- rıe der Ehenöte diskutieren, ohne be-schied, daß der Vf£E darin 9008 den eigentli- achten, etwa der Wandel manchenchen Wesenszweck rblickt, während die bis- empirischen Erkenntnissen einen verändertenherige Auffassung darin einen der wel Ansatz 1n den Fundamenten der Fragen Ver-Nebenzwecke sah. Sie ist aber auch icht langt” (IX)allgemeingültig. Der immanente Ehezweck Im ersten Kapitel fragt Doms nach dem finismuß für jede Art VO:  »3 Ehe gelten, für die operis des enelıiıchen Aktes Vor allem aufNaturehe, die polygame Ehe Ehe der Pa-
triarchen!), die Notehe un: Zivilehe ebenso Medizin der etzten 150 kommt

Grund der Erkenntnisse VO:  3 Biologie und
wıe für die christliche Ehe! Nun ist ber Be6-ade die Ehe der at. Patriarchen VO  - der

der Überzeugung, die procreatıo prolisicht der finis primarius der ehelichen Ver-
Menschenwürde
Frau aus gesehen sicher icht als ıne „der einigung seın könne; seli denn, INa  ”3 VeI-

angemessene Gestaltung stehe sich ZLU einer schwerlich echtfer-eines Geschlechtsverbandes”“ anzusehen, und tigenden Umdeutung des für die moral-dennoch handelte es S1| dabei eine C theologische Qualifizierung ıner Handlung

3091



bedeutsamen finis operI1s. Für Doms ist die seinen Darlegungen keiner Weise darauf,
copula maritalis „der der Ehe spezifische traditionelle Auffassungen aus biologisch-
Akt der lebendigen Darstellung der enelıchen medizinischer und theologiegeschichtlicher
Zweieinigkeit” (24) Damit möchte Doms Sicht analysieren und kritisch betrach-
aber weder ausschließen, „daß die Ehe, ten, sondern versucht besonders 1M drit-
allgemeinen als naturrechtliche Institution, ten Kapitel einen Ansatz 1n einem
die procreatıo et educatio prolis Z finis erweiıterten theologisch-anthropologischen

Rahmen.primarıius hat, noch dafß der naturgemäße
heliche Akt seiner Form nach dem finis

Er geht dabei VvVor allem VO  o}
Eph 5] aus Bei der Systematisierung

procreativus untergeordnet ist  44 (20) In der verschiedenen Paulusstellen ist aller-
inem das erste Kapitel anschließenden dings hermeneutisch gesehen etwas
Exkurs kommt Doms auf den Unterschied fraglich, ob 1a VO  - inem biblischen
zwischen kanonistischer un: moraltheologi- Schriftsteller einfach Antwort auf Fragen
scher Beurteilung des ehelıchen Vollzuges haben kann, die sich selbst besonders

sprechen. Das zweite Kapitel stellt die ©5 u moderne Details geht Sal
mittelalterliche un die moderne eugungs- nicht stellte.
biologie gegenüber und weist ihre Bedeu- Diese kritischen Bemerkungen wollen freilich
tung für moraltheologische Aussagen auf 1n keiner Weise den außerordentlichen Wert
Im dritten Kapitel versucht Doms seine des Buches VO:  - Doms schmälern; ist dem
rundgedanken vertiefen, indem sich Autor sehr danken für diese Veröffentli-
den theologischen Aspekten der el  en chung, die 1mM Hinblick auf Grundfragen gC-
Gemeinschaft zuwendet. rade für die heutige Diskussion über die
Klar und überzeugend zeigen die usführun- Eheproblematik wertvolle Aufschlüsse gibt
SCn Von Doms, wıe sich die mittelalterli- Mainz
chen biologischen und medizinischen ennt- Otfo Filtzinger
nisse den metaphysischen Überlegungen VRANCKX LU Soziologie der Seelsorge.und moraltheologischen Wertungen nieder- Grundlagen und UsDlıcke für ine soziolo-
geschlagen en und gleichsam metaphy- gische orientierte Seelsorge. (Wer-isch aufgesogen der Theologiegeschichte dende Welt, Analysen un Aspekte ZUr
weitertradiert wurden. Im Au£fbruch und in Orientierung des Christen, Bd. Lahn-Ver-
der stürmischen Weiterentwicklung der bio- lag, Limburg 1965 art. 14.830.
logischen Wissenschaft meldet sich immer
stärker die Notwendigkeit einer uen Deu- Hauptanliegen des Verfassers ist eS, die

tung der scholastischen Begriffe Aus Spannungen zwischen Funktion und Struk-
einem umfassenden Wissen 1n den hier ZU[T:

tur 1mM Sozialen, Charisma und Institution 1M
Religiösen und hier Vor allem in der Kir-Frage stehenden Erkenntnissen der modernen che darzustellen. Dabei wird der funk-Biologie und Medizin gelingt Doms der Auf- tionelle Aspekt besonders betont, werden

weis der Ergänzungsbedürftigkeit traditionel- „informelle Gruppen‘‘ gegenüber UOrganisa-ler ermıinı und Denkschemata. Sehr wert- tiıonen herausgehoben. Der Titel des Werkesvoll sind auch die inweise (besonders 1m
Exkurs des ersten Kapitels), unter welcher ist irreführend, denn 1e anderes und
Rücksicht die kanonistische Beurteilung des mehr erwarten. Aber muß icht die Soziolo-
enelıchen Aktes zustande kommt. Die a11ı0-

gie kurz kommen, wWEe1lll ein Nicht-Be-
rufssoziologe (SO bezeichnet sich der Autornistische Nomenklatur mMU: Fehlschlüssen elbst, 108) iıne Soziologie der Seelsorgeführen, WEe: S1e unbesehen aus ihrem Kon- schreibt? Es werden sekundäre und tertiäre

text in den Zusammenhan moraltheologi- Quellen für Tatbestände angeführt, Zscher Beurteilung des ell!  en Aktes ..  ber- Kıvyant der Schelsky für die Unter-
ommen WITL  d. cheidung von Primär- und Sekundärgruppen
Auch derjenige Leser, der sich icht immer (39 ff), während Charles Cooley
den Argumentationen VO:  3 Doms anschlie- bis längst vorher und auch mıit Be-
Bßen möchte, muß wohl die el als einen der Primärgruppen differen-
geglückten Versuch werten und ernstneh- ziert.
men, den roblemkreis der Ehe und des ehe- Wie der Titel, SO S1IN! auch manche der
lichen Aktes theologiegeschichtlich und bio- gebrauchten Begriffe verwirrend: „Gemein-ogisch durchleuchten, wobei der Autor schaft“ ist entweder alsı verwendet oder

SET  er Weise bemüht ist, weder die chlecht übersetzt, wlıe an maatschappijmittelalterlich-scholastische Sicht in Bausch (171); das mit Gemeinschaft STa Gesell-
un:! Bogen abzutun, noch eine einseitige schaft übersetzt worden se1in dürfte. Manche
Verabsolutierung dieser Sicht hinzunehmen Säatze stehen wıe erratische Blöcke da, groß
Kritisch ware anzumerken, manche Ge- und dunkel Z llw  HM SIN als Wesen
dankengänge stark VO:  » der Auseinander- vorwiegend antidynamisch. Unser Geist will

alles erfassen und einem statischen Bildsetzung mit den Veröffentlichungen VO:  3
Fuchs leben, wWas ber der der umformen. Unsere Auffassung der Gemein-
Einleitung dargelegten Genese des Buches schaft anl einem statischen Bild wWeTlI-
verständlich wird. Doms beschränkt sich in den Und gerade das läßt den Menschen

392


