KARL GASTGEBER
Angst und Hoffnung in der geteilten Welt von heute

Was hier versucht werden soll, ist ein kurzer Aufrif aller jener wichtigsten negativen
und positiven Faktoren, die den Zustand der heutigen Menschheit charakterisieren,
um dann in einem weiteren Schritt die grofen Hoffnungen der geteilten Welt aufzeigen
zu konnen?.

.

Versuchen wir zunichst, einige der wesentlichen negativen Faktoren zu erfassen:

1. Wir miissen eine wachsende Unordnung und Unsicherheit in der Welt feststellen.
Begriffe wie Freiheit, Friede, Gemeinschaft, Recht erhalten in totalitiren Systemen
einen anderen Inhalt.

2. Die Industrialisierung bringt eine fortschreitende Vermassung der Menschheit mit
sich. Typische Erscheinungen dafiir sind sikularisierte, entpersonlichte und geistig un-
interessierte Menschengruppen mit einem beschleunigten Lebensrhythmus, die unter-
einander nur in einem oberflichlichen Kontakt leben und stark von der &ffentlichen
Meinung abhingen. Sie werden von geheimen, nicht durchschaubaren Kriften geleitet.
3. Die selbstindigen patriarchalischen Groffamilien mit ihrer Uberschaubarkeit und
" sozialen Selbstindigkeit lgsen sich immer mehr auf in Kleinfamilien, die zwar in
riesigen Wohnblécken untergebracht sind, aber untereinander kaum nachbarliche Be-.
ziehungen pflegen. Sie sind in ihrer Existenz ganz von der jeweiligen Beschiftigung

- abhingig und geistig von Massenmedien beeinfluf3t.

4. Massenmenschen in Reinkultur finden sich vor allem in den tfotalitdren Staaten,
wo sie durch die stindige Propaganda auf Revolution oder Eroberung gedrillt werden
und kaum mehr selbstindig denken konnen. Solche Polizeistaaten nationaler oder
internationaler Prigung kénnen sich nur behaupten, wenn sie die Bevdlkerung hin-
ter eisernen Vorhingen, Konzentrationslagern und Gefingnisgittern sperren, sie einer
Gehirnwische und stindiger Bedrohung unterwerfen. Eine verhiltnismifig geringe
Zahl von radikalen Funktioniren kann z. B. in China ein 700-Millionen-Volk beherr-
schen. -

5. Trotz UNO und Weltsicherheitsrat bestehen chronische Unruheherde weiter (Zypern,
Berlin, Kaschmir, Vietnam, Mittel- und Siidafrika, Siidamerika). Es fehlt auch nicht an
* immer neuen Ziindstoffen: revolutionire Agitatoren, Rassenkonflikte, Aufstinde gegen
Kolonialmachte, Biirgerkriege und Stammesfehden, Hungerrevolten, Glaubenskampfe,
krasse soziale Unterschiede mit Hungerlohnen, kapitalistische Ausbeutung und Recht-
losigkeit.

6. Weithin folgte dem geistigen Zusammenbruch der bisherigen Weltanschauung eine
religivse Krise, die schlieflich bei vielen zum Atheismus Ffithrte. Der dialektische Ma-
terialismus hat sich weithin durchgesetzt. Die Moglichkeit einer Existenz Gottes wird
bestritten (Sartre), die Vorsehung und Liebe Gottes angesichts der Ungerechtigkeiten
in der Welt verworfen. Religion wird als Opium abgelehnt, da sie das Volk von der
Eroberung des Diesseits ablenkt. Der Mensch zerbricht an der Sinnlosigkeit des Da-
seins, das zu einem absurden Sein zum Tode wird, er empfindet Ekel vor seinem
Leben, alles was ithn umgibt, ist eine groBe Lebensliige.

7. Nach Sartre irrt der Mensch in einem ausweglosen Labyrinth umher, verfillt der
Lebensangst und wird sich selbst zum groBten Feind im Kampf ums Dasein (Homo
homini lupus). Im Menschen selbst herrschen die Triebe wie gierige Bestien, die aus

1) Stark gekiirztes' Referat, gehalten am Weltkongre8 des Katholischen Krankendienstes
(CICIAMS) in Brighton (England) am 7. 6. 1966.

1* e 3



" .: RS m !‘:éh g : B y :
fmma}i; 'vsiﬂ i 3@%% mlwﬂﬁ#hﬁwm,
s : : hm ‘?mffmmm u




/

seiner dunklen unauslotbaren Tiefe hervorbrechen. Das Geheimnis der Bosheit herrscht
iiber das Gute und setzt sich iiberall brutal durch.

8. Selbst die Medizin, die auf gewaltige Erfolge in der Bekimpfung der Seuchen und
Krankheiten hinweisen kann, befindet sich in einem aussichtslosen Kampf mit dem
Tode, den sie nur hinausschieben, nicht aber verhindern kann. Zudem entstehen immer
wieder neue Krankheiten und Zivilisationsschiden, wie z. B. Krebs, Neurosen, Psycho-
sen und Lebensangst, die anscheinend die Titigkeit der Arzte zur Fruchtlosigkeit ver-
dammen.

9. Eine neue Gefahr entsteht dem Menschen in der Selbstmanipulation, indem der
Mensch versucht, sein eigenes Wesen durch Verinderung der Erbmasse, durch Drogen,
Ziichtungen, Gehirnwische usw. grundsitzlich zu dndern. Die Zerstdrung der Person,
ihrer Freiheit und Geistigkeit hat nach diesen Methoden schon erschreckende Ausmafe
angenommen.

10. Trotz aller technischen Fortschritte ist der Mensch gegen die grofen Naturkata-
strophen soviel wie machtlos. Uberschwemmungen, Diirren, Erdbeben bewirken grofte
Hungersnéte. Kriege und Wirtschaftskrisen bedrohen die Existenz von Millionen von
Mensdhen. - :

11. Es ist ein bedrohliches Zeichen, daf8 der Mensch alle seine wissenschaftlichen und
technischen Erfindungen immer wieder dazu miBbraucht, um daraus Vernichtungs-
waffen von erschrecklichem Ausmaf zu produzieren. Die riesige Anhiufung von ABC-
Waffen, die immensen Ausgaben fiir Kriegsriistungen sind der drohende Hintergrund
fiir den kalten Krieg, der in unverminderter Hirte weitergeht. Nur mit Miihe kann .
durch Abschreckung und oft lange schwierige Verhandlungen das verlorengegangene
Gleichgewicht einigermaBen bewahrt werden.

12. Der Mensch steht vor seinem eigenen Wesen wie vor einem Ritsel. Er kann sich
kaum eine Antwort geben iiber den Sinn des Schmerzes, des Bisen, des Todes und aller
jener Dinge, die jenseits des Todes liegen.

Wollen wir uns jetzt auch nach den positiven Faktoren, die sich in der Menschen-
gesellschaft zeigen, umsehen:

1. Es vollzieht sich ein in der Geschichte der Menschheit noch kaum in einem solchen
Ausmafl dagewesener Strukturwandel von der Agrarkultur zur Industriekultur. Ge-
fordert wird er durch die bahnbrechenden Forschungen der Naturwissenschaft und
Technik, er zieht aber auch alle wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Belange mit
sich und ermdglicht ein immer gewaltigeres Anwachsen der Bevélkerung und eine
erstaunliche Steigerung des Lebensstandards. Die Industriekultur bringt Reichtum in
das Land und ermoglicht dem Menschen durch die Automation eine immer groRere
Produktion bei gleichzeitiger Steigerung der Freizeit fiir den Menschen. Die Technik
pragt immer mehr das Antlitz der Erde, ja sie greift sogar iiber diese Erde hinaus in
den Weltraum.

2. Die Fortschritte in Biologie, Chemie und Technik ermdglichen eine vielfiltige Pro-
duktion von Nahrungsmitteln und damit die Bannung der Hungersnéte.

3. Auf der Welt wird die Menschheit immer mehr zu einer Einheit. Durch rasche
und immer leistungsfihigere Verkehrsmittel riidken Linder und Stidte immer mehr
zusammen, durch Funk und Fernsehen werden Nachrichten in Sekundenschnelle iiber
den Erdball verbreitet. Die Industrialisierung bringt eine immer gréBere Massenwan-
derung von Arbeitsuchenden mit sich, die als Fremdarbeiter fern von ihren Familien
das Brot verdienen miissen. Eine tiefe Verflechtung der Menschheit bahnt sich an, die
zu einer Sozialisation groften AusmaRes fithren wird.

4. Aus der existentiellen Angst und Not heraus erwacht auch das Menschheitsgewissen,
zu einer allgemeinen Verantwortung. Die Linder des Uberflusses spiiren ihre Ver-

pflichtung gegeniiber den Entwicklungslindern, die wenigen satten Volker helfen den
Hungernden. -

1




5. Die Menschheit sucht sich in einer gemeinsamen Regierung, der UNO, einen
wirksamen Schutz gegen die stindige Bedrohung zu schaffen. Der Weltsicherheitsrat
bemiiht sich, durch stindige Konferenzen und Verhandlungen den ziindenden Funken
auszutreten. Bei allen Viélkern steigt das Verlangen nach dauerndem Frieden, nach
Freiheit und nach einem gesicherten und schénen Leben.

Zwischen den einzelnen Gruppen wird die gegenseitige Abhidngigkeit immer stirker
empfunden, so zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer, zwischen Arbeitern und
Bauern, zwischen Beamten und Intellektuellen und Handwerkern, so daB8 sie alle
nach dem Prinzip der Parfnerschaft zu einer gedeihlichen Zusammenarbeit streben.
6. Dort, wo die Lebensangst in einer echten psychologischen und religitsen Entschei-
dung iiberwunden wird, regt sich ein neuer Geist, der sich zwar in einer scharfen
Kritik gegeniiber den hergebrachten Formen und gegen alles Unwahre duflert, aber
auch zu einer viel groBeren dynamischen Personlichkeitsentfaltung fithrt und auch zu
einer titigen Glaubensbindung strebt. Eine solche Haltung kann sich auch gegeniiber
dem Pluralismus der Meinungen und WeItanschauungen, der iiberall herrscht, durch-
setzen und sich Anerkennung verschaffen.

7. Trotz der aufstrebenden Naturwissenschaften und eines atheistischen Materialis-
mus erlebt das Christentum eine neue Welle des Aufschwungs. ZahlenmiBig wird
es zwar in der stindig wachsenden Weltbevslkerung immer mehr zu einer Minderheit,
aber der nun emporkommende Okumenismus wird die noch getrennten christlichen
Konfessionen zu einer immer gréferen und wirkkriftigeren Einheit zusammenfiihren.
" AuBerdem bahnt sich ein neues Verhiltnis zu den iibrigen groBen Weltreligionen, wie
Hinduismus, Buddhismus, Islam und Iudentum an, wobei die Ergebnisse noch nicht
abgeschitzt werden konnen.

8. Die Forschungen in der Psychologie und Tiefenpsychologie des Menschen fiihrten
zur Existenzanalyse, die klar zeigte, daf der Mensch ohne hoheren Sinn und Wert-
verwirklichung auf die Dauer nicht existieren kann. Damit 6ffnete auch diese Wissen-
schaft ein Tor zum Verstindnis der religiosen Werte.

Damit haben wir versucht, nur einige wesentliche Punkte von den positiven und ne-
gativen Faktoren, wie sie uns bei der Betrachtung ins Auge fallen, aufzuzihlen, wobei
aber die Liste noch beliebig erweitert werden kénnte.

Als Endergebnis miissen wir aber doch festhalten, dal die negativen mit einer solchen
Michtigkeit auf die Welt einwirken, daf sich diese in einem stindigen, wenn auch
latenten Zustand der Angst befindet.

II.
Wie versucht die Menschheit mit dieser Angst fertigzuwerden?

A. Nichtchristliche Losungsversuche.

1. Ein moderner Versuch, mit der Lebensangst zurechtzukommen, stellt sich in der
Existenzphilosophie dar, wie sie vor allem von Sartre vertreten wird. Er empfindet die
Wirklichkeit als absurd, weil er einfach auflerstande ist, ihr Dasein zu deuten. Auf die
Frage, warum wir existieren, konnen wir keine Antwort geben, und daher sind wir
alle, solange wir sind, absurde, grundlose Wesen, deren Existenz durch nichts gerecht-
fertigt ist. Er findet das Dasein Gottes fiir unmdglich, denn im Gottesbegriff sei ein
logischer Widerspruch, er konne nicht die Ursache seiner selbst sein. Gibe es Gott,
so kénnte der Mensch nicht frei sein. Nur der Mensch besitzt ein bewuftes , Fiir sich
sein”, und er trigt den Begriff des ,Nichtseins” an das Sein heran. Das Dasein be-
wirkt beim Menschen das Sosein. Der Mensch besitzt von sich aus Freiheit, ja er ist
geradezu verurteilt, frei zu sein. Seine Freiheit kann nur durch Lebensbedingungen und
Tod beschrinkt werden. Der Tod ist die Ausloschung aller Méglichkeiten. Vor dieser
Ungewifheit und auch vor der eigenen Verantwortung befillt den Menschen die
Angst, da er sich selbst von der Ungewifheit, Sinnlosigkeit und vélligen Einsamkeit

5



I

iiberwiltigt weif. Der Mensch muf im Namen der Freiheit selbst wihlen, ihm ist
alles erlaubt, weil Gott nicht existiert, darum gibt es auch keinen Unterschied zwischen
Gut und Bose. Da der Mensch in einer Gesellschaft existieren muf, muB er notwendi-
gerweise die Freiheit der anderen achten. Das Leben hat keinen Sinn, erst der Mensch
gibt ihm einen, und zwar durch Ziele, die er sich selbst steckt und die darin miinden,
daB der Mensch Gott sein will. So ist das MaR der gesamten Weltbetrachtung einzig
und allein der Mensch selbst. Zu welchem Ende fithrt aber dies? Der atheistische
Existentialismus steht im schirfsten Gegensatz zur bisherigen philosophischen Tradi-
tion, die immer an den wirklichen Werten der Wahrheit, der Schénheit und der Giite
festgehalten hat. In Sartres Philosophie wird das Absurde zur Leugnung der Wahr-
heit, der Ekel zur Leugnung der Schinheit, die Angst zur Leugnung der Giite. Die
drei Gefithle: Absurditit, Ekel und Angst bilden den Ausgangspunkt fiir eine Philo-
sophie der Verneinung, die fiir viele Glaubensschwache und Glaubenslose zum Unter-
gang geworden ist.

2. Auf einem anderen Weg unternimmt es die &stliche Geistigkeit (Buddhismus,
Hinduismus), mit dem Problem der Lebensangst fertigzuwerden, indem sie in tief-
dringenden philosophischen Versuchen und religiésen Betrachtungen sich véllig von
dieser irdischen Welt zu l6sen versucht und zur hochsten Stufe der Erleuchtung
emporzusteigen strebt. :

3. Der dialektische Materialismus glaubt, von sich heraus die Lebensangst iiberwunden
zu haben. Er hilt an der stindigen Weiterentwicklung der Welt und Menschheit zu
immer hoheren Formen als einer einzigen und ganzen Wirklichkeit fest, legt die
. Widerspriiche, die sich in der Wirklichkeit finden, als Kampf der Gegensitze in echter
Dialektik aus und behauptet, dal die Weiterentwicklung sich nur im reinsten Deter-
minismus vollziehe. Damit die Sozialisierung rascher und radikaler erreicht werde,
“darf dem Individuum im Hinblick auf die Gesellschaft kein Eigenrecht zugestanden
werden, sondern es mufl der Kollektivismus herrschen. Zwar ist der Mensch als einzi-
ger Triger des BewuBltseins fiir diesen Fortschritt verantwortlich, er hat aber die
Widerspriiche in der Gesellschaft durch den Klassenkampf zu iiberwinden. Daher kann
der Fortschritt nur durch gewaltsame Revolutionen verwirklicht werden. Wie im Einzel-
menschen das BewuBtsein nur ein Produkt bzw. eine Funktion des Leibes ist, so ist
das soziale BewuSBtsein (die Ideologie, Philosophie, Sozialwissenschaft, Moral, Recht,
Kunst, Religion) nur eine Spiegelung des materiellen Lebens der Gesellschaft, d. h.
letzten Endes reiner Produktivkrifte. Wenn auch die einzelnen Klassen zunichst noch
ihr eigenes soziales BewuBtsein haben, so wird doch letzten Endes das Proletariat als
die hichste Klasse, weil es die hochste Stufe der Wirtschaft vertritt, kein Privateigen-
tum hat und deshalb auch niemanden ausbeutet, schlie@lich und endlich den Sieg
davontragen. Zum Sieg des Proletariates beizutragen, ist die einzige Pflicht des Men-
schen. Die Partei verkdrpert das BewuBtsein des Proletariates, deshalb hat sie allen
Menschen gegeniiber alle Rechte, jeder soll ihr unbedingt gehorchen, sie wird schlieB-
lich durch die Revolution iiberall zum Siege kommen und die Diktatur des Proletariates
aufrichten.

Die Stellung dieses Systems gegeniiber der Religion ist eindeutig und klar: Es gibt
und kann keinen Gott geben, die Vorstellung von einer unsterblichen Seele ist ein
leerer Wahn und damit jede Religion Opium (K. Marx) oder Fusel (Lenin) fiir das
Volk. Letztlich gibt es keine existentiellen Probleme oder gar Lebensangst fiir den
Menschen, sondern nur noch den Fortschritt der Gesellschaft als einzigen Lebens-
sinn. Das Streben nach einem persdnlichen Heil wird als Egoismus entlarvt. Der
Mensch muf sich total der Gesellschaft zuwenden. Die Erziehung dazu schreckt auch
vor harten iufleren MaBnahmen nicht zuriick, wie Schulungen, Untersuchungen, Ar-
beitslager, Gehirnwische, MiBhandlungen, personlichkeitsspaltende Drogen und Selbst-
anklagen. SchlieBlich sei ja jede Religion aus Furcht vor Natur- oder Sozialkriften ent-

6



standen, weshalb man sie schleunigst beseitigen muf. Dazu dienen verschiedene Me-
thoden, die von scheinbarer Zusammenarbeit iiber Koexistenz bis zur offenen Glau-
bensverfolgung reichen.

4. Einen nicht zu unterschitzenden Beitrag zum Thema: Neue Hoffnungen fiir die
Menschheit hat die Seelenheilkunde beigesteuert. Ohne die epochale Entdeckung Sig-
mund Freuds schmilern zu wollen, muf8 doch auf seine Fuferst gefihrliche Ver-
zeichnung des Menschenbildes im Sinne einer materialistischen Triebdeterminiertheit
hingewiesen werden. Auf ihr Konto geht es, wenn an die Stelle der Wertstrebigkeit,
wie sie zutiefst im Menschen zugrunde gelegt ist, die Luststrebigkeit gesetzt wurde.
Es ist aber ein Irrtum, zu glauben, die Triebe treiben die Person, richtig ist vielmehr,
daf von der Person her die Triebe durchtdnt und durchdrungen sind. So muff echte
menschliche Sexualitit personiert sein durch die personale Liebe. Der Depersonalisa-
tion der Triebe war eine Destruktion der Person vorausgegangen. Man zerstort die
menschliche Person, wenn man sie ent-icht und ver-est. Denn die Geistigkeit des Men-
schen ist mit seinem ganzen biologischen, psychologischen und geistigen Status zutiefst
verbunden. Der zweite Fehler S. Freuds war, daf8 er die Determination in die unbe-
wuBlte Dynamik verlegt hat, wodurch der Schwerpunkt des menschlichen Erlebens
grundsitzlich ins Unterbewufite verlegt wird. Die Folge ist eine Verfilschung 'des
Menschseins und eine Verkehrung des Verhaltens des Menschen gegeniiber der
AuBenwelt.

" Schiiler S. Freuds waren es, die diesen grundlegenden Irrtum iiberwinden halfen.
So hat Viktor Franki in der Existenzanalyse und Logotherapie wiederum den Weg
einer personalen’Psychotherapie beschritten, die den Kranken durch eine echte Sinner-
schlieBung zu einer personalen Lebenserfiillung fithren will.

Sinnerfiillung ist zutiefst mit Wertverwirklichung verbunden. Nun gilt es aber, dem
Menschen nicht nur die Mdglichkeit einer schipferischen Wertverwirklichung, sondern
auch einer solchen von Erlebniswerten oder Einstellungswerten aufzuzeigen. Daher
gehort die Leidensfihigkeit, das Ausharren in einem unabinderlichen Schicksal zur
Selbstverwirklichung der menschlichen Person, wie es Goethe so meisterhaft ausge-
driickt hat: ,Es gibt keine Lage, die man nicht veredeln konnte, entweder durch
Leisten oder Dulden.” Auch das Dulden ist eine echte Leistung und H. Cohen sagt:
Die héchste Wiirde des Menschen ist das Leiden. Der Homo patiens steht nicht mehr
. zwischen den Kategorien von Erfolg und Miferfolg, sondern zwischen Erfiillung und
" Verzweiflung. Trotz duerem Miferfolg kann der Leidende noch eine volle Erfiillung
seines Lebens erreichen, die freilich nicht mehr im Immanenten, sondern im Transzen-
denten liegt. Dem Menschen der Aktion mag der Triumph des Homo patiens ein
Argernis und eine Torheit sein. Aber das wurde ja schon immer vom Kreuze gesagt.
Gerade bei unheilbaren Kranken besteht die grofle Gefahr zu Verzweiflungstaten
(Selbstmord) oder stumpfer Resignation. Hier ist es Pflicht der Nichstenliebe, dem
Kranken eine Wegweisung zu geben, da8 er in einer echten WerterschlieBung auch zur
Vollendung seiner Person im Leiden und Ausharren gelangen kann.

B. Die Hoffnung des Christen.

Die Menschen erwarten von der Religion ein klirendes Wort auf die letzten Fragen
unserer Existenz: Woher kommen wir? Wohin gehen wir? Was ist der Sinn unseres
Lebens? Worauf kénnen wir unsere Hoffnung setzen? Die Kirche gibt uns im Licht
der Offenbarung, im Lichte Christi, des Bildes des unsichtbaren Gottes, des Erstgebo-
renen vor aller Schopfung, darauf eine Antwort, die das Geheimnis des Menschen be-
leuchten und enthiillen soll.

Im Alten Testament ist Hoffnung die Erwartung des zukiinftigen Guten, und zwar
sowohl das geduldige und vertrauensvolle Harren als auch das sehnsiichtige Aus-

7



schauen nach der Zukunft. Die Hoffnung richtet sich auf Gott, er allein ist die Sicherheit
der Hoffnung. Alle menschlichen und irdischen Sicherungen werden zuschanden. In
Christus hat sich die Hoffnung auf Uberwindung der Siinde, des Bdsen und des
Todes erfiillt. Den Glaubenden ist jetzt schon keimhaft eine himmlische Existenz
gegeben. Aber noch herrscht Kampf, nicht Sieg. Die Hoffnung ist fiir den Christen auf
dem Pilgerstand die einzig richtige Haltung. Sie wichst aus dem Glauben und aus der
Liebe empor. Sie umfafBt ein Dreifaches: Die Erwartung der Zukunft — Das Vertrauen
auf Gott — Die Geduld in dem Harren des Kommenden.

Was der Christ in der Zukunft erhofft, ist die Offenbarung der Herrlichkeit Christi,
die himmlische Existenz, das ewige Leben. Mitten in diesem Aon, in welchem der
Tod herrscht, schaut der Christ einer Weltzeit entgegen, in welcher das Leben herrscht.
Wie weit darf nun der Christ auch im irdischen Bereich auf seiner Pilgerfahrt auf den
Schutz Gottes setzen, daf dieser ihn befreie von aller Drangsal und Not? Gewifl
so weit, als der Endzweck aller Hoffnungen, die Verherrlichung Gottes, erreicht wird.
Da aber die Welt der Ort der Pilgerfahrt des Menschen ist, bekommt sie ein aufer-
ordentliches Gewicht. :

In letzter Zeit wird in der Kirche die Bedeutung der Weltwirklichkeit fiir das mensch-
liche Leben mehr betont. Nach dem 2. Vatikanischen Konzil wird es klar, da8 durch
die christliche Botschaft die Menschen nicht vom Aufbau der Welt abgezogen noch zur
Vernachldssigung des Wohls ihrer Mitmenschen angetrieben, sondern vielmehr strenger
zur Bewiltigung dieser Aufgabe verpflichtet werden. Der Schépfung selbst kommt nach
dem Plane Gottes eine gewisse Eigengesetzlichkeit zu. Werden wir hier nicht an die’
erregenden Visionen eines Teilhard de Chardin erinnert, der zeit seines Lebens um
eine Verschmelzung der kosmischen Entwicklung mit der Heilsgeschichte in Christus
gerungen hat? Danach hat der im FluB befindliche kosmische und biologische Evo-
lutionsvorgang (Kosmogenese und Biogenese) bis herauf zur Hominisation, zur Erschei-
nung des Menschen (Noogenese) gefiihrt. Der Prozef ist aber noch nicht abgeschlos-
sen, die Noosphire, das Reich des Geistes, entfaltet sich in weiteren geistigen Wachs-
tumsprozessen. Es wird zu einer weiteren Vermenschlichung des Menschen kommen.
Die Menschheit wird geradezu von einer ungestiimen geistigen Kraft nach vorwirts
getrieben. Unser Gewissen zeigt uns, wie wenig wir noch vollendet sind. Wir kénnen
uns die Zukunft nur als einen weiteren Aufstieg zu mehr Wahrheit und Wissen, zu
groBerer sozialer Gerechtigkeit und Harmonie, zu einer Vermehrung von Schonheit
und Kunst vorstellen. Zum erstenmal in der Geschichte beginnt sich eine wirkliche
Einigung der Menschheit im planetarischen Rahmen abzuzeichnen. Die ganze Mensch-
heit beginnt erst jetzt sich auf der ganzen Erde solidarisch zu fithlen und erst jetzt
stehen alle Vélker vor denselben Problemen und sie sind alle, ohne Ausnahme, in
dieselben Ereignisse, in ein groBes Abenteuer hineingenommen. Zugleich zeigt sich
ein Streben zum Aufbau einer inneren Organisation, ein weltweiter Sozialisations-
prozef ist in Gang gekommen. Auch in den tieferen Schichten menschlichen BewufBt-
seins findet eine Reifung und Vertiefung des gemeinsamen Bewuften statt: daher ein
Austausch der Kulturgiiter iiber Staaten, Rassen und Kontinente hinweg, ein gemein-
sames Beraten in der Wissenschaft, im Denken, in der Kunst, in der Ethik und Religion.
Die Gestalt der kommenden , Ubermenschheit” wird in der Richtung der supersoziali-
sierten Gruppen zu suchen sein. Wird dabei aber die menschliche Person nicht in einem
Termitenstaat untergehen, wie es uns stliche Kollektive (China) jetzt schon vor Augen
fiihren?

Zwischen einer gewaltmiBigen Zusammenballung und einer echten Gemeinschaft mufl
sehr woh! unterschieden werden; letztere 16scht die Persdnlichkeit nicht aus, sondern
entfaltet siec und gebraucht sie, um die vielfltigen Funktionen und Titigkeiten voll-
bringen zu kénnen. Sie braucht keine Gleichmacherei, sondern Mannigfaltigkeit.

Die Einigung der Menschheit kann durch Zwang und Gewalt oder durch freiwillige

-

8 s



Anniherung entstehen; auf letztem Wege sind Familie, Volk und die Gemeinschaft
der Volker entstanden. Die Liebe ist die grofte Kraft des Universums, vor allem in der
Welt des Menschen spielt die Liebe eine unersetzliche und schopferische Rolle. Damit
leitet die Sozialisation nicht das Ende der Ara der Personlichkeit ein, sondern ihre
Vollendung. Sie gibt der Personlichkeit die grofte Moglichkeit der Entfaltung. Gegen-
iiber der marxistischen Ideologie liegt in der Vision Teilhards das Ziel nicht in
einer Gemeinschaft, in der alle Glieder einen Zustand kollektiver Sympathie und
Gleichheit erreicht haben und in der jedes Individuum seine Vollendung und seine
intellektuelle und affektive GroBe in dem Mafe erreicht, wie es in dem groflen Ganzen
aufgegangen ist, sondern in einer endgiiltigen Vollendung und Vollkommenheit des
Menschen und der ganzen menschlichen Gemeinschaft in der Vereinigung mit einem
supraindividuellen und suprapersonalen Zentrum.

Wird aber der Mensch dieses Ziel erreichen? Der Determinismus der Evolution endet
am Menschen, denn er ist ein freies Wesen und muf in Freiheit an der Fortent-
widklung mitwirken, daher ist auch die Vollendung in seine Hinde gelegt, er muf8 das
groRartige Werk. des Kosmos zu Ende fithren. Daher darf der Mensch nicht dem
Pessimismus oder der Emtmutigung verfallen; er mufl sich auch gegen alle Denk-
systeme der Weltverachtung und buddhistischer Indifferenz wappnen und stirker
an die Menschheit und ihre Sendung glauben und sie vor allem lieben. Diese Liebe
konzentriert sich konkret auf den Punkt Omega, auf Christus! Damit wird die zweite
Koordinate des Teilhardschen Systems sichtbar: das Christliche, die Christozentrik. Es
war fiir ihn die begliickendste Entdeckung, die wunderbare Verbindung zwischen Chri-
stus und der Materie nicht einfach und unbestimmt zu verwirklichen, sondern zwi-

‘- schen einem eindeutig als Evolutor begriffenen Christus und einem aus der Evolution

positiv erkannten kosmischen Mittelpunkt.

Damit erhilt sein Tun eine gleichzeitige Ausrichtung auf Gott und die Welt, und er
bekennt voll Freude: Irgendwo muR sich ein Standpunkt finden, von dem aus Christus
und die Erde derart aufeinander bezogen erscheinen, da ich den einen nur zu besitzen
vermag, wenn ich die andere umfasse, dafl ich mit dem einen nur in Gemeinschaft
treten kann, indem ich mit dem anderen verschmelze, daB ich nur absolut Chrisf sein
kann, wenn ich ganz Mensch bin. (Teilhard de Chardin, La vie cosmique, 1916 S. 29
bzw. HB 122, S. 13.) Die ganze Geschichte der Welt ist eine resige Christifikation.
- Der ganze Aufstieg der Kosmogenese iiber Biogenese und Noogenese ist fiir ihn letzten
Endes ein Aufstieg zu Christus (Christogenese). Ahnliche Gedanken haben schon der
“Apostel Paulus, die Evangelisten, die Viter und im Mittelalter Dun Scotus und die
Franziskanertheologen geduBert.

Wie vollzieht sich aber in dieser grandiosen Gesamtschau die Vollendung des Men-
schen, in dem der ganze kosmische Sinn der Erde zusammengefaBt erscheint: Wie steht
es mit dem Tod des Menschen? Karl Marx wollte bewuBt dariiber nichts sagen, um
den Menschen nicht von der Eroberung des Diesseits abzulenken. Denn der Tod ist
der Nichtigkeitserweis alles Irdischen. Fiir den Christen ist er aber der Héhepunkt des
ganzen menschlichen Lebens, in dem sein ganzes Sein zusammengefaBt wird und nun
iibergehen soll in das Sein in Christus im wahrsten Sinne des Wortes, sofern er im
Leben diese Vereinigung angestrebt hat, ansonsten wird die Trennung von Gott end-
giiltig vollzogen. Jede ideale Gesellschaftsordnung wird hinfillig, wenn sie nicht sinn-
voll den Tod iiberwinden kann. Der Tod kann nur iiberwunden werden durch eine
Hoffnung, die iiber den Tod hinausreicht und im Jenseits verankert ist. Eine solche
Hoffnung kann nur die Hoffnung auf Christus sein, der in seiner Auferstehung den
Tod iiberwunden hat und alle, die an ihn glauben, zum ewigen Leben fiihrt.

Verstehen wir nun, warum Gott uns im Laufe des Lebens oft die vielen nichtigen und
kleinlichen Hoffnungen zerschligt, um uns dadurch ganz und gar auf die einzige
Hoffnung hin auszurichten, die uns in Christus Jesus erschienen ist. Diese Hoffnung

4



wird in Barmherzigkeit und Gnade jedem geschenkt, der im Glauben sich Christus
gedffnet hat.

Hier aber umlauern den Menschen zwei Gefahren, die die Hoffnung vernichten kon-
nen: die Verzweiflung als die Vorwegnahme der Nichterfiillung, und die Vermessen-
heit als die kithne Vorausnahme der méglichen Erfiillung. Verzweiflung ist ein Zeichen
des Alterns, Vermessenheit ein solches der Unreife und Infantilitit. Die echte Hoffnung
gibt dem Menschen die Jugendlichkeit wieder. Sie ist weder dem Altern noch der Ent-
tiuschung unterworfen, wie der HI. Paulus beteuert: ,,Wenn auch der dufere Mensch
vergeht, der innere verjiingt sich von Tag zu Tag (2 Kor 4, 16).

Im Trostbuch des Alten Testamentes beim Propheten Isaias lesen wir die Botschaft:
,Die auf den Herrn hoffen, werden eine neue Tapferkeit gewinnen. Es werden ihnen
Schwingen wachsen gleich den Adlern, sie werden laufen unangestrengt, sie werden
wandern, unermiidbar” (Is. 40, 31).

TIMIADIS EMILIANOS
Aus der Sicht der Orthodoxie

L. Der kollegiale Aufbau der Kirche

Um ein Konzil zu verstehen, ist es notig, die Kirchengeschichte nach dem Wesens-
grund der Kirche zu durchforschen. Nicht die Form eines zentralen hierarchischen
Aufbaues gibt der Universalkirche ihre Einheit, sondern umgekehrt erklirt die grund-
legende Einheit ihren kollegialen Aufbau. Denn die Kirche — als Gemeinschaft mit
‘Christus im Hl. Geist — verkorpert sich in der Gemeinschaft, die als Ganzes die
christliche Lebensweise verbiirgt und die geeint ist durch die Sakramente, besonders
durch die hl. Eucharistie. Die Einzelpfarre schlieBt ihre Gliubigen zu einer solchen
Gemeinde zusammen und bildet die Aufbauzelle des Ganzen. Ohne die Allgemein-
heit der Kirche zu beeintrichtigen, ist gerade die Ortskirche die sakramentale Ver-
korperung und Offenbarung der katholischen und apostolischen Kirche an einem
bestimmten Ort unter der einigenden Autoritit eines Didzesanbischofs, dessen Er-
laubnis noétig ist zur Eucharistiefeier. Wihrend die hl. Kommunion innerlich ihre
Empfinger mit Christus verbindet, stellt die christliche Gemeinde duRerlich die Ge-
meinschaft mit ihm dar. Dem Bischof als dem sakramental in der Apostelnachfolge
Geweihten obliegt es, die Einheit der Ortskirche darzustellen und die Einzel-Charis-
men zu vereinen. Denn der einzelne ist nicht gesondert mit Christus verbunden, son-
dern in der Gemeinschaft aller in Bruderliebe Vereinten. Der Bischof bezeugt die
Ortskirche innerhalb der Universalkirche und ist selbst Glied des zusammengehorigen
Bischofskollegium. Als einziges Pfinzip der kirchlichen Hierarchie leitet und lenkt das
Bischofskollegium die Kirche im Geist der Eintracht. Das ist wesentlich und grund-
legend. AuBerungen dieser Kollegialitit sind folgende:

a) Jeder Bischof wird geweiht durch Handauflegung eines bischéflichen Kollegen unter
dem Vorsitz eines Haupt-Weihbischofes.

b) Die Apostolische Nachfolge ist nicht dadurch gesichert, daf man den Einzel-Bischof
zum Nachfolger eines bestimmten Apostels macht, vielmehr leitet der Gesamtepisko-
pat vom 12-Apostel-Kollegium seine hdchste Zustindigkeit fiir die Kirchenleitung
ab. Der hl. Cyprian v. Carthago (3. Jh.) legt diese Lehre von der kollegialen Natur

des Bischofsamtes mit den Worten dar: ~Episcopus unus est, cuius a singulis in solidum
pars tenetur!.”

% De unitate ecclesiae, V.; Migne PL 4,516.

10



