evangelischen Bekenntnisses (der evangelischen Bekenntnisse) wesentlicher und als die
eigentlich tragenden Pfeiler auch der protestantischen Ekklesiologie erscheinen, —
psychologisch (und damit wohl tatsichlich) ist die letztentscheidende Frage: Ist der
Papst der Stellvertreter Christi oder nicht? Vor einem Ja auf diese Frage schreckt man
auf protestantischer Seite zuriick, — auch wenn man alle MiBverstindnisse und Vor-
urteile abgelegt hat, die das katholische Dogma entstellen. Gerade die Stellungnahme
zum Primat macht dem evangelischen Christen die 6kumenische Gesinnung schwie-
riger als uns Katholiken®. Wenn angesichts der Tatsachen ein Ende der Trennung
nicht absehbar ist und die Versuchung zur Mutlosigkeit aufsteigt, gilt es umsomehr,
zu dem zu beten und auf den zu vertrauen, bei dem nichts unmoglich ist. Immerhin
gibt es auch eine ganze Reihe von Ansatzpunkten zur Verstindigung. Es ist doch
sehr viel Gemeinsames da, von wo aus die Diskussion auch iiber das Sein der Kirche
gefithrt werden kann in geduldiger Liebe zu den anderen, in unbestechlicher Liebe
zur Wahrheit und in unwandelbarer Liebe zu Christus selbst, in dem wir einander doch
finden miifSten.

LEO KRINETZKI
Die Theologie des Hohen Liedes!

Das Hohe Lied ist eine Sammlung biblischer Liebes- und Hochzeitslieder, die
vermutlich im 4. oder 3. Jahrhundert v. Chr. von einem Weisheitslehrer (daher
die Zuweisung an ,Salomon” 1, 1) zusammengestellt wurde, um den jungen
Israeliten, in Unterstiitzung der Ehereform des Esdras und Nehemias, ein von allem
heidnischen Beiwerk gereinigtes (vgl. Neh 13, 23 ff) Idealbild briutlich-ehelicher
Liebe vor Augen zu stellen. Wohl schon sehr bald wurde dieser Wortsinn unter
dem EinfluB der prophetischen Botschaft in gewissem Sinne messianisch-eschatolo-
gisch verstanden (vgl. Jer 33, 11): das hohe Ideal der Lieder schien sich erst in
der messianisch-eschatologischen” Zukunft voll verwirklichen zu lassen, dann nimlich,
wenn Jahwe seine Braut Israel erneut begnadigt und in einem neuen, ewigen Bund
von neuem geehelicht haben wiirde (vgl. Os 2, 16. 21. 25). Diesen neuen Gottes-
bund sollten die verheirateten Israeliten und Israelitinnen vorzugsweise in ihrer
eigenen, ,natiirlichen” Brautschaft und Ehe miteinander erleben und erfahren, hief
es doch in HL 8, 6f, daf ihre gegenseitige Liebe letztlich eine ,Flamme Jah(we)s”
sei, die deshalb kein noch so ,groBes Wasser” der Triibsal ,ausléschen” kénne.
Dieser neue Gottesbund und dieses neue Eheideal waren jedoch fiir die Israeliten
und Israelitinnen nicht nur eine VerheiBung, sondern auch ein Ansporn zur Tat.
Hatten sich mit der Heimkehr Israels aus dem Exil nicht schon viele andere Weis-
sagungen der Propheten verwirklicht? Verwirklicht nicht nur durch die Machttaten
Jahwes, sondern auch durch die Mitwirkung der Menschen? Konnte es demnach
nicht so sein, daf jede Bemiihung der nachexilischen Israeliten um eine Anniherung
an das Liebesideal des Hohen Liedes zugleich auch eine Anniherung an die ersehnte
messianische Endzeit war? Erweckte nicht der Anblick jedes jungen israelitischen

% Vgl. J. Kuhlmann, Der Fels des Anstofes, Una sancta 1/1966, 55 ff.

! Vgl. meine bisherigen Publikationen zum Hohen Lied: Die Macht der Liebe. Eine dsthetisch-
exegetische Untersuchung zu HL 8, 6—7: Miinchener Theologische Zeitschrift 13 (1963),
256—279; Das Hohe Lied. Kommentar zu Gestalt und Kerygma eines alttestamentlichen
Liebesliedes, Diisseldorf 1964; Die Liebe hort nie auf. Die Botschaft des Hohen Liedes heute,
Stuttgart 1964.

64



Paares in den Herzen aller Glieder des Gottesvolkes die Hoffnung, daB die verheiflene
Endzeit, in der Jahwe sein Volk selbst brautlich heimfiihren wiirde, ganz nahe bevor-
stehe oder sich schon zu verwirklichen begonnen habe? Wie hitte sonst der greise Tobit
in dem nach ihm benannten nachexilischen Buch so spontan mit der Segnung seines
eben verheirateten jungen Sohnes und dessen Frau die Hoffnung auf die nicht mehr
allzu ferne Erfiillung der lichtvollen VerheiBungen vom Wiederaufbau der Stadt Ieru-
salem im Sinne von Is 60 verbinden kénnen (Tob 13, 10 f; 11, 16 £)?

Wie eben das Buch Tobias zeigt, haben die Lieder der Sammlung ihren ,Sitz im
Leben” nirgendwo anders als in der ,Hausliturgie” der israelitischen Hochzeits-
feier, in denen der Vater der Braut oder des Brdutigams als ,Priester” segnend und
preisend seines Amtes waltete und das junge Paar als ,Konig” und , Fiirstentochter”,
als ,Salomon” und ,Sulamitin” gefeiert wurde. Von daher verband man mit diesen
Liedern ganz spontan den Gedanken als an etwas Heiliges und Erhabenes, auch
wenn einzelne dieser Lieder wie alle Liebeslieder der Weltliteratur nur ganz all-
gemein von der Liebe junger Leute, ihrer Schénheit und ihrer Sehnsucht nach baldi-
ger Vereinigung usw. sangen. Als heilig muflten diese Lieder jedoch noch besonders
deshalb empfunden werden, weil in ihnen nicht nur, wie bereits gesagt wurde, die
Liebe von Mann und Frau auf die Liebe Jahwes zuriickgefiihrt, sondern auch in
unzihligen Personen- und geographischen Namen aus der biblischen Welt die Liebe
der Brautleute in das Milieu der Bibel hineingestellt wurde. So mufite von der
‘iibrigen Bibel her immer neues Licht auf diese Lieder fallen und sie bald stirker
von der Liebe der Geschlechter, bald stirker von deren gottlichem Urbild, der Liebe
“Jahwes zu Israel, her beleuchten. Jede Einseitigkeit der Auslegung muf hier beson-
ders sorgfiltig vermieden werden, sowohl die rein profane als auch die rein allegori-
sche Auslegung. Im Grund l48t sich die Auslegung des Wortsinnes von der des
typischen Sinnes? kaum sauber trennen, wenn wir das Hohe Lied so verstehen,
wie eben angedeutet wurde, da dieses sowohl seinem mehr menschlichen wie auch
seinem mehr géttlichen Sinne nach ein heiliges Buch ist und mitten im Heilsmysterium
Israels seinen Ort hat®. So soll hier denn der Versuch gemacht werden, die Bot-
schaft des Hohen Liedes gerade in dem Zusammenwirken von Wort — und typischem
Sinn darzustellen®. Was den typischen Sinn angeht, so kdnnte man auch von einer
Typologie der menschlichen briutlich-ehelichen Liebe sprechen, wie sie vom Hohen
Lied besungen wird. Eine solche echte Typologie lige vor, wenn wir eben diese
briutlich-eheliche Liebe des Hohen Liedes vom Neuen Testament und seiner Wirk-
lichkeit her beleuchteten. Ublicherweise reserviert man freilich den Ausdruck Typologie
in diesem Zusammenhang dem ,héheren Sinn“, den der Text des Hohen Liedes von
der Liebe Christi zu seiner Kirche her erhilt. Die Wahrheit wird in der Mitte liegen;
denn wo das Neue Testament von der Liebe der Gatten zueinander spricht, stellt es
sie immer in das Mysterium der Liebe hinein, das Christus und Kirche umfingt®,
d. h. wir kénnen gar nicht davon sprechen, inwiefern sich die vom Hohen Lied
besungene menschliche Liebe der Geschlechter neutestamentlich verwirklicht, ohne
diese Liebe damit zugleich in das Mysterium der Liebe zwischen Christus und seiner
Kirche hineinzustellen, wie wir ja auch neutestamentlich nicht sachgemif von der
Liebe Christi zu seiner Kirche sprechen kénnen, ohne zugleich auch deren sakramental-

®* Der Ausdruck ,typischer Sinn” scheint mir in diesem Fall dem Ausdruck ,Vollsinn” vor-
zuziehen zu sein, da der ,hohere Sinn” m. E. nicht in erster Linie dem Text des Hohen
Liedes als solchem inhiriert, sondern der von ihm besungenen briutlich-ehelichen Liebe, die
in der iibrigen biblischen Literatur ein Typus (oder vielleicht besser ein Abbild) der Liebe
Jahwes zu Israel bzw. Christi zur Kirche ist.

¥ Vgl. mein Buch ,Das Hohe Lied”, 41 f.

¢ Das ist in meinen bisherigen Verdffentlichungen iiber das Hohe Lied noch nicht so deutlich
und systematisch geschehen wie hier.

® Vgl. vor allem die ,Eheperikope” Eph 5, 22—33.

A 65



zeichenhafte Verdichtung in der christlichen Ehe zu nennen. Schon die alttestament-
liche Ehe war ja dadurch heilig und geadelt, daB sie mitten in dem Liebesmysterium
Jahwes und Israels stand.

Die Liebe von Mann und Frau als Abbild und Teilverwirklichung der Liebe des
gottlichen Brantigams zu seinem Volk

Die briutlich-eheliche Liebe ist ein hohes und kostbares Gut. Wie gut tut sie dem
Menschenherzen, das sich nach Zirtlichkeit sehnt! Kann man sie deshalb im Grunde
genug preisen, und ist es nicht recht und billig, wenn die, die Gott mit dieser
Liebe beschenkt hat, indem er sie zur Ehe berief, sich ihr ganz verschreiben (HL
1, 2—4)? Theologisch und psychologisch betrachtet, ist ja das Sicheinlassen mit dieser
Liebe nichts anderes als der Eintritt in das Paradies, das hier neue Gestalt anzu-
nehmen beginnt (HL 2, 10—13; 4, 13—15)% Der junge Mensch, der das rauhe
Alleinsein aufgibt und in die Ehe eintritt, betritt gewissermaBen einen Garten voll
frithlingshafter Diifte, Farben und Wonnen (HL 4, 8). Er erfihrt ein noch nie
gekanntes Gliick. Die Botschaft der Bibel von der Seligkeit des Neuen Bundes
zwischen Gott und dem ihm briutlich-ehelich angetrauten Volk wird von ihm nicht
mehr nur geglaubt, sondern erlebt und verkostet. In seinem Partner ist ihm ja Gott
in seiner ganzen Liebe und Menschenfreundlichkeit nahe (Eph 5, 22 ff), und das
Wissen darum, in und mit dem menschlichen Partner zugleich Christus, dem neuen
Adam (1 Kor 15, 45), verbunden zu sein, der die Gaben des verlorenen Paradieses
der Menschheit zuriickgebracht hat (vgl. Offb 20, 2; Joh 4, 14; 5, 24 ff), 1iBt das
irdische Gliik des bereits im Neuen Bund lebenden ehelichen Menschen nur noch
tiefer und erfiillter werden, da es wie ein Ausfluf des noch gréferen Paradieses-
gliidkes ist, das den Gliubigen schon hier auf Erden, noch mehr aber in der Ewig-
keit, im paradiesischen, himmlischen Jerusalem, erwartet (Ofb 2, 7; 21, 1-7; 22, 1 f).

Die briutlich-eheliche Liebe gleicht indes einem verschlossenen Garten (HL 4, 12),
einem Paradies, in das nur die Liebenden selbst eintreten diirfen. Sie ist ,ein_
grofes Geheimnis” (Eph 5, 32) nicht nur fiir den AufBenstehenden, sondern auch
fiir die beiden Liebenden selbst. Diese entdecken plotzlich Krifte und Neigungen
in sich, die sie vorher nicht kannten. Sie leben wie in einer Ekstase, die sie ganz
gefangennimmt (HL 2, 1-3; 7, 6 ¢) und auf den einzig geliebten Partner hin orien-
tiert, neben dem alle anderen Minner oder Frauen unwichtig werden (HL 6, 8 f).
Alles an ihnen ist wie verwandelt. Schon der junge Liebhaber vor der Ehe kennt
sich selbst nicht mehr wieder, sobald ihn die Liebe zu einem Midchen erfaflt hat; er
setzt alles daran, die Geliebte fiir immer zu besitzen (HL 6, 11 f). Mochte er bisher
ein noch so rauher Geselle sein — die Liebe wandelt ihn zu einem zirtlichen Lieb-
haber um (HL 5, 2). Nicht anders ergeht es dem liebenden jungen Midchen: die
Brautzeit verwandelt es in eine frohe Hoffende, die wie ein blithender Friihlings-
garten der Ernte entgegensieht (HL 6, 1 f). Die verwandelnde Kraft der Liebe ist so
groB, daB ihr auch der robusteste Mensch erliegt. Er wird regelrecht ,krank” vor
Sehnsucht nach der vollen Vereinigung mit dem Geliebten, dem einzigen ,Arzt”,
der seine ,Krankheit” zu ,heilen” vermag (HL 2, 5; 5, 8). Zwischen den Liebenden
entsteht ja alsbald eine Verbindung, in der jeder von beiden den andern wie ein
Echo seiner selbst empfindet (HL 1, 15-17; vgl. Gen 2, 20; 1 Kor 11, 7). Keiner
von beiden lebt mehr fiir sich selbst, sondern fiir den andern. Das Symbol der neuen
briutlichen Einheit ist der KuB, in dem die Liebenden sozusagen miteinander ver-
schmelzen (HL 7, 9 f), wie sie in liebender Umarmung sich beieinander geborgen und

¢ Vgl. dazu im Text des Brautsegens der Messe fiir Braut und Briutigam die Worte: ,Gott,
durch dich wird . .. diese von Anfang an festgelegte Gemeinschaft mit einem Segen
beschenkt, der allein weder durch den Fluch der Erbsiinde noch durch das Strafurteil der
Sintflut aufgehoben wurde.”

66




d
aufgehoben fithlen, zumal diese Umarmung, wenn sie echt und selbstlos ist, weniger
aus Leidenschaft als vielmehr aus der Ritterlichkeit des jungen Mannes heraus-
wichst, der seine schwichere Partnerin stiitzen und aufrichten méchte (HL 2, 6; 8, 3).
Go wird die briutlich-eheliche Liebe fiir den Menschen zu einem vorziiglichen Weg,
sich selber aufzugeben und fiir den andern dazusein. Konnte es eine bessere Vor-
pereitung auf die Hingabe an das géttliche Du geben als diese ungeteilte Zuwendung
zu einem heif geliebten menschlichen Du? Der durch die menschliche Liebe von
seinem Egoismus befreite Mensch ist auch am ehesten fihig, Gott wirklich zu
liecben. Gewif wird es ihm nicht immer leicht fallen, Gott ebenso ungeteilt zu
licben wie seinen menschlichen Partner (1 Kor 7, 33f), gerade wenn dieser ihm
unendlich viel bedeutet, aber andererseits hat es der im menschlichen Bereich zu
einem groBen Liebenden herangereifte Mensch auch wieder leichter, Gott, die Liebe
aller Liebe (1 Joh 4, 16), wahrhaft selbstlos und rein zu lieben, als der nur um sein
eigenes Ich kreisende Hagestolz, zumal dann, wenn seine Liebe durch viele Priifungen
hindurchgegangen (vgl. HL 5, 2—7) und dadurch zur vollen Freiheit gegeniiber allem
Irdischen gelangt ist (1 Kor 7, 28—31). Dann kann es so weit kommen, da8 der
cheliche Mensch ganz handgreiflich und bewuSBt in seinem Partner dem Herrn begeg-
net?, der sein Volk noch zirtlicher als der zirtlichste menschliche Liebhaber liebt
(vgl. Os 2, 16; Ez 16, 8; Eph 5, 25-27). Dadurch wird die eheliche Liebe zu einem
vorziiglichen Mittel fiir die Glieder des Gottesvolkes (Eph 5, 30), in die noch grofere
,Ehe” mit Gott hineinzuwachsen, zu einer Verwandlung nicht nur im irdischen,
“sondern auch im iibernatiirlichen Sinne, in dem alle irdische Sehnsucht schlieBlich

von der letzten Sehnsucht nach der ewigen Vereinigung mit Gott iiberlagert wird
(Offb 22, 17). ;

Trotz aller Priifungen und Bedringnisse bereitet die brautlich-eheliche Liebe, wenn
sie von dazu berufenen und selbstlos gewordenen Menschen erlebt wird, diesen eine
unsagbare Freude (HL 1, 4; 3, 11) und ein Gliick, strahlend und anziehend wie die
im Frithling aufbrechenden, duftenden Bliiten der Reben und Granatipfel (HL 7, 13).
Die Frau zumal darf sich eines grofen Gliickes erfreuen, je selbstloser sie sich iiber
das von ihr selbst dem geliebten Mann geschenkte Gliick zu freuen vermag (HL
7, 13; vgl. HL 1, 12). Wihrend der Hochzeit findet diese Freude ihren Ausdruck
im Schmudk der Brautleute, der den Liebreiz beider unterstreicht und den Hochzeits-
tag als einen Tag wahrer Freude kennzeichnet (HL 1, 9—11; 3, 10 e-11f), an dem
auch der Humor und das Schelmenlied (HL 1, 5f. 7f), Fangspiele (HL 2, 15),
Tinze (HL 7, 1-6) und gutes Essen und Trinken (HL 5, 1) ihre Berechtigung
haben, zumal der menschgewordene Gottessohn selbst diese Art hiuslich-frohlicher
Hochzeitsfeier durch seine Anwesenheit und sein Weinwunder deutlich genug gut-
geheifen und geheiligt hat (Joh 2, 1-11) und diese Art, Hochzeit zu feiern, dem

Menschen einen Vorgeschmack des ewigen Hochzeitsmahles mit seiner Freude gewahrt
(Offb 19, 7 £).

Die hochzeitliche Freude — und jede andere echte Freude, die Gott den Ehegatten
wihrend ihres gemeinsamen Lebensweges schenkt — ist nach dem Hohen Lied eine
echt menschliche Freude voller Ungezwungenheit und Natiirlichkeit (vgl. HL 1, 4 a).
Und doch ist diese Ungezwungenheit stets mit einer groBen Ehrfurcht gepaart. Der
Partner, mit dem man so ungezwungen umgeht, wird immer zugleich als Abbild
dessen, der ,groRer ist als Salomon” (Mt 12, 42), erlebt und verehrt (HL 1, 4 b;
vgl. Eph 5, 33). Darum ist die verstrémendste Liebe der Braut zu ihrem Brdutigam

?Mir ist das glaubwiirdige Zeugnis von Eheleuten bekannt, die mir voller Freude bekannt
haben, dag sie wihrend der ehelichen Begegnung ,ganz geldst beten konnen”. Man sollte
solche Zeugnisse nicht in ihrer Bedeutung verkennen und abwerten. Gewifl wird es selten
80 sein, aber warum sollte es anderseits unmoglich sein, wenn die Ehe wirklich ein Sakra-
ment ist?

5 67



und der Gattin zu ihrem Mann immer von groBter Ehrfurcht getragen (HL 1, 12),
wie diese Liebe auch vom Manne ehrfiirchtig entgegengenommen und erwidert wird
(HL 4, 12), weil ihm die Braut und Gattin nicht nur iiberaus liebenswert, sondern
auch so furchterregend groff wie Israels Truppenverbinde erscheint (HL 6, 10). Die
Ehrfurcht verbietet es darum bei aller Offenheit der Sprache auch, die eigentliche
Vereinigung der Liebenden zu schildern; denn die beste Art, diese Vereinigung zu
behandeln, ist ehrfiirchtiges Schweigen (vgl. HL 7, 7—10; 8, 13 f).

Diese Ehrfurcht ist natiirlich nur dem Menschen moglich, der die der briutlich-ehe-
lichen Liebe eigenen Gesetze respektiert. Denn ganz so wie die Natur draufen hat
auch die Liebe zwischen Mann und Frau ihre Gesetze, die es zu beachten gilt,
will man nicht sich selbst und den Partner ungliicklich machen. So darf man bereits
in der Brautzeit nichts iiberstiirzen, sondern mufl in Gelassenheit und Geduld mit-
einander zusammenwachsen (HL 2, 10—13), wie man auch die Grenzen des Anstandes
zu beachten hat: daf z. B. auch das seligste Stelldichein am Abend ein Ende haben
muf, selbst wenn man in Gedanken sich noch so sehr nacheinander sehnt und ganze
Nichte nicht schlafen kann (HL 2, 17—3, 4); daf ein Midchen sich nicht uneinge-
schrinkt und unterschiedslos unter junge Minner mischen kann, wenn es etwas
auf seine Wiirde hilt (HL 1, 7); da es sich niemals in Gegensatz zu seiner Familie
stellen darf, weil gerade die Bindung an die Eltern in Zeiten der Gefihrdung den
besten Riickhalt fiir es darstellt und das Beispiel guter Eltern die sicherste Weg-
weisung zum wahren Gliick bildet (HL 3, 1—4; 8, 2—5) usw. Zu den Gesetzen der
briutlichen Liebe zidhlt auch die Pflicht, sich und den andern zu priifen und sich
auf die noch gréBeren Priifungen der kiinftigen Ehe vorzubereiten (HL 5, 2—7), ist
ja doch die Ehe nicht nur ein Paradies, sondern auch schweren Anfechtungen und
Priifungen unterworfen, die nur von einem Menschen gemeistert werden konnen,
der dem angetrauten Gatten in ausschlieBlicher Treue verbunden ist (HL 2, 16; 4, 12;
8, 12) und alle Anfechtungen in Verantwortung und Leidensbereitschaft iiberwindet
(HL 8, 6 £). Dann allerdings kann es geschehen, daf die Ehe zu einem lebenslangen
Paradies wird, in dem die Liebe sich von Tag zu Tag steigert und vermehrt, weil
sie an der Liebe dessen teilnimmt, der die Seinen bis in den Tod hinein geliebt
hat (HL 8, 6; Eph 5, 25).

Die ideale Frau als Abbild des Gott angetrauten Gottesvolkes

In jedem Liebeslied erscheinen die Partner in idealem Licht. Im Hohen Lied geschieht
dies noch stirker dadurch, daf die die Partner verbindende Liebe metaphorisch eine
Flamme Jah(we)s” genannt (HI 8, 6) und die Frau ausdriicklich mit der von Jahwe
geliebten briutlichen Gottesstadt Jerusalem sowie mit den Truppen Israels verglichen
wird (Hl 6, 4). Mit anderen Worten: der Idealismus, mit dem die Braut und Frau
des Hohen Liedes geschildert wird, rithrt nicht nur daher, dafl sie eben Mittelpunkt
einiger Liebeslieder ist, die schon an sich sehr ideal eingestellt sind, sondern er hat
auch theologische Beweggriinde. Die metaphorische Gleichsetzung der Braut und Frau
des Hohen Liedes mit Israels Hauptstadt ist® in der Tat frappierend. Wenn sie auch
zunichst durch das tertium comparationis der Schénheit und Fruchtbarkeit, die sowohl
der Stadt bzw. dem Heere Israels als auch der jungen Braut und Frau eignet, bedingt
ist, so ist damit doch noch nicht der eigentliche Grund fiir diese trotzdem ungewdhn-
liche Assoziation aufgewiesen. Eine derartige Assoziation konnte nur im Vorderen
Orient, niherhin in Israel, aufkommen, wo die Stadt und gelegentlich auch das Volk
weiblich-miitterliche Ziige trigt und deshalb in der Bildersprache des Vorderen

8 An sich wird in HL 6, 4 die Braut nicht nur mit Jerusalem, der Hauptstadt Judas, sondern
auch noch mit Thersa, der Hauptstadt des Nordreiches, verglichen, und zwar wegen der
Et‘vmologie dieses zweiten Namens; denn , Theresa” (hebr. tirsah) bedeutet die ,,Wonnig-
iche”. :

68



Orients als Braut oder Eheweib der Gottheit bezeichnet werden kann (vgl. Is 66,
10 f; Os 2, 16 usw.). Daf hier nun ausgerechnet das Kriegsvolk als Urbild der Frau
hingestellt wird, kénnte mit dem befestigten Charakter der Stadt, der mehrmals
als Metapher fiir die Jungfriulichkeit der Braut beschworen wird (HL 4, 4; 7, 5; 8, 10),
zusammenhingen; denn die Stadt ist ja nicht allein durch ihre Befestigungsanlagen,
sondern auch durch die in diesen stationierte Verteidigungsmannschaft kriegerisch-
schon und furchterweckend (HL 4, 4). Jedenfalls ist die genannte Gleichsetzung so ein-
drudksvoll, daf man sich mit Recht fragen kann, ob nicht schon der Sammler dieser
Liebeslieder eine gewisse Typologie im Auge hatte, d. h. ob nicht schon fiir ihn
(und nicht erst fiir seine spéteren Leser) die Braut ihr Urbild in dem briutlich von
Jahwe geliebten Gottesvolk und seiner Hauptstadt bzw. seiner militdrischen Stirke
besal. Die Folge davon wire dann natiirlich die Annahme einer gewissen Gleich-
setzung des Briutigams und Mannes des Hohen Liedes mit Jahwe, dem Gottgemahl
Israels. Doch dazu spiter. Hier geht es uns zunichst nur um das Midchen, die Frau
im Hohen Lied. Was sie angeht, so kann kein Zweifel daran bestehen, daf sie zu-
mindest im Lichte der einschligigen Parallelen innerhalb der Bibel mit Recht typo-
logisch mit Israel und seiner Hauptstadt zu identifizieren ist, nicht zwar in allen Einzel-
heiten — was abgeschmackt wire —, wohl aber in einigen markanten Einzelheiten, die
im Grunde soeben schon genannt worden sind und sich kaum noch wesentlich ver-
mehren lassen, theologisch aber vollauf geniigen, um den eigentiimlichen Hheilsge-
schichtlichen Standort der Braut und Ehefrau in Israel (und der Kirche) zu umschrei-
ben.

Die ideale Frau im Sinne des Hohen Liedes ist vor allem die Verkdrperung der
Liebe und Ganzhingabe. Nur sie spricht das fiir sie charakteristische Wort: ,den
meine ni’fis, d. i. mein ganzes Wesen mit all seiner Vitalitdt, liebt” (HL 1, 7;
3, 1—4). Diese Liebe gleicht einem Gefi voll késtlicher Narde, die sich zur Freude der
andern verstrdmt; ihre hochste Befriedigung ist das Gliick des geliebten Mannes
(HL 1, 12), an den sie sich ganz und gar verliert, um durch ihre jugendlich-reine
Hingabe in ihm die edelsten Gefiihle wachzurufen und dadurch seine Leidenschaft
zu ldutern (HL 4, 10. 13—15). Denn die Liebe einer guten Frau ist etwas iiberaus
Zartes, das den Mann wie etwas Gottliches iiberkommt und beseligt (HL 4, 16—5, 1 d),
wie ihre Schonheit ihn so sehr fesselt, daB es fiir thn nur die eine Moglichkeit gibt:
sich ihr uneingeschriankt zu ergeben (HL 1, 9—11; 6, 5; 7, 6 c). Bei wem konnte der
israelitisch-christliche Briutigam und Gatte besser lernen, was es auch fiir ihn, als
Glied des Gott (Christus) briutlich zugewandten Gottesvolkes, bedeutet, Gott aus
ganzem Herzen und mit aller nur méglichen Kraft und Vitalitit zu lieben (Dt 6, 5), als
bei einer solchen Frau? So wird die echte, gliubige Israelitin und Christin fiir ihren
minnlichen Partner nicht nur zur Lehrmeisterin menschlicher, sondern dariiber hinaus
auch zum Idealbild und zur Lehrerin der gottlichen Liebe, die eine letzte Offenheit
fiir den Herrn beinhaltet (Offb 3, 20) und die nur eine Sorge kennt: den Herrn zu
erfreuen (vgl. Joh 12, 3) und fiir ihn dazusein (vgl. Eph 5, 24), dazusein in der letzten
Kompromiflosigkeit eines gelduterten und sich in der Liebe vollendenden Glaubens
(2 Kor 11, 2). Dazu soll der verheiratete Mann im Volke Gottes heranreifen durch
die Liebesbegegnung mit seiner Gattin!

Verdient eine solche Frau nicht in vollem Sinne den Titel , Freundin und , Gefdhr-
tin” (HL 1, 9. 15; 2, 2. 10. 13; 4, 1. 7; 5, 2; 6, 4)7 Ist sie ihrem Mann nicht schlecht-
hin unentbehrlich auf seinem Weg zur ungeteilten Hingabe an Gott? Zumal dann,
wenn sie selbst zu dem wahrhaft ,,starken Weib” von Spr 31, 11 f herangereift ist, das
zwar physisch vom Manne unterstiitzt werden will (HL 8, 5a—b), um ihn dafiir
hinwiederum moralisch zu stiitzen und vor Fehltritten, die die Liebeszuwendung zu
Gott gefihrden konnten, zu bewahren? Denn das ist die ideale Frau im Sinne des
Hohen Liedes. Schon ihre selbstverstindlich behauptete Jungfriulichkeit vor der Ehe
(HL 4, 4.9; 6, 4), die sich nicht eher ergibt, als bis die Zeit dazu gekommen ist

69



(HL 8, 10), li8t den Mann in seiner eigenen Treue zu seinem Gott erstarken, da sie
ihn an seine eigene Zugehorigkeit zu dem allem Gottwidrigen entgegentretenden
Gottesvolk erinnert und an seine Ritterlichkeit appelliert, die sich nur ehrfiirchtig vor
der Geliebten verneigt, ohne ihr je in ungebiihrlicher Weise zu nahe zu treten
(HL 6, 4; vgl. HL 3, 7 £). Wie klug erfiillt die Braut und Gattin des Hohen Liedes diese
ihre Aufgabe, moralische Stiitze ihres Partners zu sein und ihn zu immer groBerer
religitser Vollkommenheit zu fithren! Sie erhebt nie den Zeigefinger, um ihm eine
nLehre” zu erteilen, sondern sie arbeitet lieber mit Witz, Humor und Ironie?, ge-
legentlich auch mit einem lyrisch-duftigen Liedchen (HL 2, 17), um zum Ziel zu kom-
men. Vor allem aber stirkt und stiitzt sie ihn durch ihre reine, kraftvolle Persdn-
lichkeit, die in ihrer kernigen Echtheit gleichsam ein selbstverstindlicher Bestandteil
ihres Lebensmilieus ist (HL 4, 1—7) und ungebrochen an den iiberkommenen Ord-
nungen festhilt (HL 3, 4; 8, 2. 5). MuB der Partner nicht notwendig an einer solchen
Frau gesunden und sich ganz von selbst in die gottgewollte Ordnung hineinstellen,
um so mehr, als sie nicht nur in ihrer Zihigkeit und Leidensfihigkeit (HL 3, 1—4;
5, 7) ein ,starkes”, sondern auch in jeder anderen Hinsicht ein echtes , Weib” ist,
das unbindig nach ihm, dem Mann, verlangt (HL 1, 7), sich gerne schmiickt und
putzt (HL 1, 9 f), tanzt und sich dabei bewundern li8t (HL 7, 1—6), gerne von ihrem
Partner begehrt wird (HL 7, 11), wobei sie ihm nicht selten in neckischer List zuvor-
kommt (HL 5, 3; 8, 1£), usw.? Wer wollte bei diesem Sachverhalt noch daran zwei-
feln? Er muB einer solchen Frau mit dem Hohen Lied und den ihm verwandten Weis-
heitsbiichern (vgl. Sir 26, 1—4. 13—18) einen begeisterten Hymnus singen und an die
Zukunft des Gottesvolkes glauben, das solche Téchter hervorbringt; denn jedes Volk
steht und fillt ja mit seinen Frauen.

Der ideale Mann als Abbild des Gottgemahls

Das Hohe Lied sagt nicht viel iiber den Mann, am allerwenigsten dariiber, was seine
typologische Funktion als Sichtbarmachung des gottlichen Bundespartners Israels
angeht — diese kann nur aus dem, was das Hohe Lied iiber die Entsprechung der
Braut und Ehefrau zu Jerusalem und Israel andeutet, sowie aus den prophetischen
und neutestamentlichen Parallelen gefolgert werden. Jedenfalls sind es auch in diesem
Fall nur ganz wenige Ziige im Mannesbild des Hohen Liedes, die den Briutigam und
Ehemann in eine gewisse Nihe zu Gott (Christus) riidken. Dazu zihlt vor allem seine
Ritterlichkeit, die ihn zu liebevoller Riicksicht auf die schwichere Gefihrtin befihigt
und sie buchstiblich ,,auf Hinden tragen” 1a8t (HL 2, 3; 3, 6—~10d; 8, 5 a—b), so wie
nach Ez 16, 8 Jahwe selbst sich einst zu Israel, seiner kleinen und schwadhen Braut,
herabneigte, um sie unter seinen schiitzenden Mantel zu nehmen, und wie er nach
Os 2, 16 im Neuen Bund seine Brautnation geleiten wird, um ihr zirtlich und liebevoll
zu Herzen zu reden. Auch darin wird der irdische Partner fiir seine Partnerin in
einem gewissen Sinne zu einem ,Abbild” Gottes (Christi), daB seine Initiative am
Anfang ihrer Verbindung und Vereinigung steht, ist er doch der aktive Teil, der das
wartende Midchen besucht und zu einem Stelldichein ins Freie lockt (HL 2,10—14), dort
seine Liebe ,,weckt” (HL 8, 5c¢) und es so auf die kiinftige Ehe vorbereitet, so wie es
ausschlieflich Gott ist, dessen Wille und Initiative iiber die Bundesgemeinschaft
Israels (der Kirche) mit ihm entscheidet (Os 2, 25; Is 62, 4). Auf diesem Hintergrund
kommen dann auch die iibrigen Vorziige des Mannes im Hohen Lied zum Tragen:
seine Behendigkeit und Wendigkeit, die keine Miihe scheut, um so schnell wie méoglich
zu der Geliebten zu gelangen (HL 2, 8 f), und die da, wo es nottut, sich sehr wohl mit
Zuriikhaltung und Bescheidenheit zu paaren weif (HL 2, 14), seine orientalische
Schonheit (HL 5, 8—10), seine Uberlegenheit im Denken und Handeln, die ihn die

® Siehe das oben zu den Fangspielen usw. Gesagte.

70



L

geliebte Frau schlieflich doch immer dahin fithren l48t, wohin er sie haben machte
(HL 5, 6 f), seine Gesetzestreue und Tugend (HL 3, 610 d), vor allem aber auch sein
Bemiihen, seine Partnerin mit seiner Liebe gliicklich zu machen (HL 1, 13§; 2, 3)
usw. An ihm kann dfe Israelitin und Christin lernen, wie grof und stark, dabei aber
auch wiederum zirtlich und giitig der Gott sein muf}, der sich ein Volk (die Kirche)
zur Braut und Gattin erwihlt hat.

So helfen sich Mann und Frau einander, immer tiefer in das Geheimnis Gottes
und seines auserwihlten Volkes hineinzuwachsen und den Bund beider in ihrer
menschlichen Liebesgemeinschaft immer wirksamer nachzugestalten, bis diese ihre
Liebesgemeinschaft einmal ganz in die grofere Liebesgemeinschaft des Gottesvolkes
mit seinem Gott iibergeht, zu der sie durch ihre Ehe reif geworden sind (Mt 22, 30).
Das ist der gottliche Heilsplan mit der Ehe, wie er sich niherhin vom Hohen Lied
her uns darstellt.

DITHA ROITHNER
Kirche der Armen

" Ein Situationsbericht aus Korea

Ein Land, dessen Zustrom zum Christentum die Zahl der Katholiken in den letzten
zehn Jahren mehr als verdoppelte, verdient es, daR wir ihm unsere Aufmerksamkeit
zuwenden. Durch die Ereignisse der jiingsten Geschichte — Koreas Kapitulation an
Japan, die es mit der Zweiteilung des Landes bitter bezahlen mufite, und den Korea-
krieg, der sieben Millionen Fliichtlinge nach Siidkorea trieb (was bedeutet, da
in ein Gebiet, so grof wie Usterreich, ganz Osterreich zuwandert!) und ein unvor-
stellbares Massenelend hervorrief — ist die ferndstliche Halbinsel in das Bewuftsein
westlichen Denkens geriickt. Wenig jedoch wurde bisher bekannt iiber die Kirche
Koreas, deren Geschichte knapp zweihundert Jahre umspannt.

An ihrem Beginn steht das einmalige Phinomen, daf das Christentum ohne auslindi-
sche Missionare in Korea Fuf faBte, und diese Tatsache prigt auch heute nodh ihr
Wachsen und Werden wesentlich mit. Die Katholiken bilden zumeist erst die Gemein-
den und erbitten dann die Hilfe der Priester. So bezeugt die Kirche Koreas seit ihrem
Bestehen, daf alle Mitglieder der Kirche zum Apostolat gerufen und verpflichtet sind.
Heute riumt Korea der katholischen Kirche besonders in der stidtischen Gesellschaft
einen Ehrenplatz ein. Die Kirche war ja tatsichlich auch die erste ausldndische Organi-
sation, die dieses mehr als 250 Jahre vollig abgeschlossene Land erreichte. Mit der
Lehre der Briiderlichkeit aller Menschen half sie, ein erschreckend ungerechtes Klas-
sensystem abzubauen und die Stellung der Frau zu heben. Durch die jihrlichen Ge-
sandtschaften an den Kaiserhof von Peking, der einzigen Verbindung mit der Aufen-
welt wihrend der Zeit der AbschlieBung, kamen 1777 einige von Jesuiten verfafte,
christlich apologetische Biicher nach Korea. Sie wurden von den Gebildeten studiert,
und diese fanden die Botschaft iiber die gottliche Vorsehung, iiber die Seele, iiber Gut
und Bése so herrlich, da® sie beschlossen, ihr Leben darnach auszurichten. 1783 wurde
ein Koreaner zu den Jesuiten nach Peking geschickt. Er erhielt dort Glaubensunterricht,
empfing die Taufe und wurde der erste Apostel Koreas. Die Zahl der Katholiken
wuchs schnell. Die Christen wihlten einen Bischof und auch Priester, die die priester-
lichen Funktionen auszuiiben begannen, ohne die Priesterweihe empfangen zu haben.
Nach einigen Jahren erkannten sie ihren Irrtum, unterwarfen sich dem Bischof von
Peking und erhielten 1795 einen chinesischen Priester. Dessen Erfolge waren groS; in

71



