HERMANN STIEGLECKER
Der Lehrer Chinas

1963 erschien das zeitgem#dBe Buch ,Katholische Theologie und asisatisches Denken”
(Matthias-Griinewald-Verlag, Mainz). Sein Verfasser Dr. Maurus Heinrichs, ein griindlicher
Kenner chinesischer und japanischer Geistigkeit, setzte damit einen mutigen Schritt zur
dringenden geistigen Auseinandersetzung der Christenheit mit den groBen nichtchristlichen
Religionen und Philosophien, deren Heimat ausschlieflich Asien ist: Das ist ja eine der
Hauptaufgaben, deren Bewiltigung uns das II. Vatikanische Konzil zur Pflicht gemacht hat.

Die Franziskaner kénnen sich noch zweier anderer Leistungen rithmen: Sie haben — selbst-
verstindlich in Zusammenarbeit mit chinesischen Fachleuten — die ganze Heilige Schrift ins
Chinesische iibersetzt und mit einem umfangreichen Kommentar versehen, in dem alle
schwebenden biblischen Fragen behandelt werden; elf handliche Oktavbinde zu je 700 bis
1300 Seiten mit klarem, leicht lesbarem Druck. Das zweite Werk ist die japanische Bibel-
iibersetzung, von der bis jetzt neun schmucke Bindchen erschienen sind, ebenfalls mit einem
zeitgemidRen Kommentar und schonem, reinem Druck, der der beriihmten japanischen Druck-
kunst alle Ehre macht. Wir alle, die wir mit dstlichem Lebensstil und &stlicher Geistigkeit
wenig vertraut sind, kénnen uns kaum einen Begriff davon machen, wie schwierig ein solches
Ubersetzungswerk ist; davon kénnten uns nur die Ubersetzer selber und ihre asiatischen
Ratgeber erzdhlen, wie heikel .z. B. das Festsetzen der theologischen Fachausdriicke ist, und
wie viele FuBangeln erst wihrend der Ubersetzung entdeckt werden, an die man anfinglich
gar nicht gedacht und deren Beseitigung erst nach langem Uberlegen gelingt. Gar nicht davon
zu reden, wie fein gebaut die ostlichen Seelen sind und wie schwer es fdllt, Ausdriicke zu
vermeiden, die im Osten wehe tun, und die Sprache so zu gestalten, dafl sie auf den dortigen
Menschen wohltuend wirkt, ihn beschwingt und begliickt.

Der bewundernswerte Mut der Franziskaner hat mich zu dem Thema angeregt, das nach
dem II. Vatikanischen Konzil nicht absonderlich, sondern durchaus zeitgemafS ist, wie sonst
irgendeine dogmatische oder moralische Abhandlung in einer theologischen Zeitschrift. Die
Darlegung schopft aus den einschligigen chinesischen Originaltexten und zieht chinesische wie
aufBerchinesische Ubersetzungen und Kommentare zu Rate. In bescheidenen Grenzen sich
haltend, wird das Hauptgewicht auf das Psychologische und Weltanschauliche gelegt mit dem
Ziel: dem Leser ein moglichst klares und richtiges Bild von der Personlichkeit und dem
Wirken des berithmten chinesischen Ethikers zu bieten.

I. Kungs Perstinlichkeit

Kung Fu Dsé ist der den Europdern bekannteste Denker und Lehrer des alten China.
Wir nennen ihn einfach Kung, denn das ist sein Familienname!. Geboren wurde er im
Jahre 551 v. Chr. im damaligen Staat Lu, der einen Teil der heutigen Provinz
Schantung ausmachte. Sein Todesjahr ist 479.

Aufschlufireich ist die Tatsache, da um diese Zeit eine ganze Reihe von Minnern gelebt hat,
die auf die Gedankenwelt der Menschheit bis auf unsere Tage einen beherrschenden Einfluf8
ausgeiibt haben; Pythagoras, Buddha, Lao Dso, der fragliche Verfasser des Dao D6 Djing
und Herakleit wirkten alle in diesem Zeitraum; auch die auf theologischem Gebiet bahn-
brechenden #lteren Propheten Israels um 700 und Zarathustra um 600 sind zeitlich nicht weit
davon entfernt. Man hat fast den Eindruck, da damals eine grofe geistige Bewegung iiber
einen Teil der Erde hinging, die vom Groflen Ozean bis zu den Inseln des Mittellindischen
Meeres ihre Wellen schlug; danach wire Kung, der Ethiker Chinas, der 8stlichste Vertreter
dieses geistigen Aufbruches, und Pythagoras mit den Vorsokratikern, die ihre ersten
Anregungen unverkennbar von Asien empfingen, der westlichste.

Kung entstammte einem alten Fiirstengeschlecht, das aber seine gesellschaftliche
Stellung und politische Bedeutung zur Zeit des Meisters lingst eingebiifit hatte. Seine
Familie lebte in sehr bescheidenen Verhiltnissen. Nach seinem Tode wurde er in der
spiteren Zeit ,,gottlich” verehrt.

1 Kung Fu Dsb ist eine annihernd richtige Umschreibung des Namens. Wenn die iibliche
Schreibweise etymologisch richtig ist, dann bedeutet Kung ,Loch”, ,Grube”. (Nach unserer
Art der Namengebung wiirden wir ihn ,Gruber” nennen.) Fu ,Meister” und Dsd etwa
~Lehrer”, ,Doktor” sind zwei Ehrentitel, die auch sonst angesehenen Namen nachgesetzt
werden. Kung Fu Ds6 bedeutet also ungefdhr ,Meister Doktor Gruber”.

113



Von einer Verehrung als Gott kann hier selbstverstidndlich keine Rede sein, schon gar nicht
bei den Gebildeten; die Chinesen verehren ihn etwa so, wie wir unsere Heiligen verehren.
Daf der ungebildete Chinese bei der Verehrung der Geister — um eine solche handelt es
sich bei der Verehrung Kungs — dogmatisch oft nicht richtig sieht, darf uns nicht verwundern,
das kommt ja auch bei uns vor. Aber ein gesundes Empfinden hat der Chinese auch hier: er
verehrte frither wenigstens eine groffe Anzahl von Geistern, d. h. von transzendenten Wesen,
doch sagt er: in schwierigen Zeiten muf man den Himmelsgott (den einzigen Gott) selber
anrufen, denn da kommt man mit den kleinen Geistern nicht weit?. Einem Schiileraufsatz
scheint folgende Beschreibung einer offiziellen Kung-Feier entnommen zu sein: ,Meister Kung
ist ein Heiliger (d. h. ein sittlich vollkommener Mensch). Uberall in den Schulen verehrt man
Meister Kung. Am Tag des Schulbeginns fithren die Lehrer iiberall ihre Schiiler auf den
Kungplatz, um dort die Zeremonien zu vollziehen.”

Kung selber schildert als alter Mann seinen geistigen Werdegang: ,Mit 15 Jahren
machte ich mich ans Lernen, mit 30 hatte ich einen festen Boden unter mir, mit 40
hatte ich die Zweifel hinter mir, mit 50 war mir der Wille des Himmels klar, mit 60
hatte ich ein feines Gehdr fiir alles, mit 70 konnte ich dem Zug meines Herzens folgen,

ohne das Gesetz zu iibertreten” (Lun Yii 2, 4)%.

Uber die Personlichkeit Kungs ist schon sehr viel geschrieben worden — im Osten und
im Westen. Wir stellen hier nur eine Frage: Wie steht er zu Gott? War er Atheist,
Agnostiker oder Gottgliubiger?

Er scheint nur Diesseitswerte zu kennen, und seine Lehre strebt Diesseitswerte an.
Kung beruft sich auch im Gegensatz zu den israelitischen Propheten oder auch zu
Zarathustra nie auf einen gottlichen Auftrag, sondern die Begriindung fiir sein Auf-
treten und die Richtigkeit seiner Lehre ist rein irdischer Art, sie stammt z. B. aus
seiner geschichtlichen Schau (,,nach diesen Grundsitzen regierten die alten, ehrwiirdigen
Herrscher”), aus seiner personlichen Erfahrung oder ist Ergebnis seiner Uberlegung.
Aber trotzdem lassen verschiedene Stellen erkennen, daf er um einen Gott weif3, ihn
als seinen Herrn anerkennt und sich ihm verantwortlich weifs. Er nennt dieses hochste
Wesen Tien4

Von ihm redet Kung zwar nicht sehr oft, aber doch ab und zu, und dann jedesmal mit
Ehrfurcht und Ergebenheit. Was ist dieser Tien in seinen Augen? Das wollen wir aus
seinen Worten, die wir dariiber in den Lun Yii finden, klarzulegen versuchen.

Aus Lun Yii 7, 22 erfahren wir: Huan Tui, ein Beamter des Staates Sung, ein erbitterter
Feind des Meisters, suchte Kung in seine Gewalt zu bekommen. Seine Schiiler kamen
in dieser drohenden Gefahr ganz auBer Fassung, er aber sagte: Gott hat mir Leben
und Kraft gegeben, was kann mir da dieser Huan Tui anhaben? Ein Kommentar
betont, daf der Meister im Vertrauen auf Tien diese Worte sprach.

Eine dhnliche AuBerung Kungs finden wir in 9, 5: Da der Meister in Kuang in Lebens-
gefahr kam, sprach er: ,Da Wen wang® nicht mehr ist, sehe ich die Kultur in meine

2 Vgl. F. Kénig, Christus und die Religionen der Erde. Handbuch der Religionsgeschichte.
1951, 3. Bd., 328.

8 Lun Yii sind die von den Schiilern Kungs aufgezeichneten Gespriche des Meisters mit
seinen Jiingern.

4 Wir stofen hier auf eine iiberraschende Parallele zum indogermanischen Wort fiir Gott,
das mit dem chinesischen Tien etymologisch nichts zu tun hat: Sankrit devas, altdeutsch
teiwa, lateinisch deus, frither deivos, usw. Alle diese Worter hingen zusammen mit
Sanskrit dyaus (Genitiv divas, vgl. Zeus, Genitiv dios) und werden urspriinglich der
+Himmlische” oder der ,Himmelsbewohner” bedeutet haben. Das chinesische Tien mit
tiirkisch Tangry, mongolisch tenger usw. hat eine dhnliche Bedeutungsentwicklung Himmel-
Gott und die indogermanische Entsprechung erstredkt sich in verschiedenen Wortformen
ebenfalls iiber ein ungeheures Gebiet: von den Tiirken in Istanbul an hin iiber den weiten
tiirkischen und mongolischen Bereich in Mittelasien bis zu den nérdlichsten Tiirken an der
Lenamiindung, d. h. bis zu den Jakuten, und siidwirts iiber den groflen chinesischen Raum.
Vielleicht gehort auch shumerisch Dingir (Gott), das u. a. dem mongolischen Tenger
(Himmel) und dem tiirkischen Tangry (Gott) sehr dhnlich sieht, hieher.

5 Wen wang (um 1130) ist der berithmte Ahnherr der Chou-Dynastie.

114



Hinde gelegt. Wenn der Himmel (Tien) diese Kultur hitte untergehen lassen wollen,
so wiirde mir, dem Nachfahren des Wen, nicht die Aufgabe zugefallen sein, mich um
sie anzunehmen. Wenn aber der Himmel diese Kultur (durch meine Titigkeit) erhalten
will, was konnen mir dann die Leute von Kuang antun?” Die unbefangene Lesung
dieser Ausspriiche 148t klar erkennen, daf Kung nicht an ein willenloses, unbewuf3t
handelndes Schicksal denkt, sondern daf er ein wissendes, wollendes Wesen vor Augen
hat — eben Gott.

Als der Meister einst erfuhr, daf ein gewisser Gung Bo Liau seinen Schiiler Ds6é Lu
schwer verleumdet hatte, um das Ansehen Kungs zu schidigen und ihn in seiner
Lehrtitigkeit zu behindern, sagte er: ,,Wenn sich meine Lehre durchsetzt, so ist es die
Bestimmung des Himmels, wenn sie sich nicht durchsetzt, ist’s auch Bestimmung des
Himmels. Wie kann Gung Bo Liau gegen die Bestimmung des Himmels aufkommen?*
(14, 38.) Derselbe Gedanke wie oben: gegen den Himmel vermag keine irdische Macht
etwas. Nur klingt hier der Ton demiitiger Unterwerfung durch fiir den Fall, daB Tien
sein Werk nicht gelingen lassen sollte.

Doch um ganz griindlich zu sein, eine Schwierigkeit bleibt: was wir mit , Bestimmung
des Himmels” wiedergegeben haben, heifit im Urtext ,,Ming”, und das kann auch
blindes Fatum bedeuten. Ming heifit Bestimmung oder Befehl des Himmels, Wer sich
diesen Himmel als ein willenloses, mechanisches Prinzip denkt, fiir den ist selbstver-
standlich ,,Bestimmung” des Himmels blindes Schicksal, und man konnte eine solche
,Bestimmung” des Himmels auch gar nicht , Befehl” nennen, wer aber im Himmel ein
freiwollendes Wesen sieht — und das gilt, wie wir gesehen haben, von Kung —, der
versteht eben auch Ming dementsprechend: fiir ihn ist es der Befehl des wissenden,
freiwollenden Prinzips, das er ,,Tien” nennt, und nicht blindes Fatum®.

Kung weif8 auch, was es bedeutet, wenn der Mensch gegen den Willen Gottes (des
Tien) handelt, davon zeugt sein Wort (3, 13): ,,Wer sich gegen den Himmel verfehl,
hat niemanden, zu dem er beten kann” (dem kann kein Geist helfen, um den Verstof
beim Himmel wieder zu beheben); offenbar hat ein solcher nach Kungs Meinung
Gottes Strafe zu befiirchten. Man vergleiche iibrigens zu diesem Wort des chinesischen
Weisen 1. Sam 2, 25!

Von seiner Uberzeugung, daf der Himmel das Bdse als Richter wahrnimmt und
bestraft, zeugt auch folgendes: Kung hatte einmal eine Audienz bei Nan Dsd, der
sittenlosen Fiirstin vom Staate Wei. Das nahm ihm sein Schiiler Dso Lu iibel. Da
schwur der Meister und sagte: ,Wenn ich unrecht gehandelt habe, mdge mich der
Himmel verabscheuen!” (6, 26.)

Aber dieser Glaube an einen Gott, der belohnt und straft, stellte ihn auch vor
schwierige, quilende, unlésbare Fragen, nicht zu verwundern, denn am unergriind-
lichen Gottesproblem kommt kein denkender Mensch vorbei, ohne sich mit ihm aus-
einandersetzen zu miissen: der Gottesleugner nicht, denn vor ithm tirmen sich Ritsel
iiber Ritsel auf, eben weil er Gott als tot erklirt, und weil sich dieser ,tote” Gott
immer wieder als lebend erweist, und der Gliubige nicht, weil ihm gerade auf dem
Boden des Gottesbegriffes nach menschlichem Begreifen grofe Schwierigkeiten er-
wachsen, nicht weil Gottes Dasein zweifelhaft ist, oder weil der Begriff ,,Gott” an sich
unannehmbar zu sein scheint, sondern weil er ihm — und anders kann es gar nicht
sein — Probleme aufgibt, die er nie losen wird konnen. Der Fehler liegt aber nicht bei
Gott, sondern beim Menschen, genauso, wie wenn die Ameise den Menschen und
sein Tun nicht begreifen, ja nicht einmal wahrnehmen kann: da liegt auch der Fehler

¢ So hat auch der angesehene Sinologe Richard Wilhelm ,Ming” mit ,Gottes Wille” iiber-
setzt (Kung-Futse-Gespriche — Lun Yii. Jena 1945) und F. S. Couvreur im selben Sinn mit
»décret du ciel” und ,coeleste decretum” (Dictionnaire Classique de la Langue Chinoise.
Peiping 1947).

8° 115



nicht beim Menschen;, sondern ist in der Unfihigkeit der Ameise begriindet, die nun
einmal nicht imstande ist, den Menschen und seine Téatigkeit zu begreifen. Darauf
kommt es in diesem Ringen des Menschen um das Gottesproblem an, daf der Mensch
den Mangel nicht auf der unrechten Seite sucht. So bekam es auch der Chinese Kung
mit dem Gottesproblem zu tun, mit der Frage beziiglich des gottlichen Waltens, mit
dem Job-Problem, mit dem der alttestamentliche Dulder erst ins reine kam, als er die
Erhabenheit und Uberlegenheit Gottes iiber den Menschen zu ahnen begann.

Damit wir hier klare Sicht gewinnen, miissen wir etwas weiter ausgreifen: Bis ins 8. Jahr-
hundert v. Chr. war China ein feudaler, streng gegliederter Beamtenstaat mit einer in den
Augen der Chinesen geheiligten Person, dem Kaiser (Wang) an der Spitze. Das innere
Gefiige des Reiches wurde durch die Verpflichtungen der einzelnen Untergebenen unterein-
ander zusammengehalten: in der Familie muSte der Sohn den Eltern gegeniiber die ,Pietat”
(hsiau) betdtigen, d. h. ihnen alle erdenkliche Liebe erweisen — bis zu ihrem Tod und iiber
den Tod hinaus, und der gute oder schlechte Ruf eines Menschen hing von seinem Verhalten
den Eltern gegeniiber ab, Auferdem war in der Familie der jiingere Bruder dem ilteren
Pietdt, Liebe und Gehorsam schuldig. Ahnliche Verpflichtungen galten auflerhalb der
Familie zwischen Nachbarn und Bekannten. Ganz besonders hatte der Mensch der Obrigkeit,
vor allem dem Kaiser gegeniiber, entsprechende Pflichten, wie der Sohn den Eltern und der
jiingere Bruder dem #lteren Bruder gegeniiber. Wieweit diese uralten Gesetze der Liebe und
des Gehorsams im chinesischen Volk auch tatsichlich beobachtet wurden, entzieht sich selbst-
verstindlich unserer genaueren Kenntnis, es wird da Versager genug gegeben haben —
denken wir nur an die Ubung der Liebe in unserem christlichen Bereich —, aber ohne Zweifel
galt namentlich die Liebe zu den Eltern als hochheiliges Gebot, das niemand verletzen konnte,
ohne dem schweren Tadel und wohl auch der Verachtung der Mitmenschen zu verfallen.

Vom 8. Jahrhundert an beginnt die kaiserliche Macht abzubréckeln, bis Kaiser und kaiser-
licher Glanz nur noch ein bedeutungsloses Zierstiick aus grauer Vorzeit waren: das ganze
Reich war ja in eine grofle Zahl von Teilkénigtiimern zerfallen; die Teilkdnige rauften mit-
einander um den groferen EinfluB, um die Vorherrschaft und gaben durch ihr unwiirdiges
Treiben dem Volk das denkbar schlechteste Beispiel. So rif auch in den unteren Stidnden
Betrug und Gewalttat ein: es kam zu einem erschreckenden Niederbruch der Sitten.

Kung, konservativ vom Kopf bis zu den Fiifen, fiihlte sich wie so manche andere
Chinesen seiner Zeit berufen, diesem Niedergang Einhalt zu tun und Volk wie
Herrscher zur alten Sittenstrenge zuriickzufithren. Man bedenke nun: Obwohl die
Aufgabe, die er sich stellt, nach seiner Uberzeugung von Tien gewollt ist, will sie
trotzdem nicht gelingen; er gewinnt zwar eine grofie Anzahl treu ergebener Schiiler,
aber sonst sieht er fast iiberall nur ungliubige Gesichter und erfihrt allenthalben
hofliche oder auch barsche, hochmiitige Ablehnung. Er sucht immer wieder an Fiirsten-
hofen einflufreiche Stellen, Ministerposten zu erlangen, um von da aus seine Sache
vorwirtszutreiben, aber auch hier findet er kein Verstindnis, oder es gelingt ihm, sich
nur kurze Zeit zu halten. Viele verulken ihn als einsamen Sonderling, als wunder-
lichen Narren, und manche sagen ihm das ins Gesicht.

So lesen wir z. B. in Lun Yii 14, 41: Ds6 Lu, ein Schiiler Kungs, iibernachtete in Shé Men
(wortlich: Steintor, ein Ort im Staate Tji). Der Tiirmer von dort fragte ihn: Woher sind Sie?
Dso Lu antwortete: Vom Herrn Kung. Da sagte der Tiirmer: Ah, das ist der, welcher weif,
daB es nicht geht, der es aber dennoch nicht aufgibt. (Also ein ldcherlicher Utopist.) Ahnliches
bekommt er nach 18,6 zu horen. Auf einer seiner Propagandareisen kommt er zu einem
FluB; er 148t durch seinen Jiinger Dst Lu einen gerade auf dem Feld Arbeitenden um die
nichste Furt fragen. Dieser verweigert die Auskunft und meint: dein Meister kennt ohnehin
die Furt (weil er ja doch soviel im Land herumreist). Einen zweiten ersucht er, und der rit
dem Meister: er soll nicht von Fiirstenhof zu Fiirstenhof reisen, um so von oben her seiner
Lehre Eingang zu verschaffen, sondern einem Lehrer folgen, der sich von der Welt génzlich
zuriickzieht. Sprach’s und hackte auf seinem Acdker weiter, ohne sich um den Fragenden noch
linger zu kiimmern. Der Mann gehorte anscheinend einer philosophischen Schule an, die es
in dieser Zeit des Niederganges fiir das richtige hielt, der Welt Lebewohl zu sagen und
einzig durch eigenes Beispiel zur Besserung der Sitten das Seine zu leisten, moglicherweise
ein Anhinger der Schule Lao Dsbs, der diesen Gedanken so stark in den Vordergrund riickt.
Im Lande Tschu verhéhnte (oder ist’s eine wohlwollende Belehrung?) den Meister ein Sonder-
ling oder ein Narr — oder ein richtiger Philosoph — aus dem chinesischen Text wird nicht
recht klar, wen wir vor uns haben — mit folgendem Lied:

116



O Vogel Feng, o Vogel Feng’,

Wie sehr dein Glanz verblich!

Doch was gescheh'n ist, ist gescheh’n.
Nur kiinftig hiite dich!

Gib auf, gib auf dein eitles Miith'n!
Wer heut dem Staate dienen will,
Der stiirzt nur in Gefahren sich 8

Kung stieg aus seinem Wagen aus, um mit ihm zu sprechen, der ,Narr von Tschu aber
hatte sich eiligst davongemacht, ehe ihn der Meister erreichte.

Diese Erlebnisse driickten schwer auf dem Weisen. Und manchmal schien er tatsichlich
darob die Fassung zu verlieren; so rief er beim Tod seines liebsten Schiilers, des
Yen Hui, aus (11, 8): ,,Wehe, der Himmel hat mich vernichtet!” Auf Yen Hui hatte er
namlich beziiglich der Weiterfithrung und Durchsetzung seiner Gedanken und Pline
seine ganze Hoffnung gesetzt, und diese Hoffnung war nun fiir immer zunichte
geworden! Ein solcher Schmerzensruf iiber das Miflingen seines Werkes findet sich
auch in 7, 5: ,Wie sehr geht’s mit mir abwirts: schon lange habe ich im Traum den
Fiirsten Dschou nicht mehr gesehen!” Der Fiirst Dschou war einer der von Kung
hochverehrten Mitbegriinder der Dschou-Dynastie (1121—250), die ja zur Zeit des
Meisters noch bestand, aber zu seinem Leidwesen alles Ansehen und alle Macht ein-
gebiit hatte. Die grofie Zeit der Dschou wollte Kung wieder herauffithren, und wenn
in seinen Trdumen der Fiirst Dschou auftauchte, war das fiir ihn immer eine
Ermunterung, eine Hoffnung, daf sein Werk gelingen wird. Und nun hat er schon
so lange keinen solchen trostvollen Traum mehr gehabt! Wieder ein diisteres Vorzeichen
der aussichtslosen Zukunft! Und so sagt er in einer solchen triiben Stunde einmal (9, 8):
»Der Vogel Feng kommt nicht, und aus dem Fluf taucht kein Zeichen auf! Um mich
ist’s geschehen!” d. h, mein Werk hat keine Zukunft*! Aus den angefiihrten Stellen ist
zu ersehen, wie hart er unter diesem Zwiespalt litt: einerseits das Vertrauen auf den
Willen des Himmels und andrerseits das Ausbleiben des auf Grund des Willens des
Himmels erhofften Erfolgs — ein Zwiespalt, der ihn in triiben Stunden beinahe in die
Verzweiflung hineintrieb. Aber trotz aller Enttduschungen und all der triiben Stunden
wird er am Himmel, an Tien nicht irre. In 14, 37 lesen wir folgendes Zwiegesprich
zwischen ihm und seinem angesehenen Jiinger Ds6 Gung: Kung: ,Niemand kennt
mich!” Ds6 Gung: ,Was willst du damit sagen?” Kung: ,Ich grolle (deshalb) dem
Himmel nicht, und ich klage auch nicht die Menschen an ... Wer mich kennt, das ist
der Himmel!” '

Kung kennt also den Himmel (Gott), und er vertraut auf ihn trotz aller Enttiuschungen.
Hat er diesen Gott ausgekliigelt? Durchaus nicht! Soweit wir in der chinesischen
Geschichte zuriickzuschauen vermdgen, ist der Tien als hochster Gott den Chinesen
bekannt. In den 305 Liedern der alten chinesischen Zeit ist immer wieder vom Himmel
die Rede, der die Wesen hervorbringt und die Gesetze gibt, nach denen die Menschen
leben miissen, wenn sie gliicklich sein wollen. Dieser Tien (Gott) ist ein personliches
Wesen, das frei handelt, von allem weif und Herr von allem ist. Ubrigens sind ja
auch die ungezihlten Gotter der Chinesen, die unter Tien stehen und richtig als
Geister bezeichnet werden miissen, personliche Wesen, warum_sollte es bei Tien
anders sein? Kung glaubt an Gott und an Geister, er brachte auch den Ahnen und den
iibrigen Geistern Opfer dar. Und er nahm diese Sache sehr ernst, wie wir aus 3, 12
ersehen konnen: ,Er opferte den Ahnen und den iibrigen Geistern (mit solcher innerer
Teilnahme), als wiren sie vor ihm gegenwirtig; Kung pflegte zu sagen: Wenn ich beim

7 Gliickverheifender mythischer Vogel (Phonix).

® Ubersetzung von R. Wilhelm, a. a. O. :

® Es war ein uralter Glaube, da Phonixvigel und aus dem Fluf auftauchende Schriften eine
. neue, gliicklichere Zeit verkiinden. 5 i | ge

117



Opfer nicht selber zugegen bin, ist mir so, als wiirde das Opfer iiberhaupt nicht dar-
gebracht.”

Aber bei all dem ist bemerkenswert: etwas Genaueres iiber die jenseitige Welt aus-
zusagen, dazu liefl er sich nie herbei. Einmal befragte ihn ein Schiiler: Wie soll man
den Geistern dienen? (11, 11). Er erwiderte: ,,Wenn man es noch nicht soweit gebracht
hat, Menschen richtig zu dienen, wie soll man dann Geistern richtig zu dienen ver-
stehen?” Auch beziiglich des Todes verweigerte Kung die Auskunft. Der erwihnte
Schiiler fragte weiter: Was ist vom Tod zu halten? Er antwortete: ,,Wenn wir das
Leben nicht kennen, wie sollen wir den Tod verstehen?”

II. Kungs Erneuerungswerk

Kung ist nicht Religionsstifter, sondern Sittenlehrer, Sozialethiker, ihm lag es durchaus
fern, eine neue Lehre einzufiihren; sein eigentliches grofes Ziel war vielmehr: der
Sittenlehre, an die sich nach seiner Uberzeugung die Herrscher der Urzeit gehalten
haben, wieder volle Geltung zu verschaffen. Wir gehen nun daran, die Hauptgedanken
Kungs kennenzulernen, die seinem sittlichen Erneuerungswerk zugrunde liegen.
In den Lun Yii begegnen wir immer wieder dem Ausdruck ,,Idealmensch”, , Dschiin
Dso”.

Was ist der Idealmensch?

Der Idealmensch ist das grofle Ziel, dem Kung zustrebt, jener Mensch, der von innen
heraus allen Vorschriften der gegenseitigen Liebe vollauf gerecht wird, die zwischen
Eltern und Kindern, Mann und Frau, zwischen Alteren und Jiingeren, zwischen
Freunden und Nachbarn, im staatlichen Bereich zwischen Herrscher und Untertanen
geiibt werden soll. Eine Anordnung des Stoffes nach bestimmten Gesichtspunkten
finden wir kaum irgendwo in den Lun Yii; die Spriiche reihen sich vielmehr in bunter
Abwechslung aneinander; meist ist die Frage eines Schiilers oder einer anderen Person
fiir Kung der AnlaB, iiber irgendeine Sache zu sprechen. Auch Definitionen diirfen
wir nicht erwarten.

In 15, 17 wird uns eine Vorstellung vom Idealmenschen wie folgt nahegebracht: , Der
Idealmensch baut sein sittliches Leben auf der Gerechtigkeit auf. Er iibt diese
Gerechtigkeit den Umgangsformen entsprechend. Ohne Aufdringlichkeit bringt er die
Gerechtigkeit nach auflen zur Geltung und fiihrt sie in ehrlichem Streben zur Voll-
endung. Das ist ein Idealmensch!” Man sieht, Kung beleuchtet nur gewisse Seiten vom
Bild des Idealmenschen. Dasselbe gilt auch vom folgenden Ausspruch (5, 15): ,Dso
Tschan hat vier von den Tugenden eines Idealmenschen: er hat ein bescheidenes
Benehmen, er dient seinen Vorgesetzten mit Ehrfurcht, er sorgt mit Liebe fiir das Volk
und ist gerecht als Vorgesetzter.” In 16, 10 sagt Kung: ,,Der Idealmensch bemiiht sich
um neun Dinge: um die richtige Schau beim Sehen, um das richtige Verstehen beim
Horen, um die Freundlichkeit in der Miene, um die Wiirde im Benehmen, um die
Wahrhaftigkeit in der Rede, um die Gewissenhaftigkeit im Handeln; er wird in
schwierigen Fillen fragen, wenn ihn der Zorn faft, denkt er an die bdsen Folgen (des
Zornes), und wenn sich ein Gewinn sehen li8t, denkt er an die Gerechtigkeit” (die
vielleicht durch diesen Gewinn verletzt werden konnte).

In 16, 7 werden drei Laster genannt, die sich mit dem Begriff des Idealmenschen nicht
vertragen: ,In der Jugend, da Blut und Geist noch ungestiim sind, hiitet sich der
Idealmensch vor Sinnlichkeit, wenn er die Reife erreicht hat und Blut und Geist sich
gefestigt haben, hiitet er sich vor Prozessen, wenn er alt geworden ist und Blut und
Geist den Schwung verloren haben, hiitet er sich vor Habsucht.” In 15, 36 sagt Kung:
»Der Idealmensch ist fest (in seinen Grundsétzen), aber nicht eigensinnig.” In 15, 21:
»Der Idealmensch ist sich seines Wertes bewuf}t, aber er ist nicht rechthaberisch, son-
dern schlieBt sich der Gemeinschaft ohne Eigenbritelei an.” Treffend ist folgendes

118



Wort Kungs (15, 22): ,,Der Idealmensch befordert nicht einen Menschen um eines
Wortes willen, und er lehnt nicht ein Wort ab um eines Menschen willen.”

Folgendes Stiick (9, 13) erzihlt, da Kung — offenbar entmutigt durch die Miferfolge —
einmal China verlassen und zu den Barbaren gehen wollte. Da sagte einer: Dort sind ja
lauter rohe Menschen! Wie kann man bei solchen Leuten wohnen! Er erwiderte: Wie
kann sich dort die Roheit dauernd halten, wo ein Idealmensch ist! Man merke den
Gegensatz: die hochmiitige Verachtung der Barbaren, aller Nichtchinesen von Seite des
ersten Sprechers und der Glaube des Meisters an die Macht des Guten, die das Bose
schlieflich iiberwindet. Das Wort ist zugleich ein Bekenntnis zum Glauben an die
natiirliche Giite des Menschen: auch der Barbar, der armseligste Mensch kann durch
die Einwirkung des guten Beispiels gebessert werden. Das ist einer der fruchtbarsten
Gedanken Kungs. Und tatsichlich hat ja China nicht blof8 durch Waffen, sondern
bewuft durch sein gutes Beispiel, d. h. durch seine Kultur, seine besseren Sitten die
umwohnenden ,Barbaren” an sich gefesselt, so daff sie schlieflich richtige Chinesen
geworden sind. In dieser Schau hat der Meister gut gesehen, nur geht ein solcher
Prozefs nicht von heute auf morgen oder in einigen Jahrzehnten vor sich, wie er etwa
glauben mochte, sondern im Verlauf von Jahrhunderten und Jahrtausenden. So ist
China auf irgendeine Art der Erfinder des Satellitensystems: Schon in den #ltesten
Zeiten hat es sich die ,,barbarischen” Nachbarn durch Gunsterweise und Lockung mit
der viel schoneren chinesischen Lebensart zu Freunden gemacht, um dadurch einen
Schutzwall gegen die Einfille der ,Barbaren weiter drauflen” aufzurichten: der gleiche
Gedanke, der dem Satellitensystem des Ostens zugrunde liegt, der sich gegen den Ein-
flu der feindlichen westlichen Welt abschirmen will.

Nun noch einige Spriiche, in denen ,Idealmensch” und ,,Gemeiner Mensch” zum
Vergleich einander gegeniibergestellt werden (13, 26): ,Der Idealmensch ist wiirde-
voll, aber nicht hochmiitig, der Gemeine ist hochmiitig, aber ohne Wiirde.” 16, 8: ,,Der
Idealmensch empfindet vor drei Dingen Ehrfurcht: vor dem Willen des Himmels, vor
hervorragenden Minnern und vor den Worten der Weisen (der alten Zeit), Der
Gemeine dagegen kennt den Willen des Himmels nicht und hat vor thm keine Ehr-
furcht, er benimmt sich ehrfurchtslos gegeniiber hervorragenden Minnern und ver-
hohnt die Worte der Weisen.” Man sieht auch hier wieder: Kung ist vollig konservativ.
Kurz und scharf klingt der Spruch (15, 20): ,,Der Idealmensch stellt Forderungen an
sich, der Gemeine an andere.” Ahnlich 4, 16: ,,Der Idealmensch versteht sich auf die
Forderungen der Gerechtigkeit, der Gemeine auf seinen eigenen Vorteil.” Imitatio
Christi — Luft weht uns wie auch anderswo in der chinesischen Literatur in 7, 36 an:
,Der Idealmensch ist ruhig, fiihlt sich frei, der Gemeine hat zeitlebens schwere Sorgen.”

Der Begriff Jen

Wir miissen nunmehr den Leser mit einem anderen Begriff der Gedankenwelt Kungs bekannt
machen, dessen Bedeutungsinhalt noch schwerer festzulegen ist als der des Dschiin Dsd, des
Idealmenschen. Das chinesische Wort dafiir ist Jen!?. Das Zeichen dafiir besteht aus dem
Zeichen fiir ,Mensch” und aus den Doppelstrichen, die ,zwei” bedeuten. Vielleicht besagt
das Ganze: der Mensch mit einem zweiten oder mit mehreren Menschen zusammen, demnach
wiirde Jen eine soziale Tugend bezeichnen. Aber abgesehen davon, daf unsere Erklidrung des
Jen-Zeichens nur eine Vermutung ist, gelingt es auch nicht, aus den Jen-Stellen des Lun Yii
eine allseitig befriedigende Begriffsbestimmung zu gewinnen. Ich fithre die Bedeutungen an,
die der bedeutende Sinolog F.S. Couvreur S. J. in seinem grofien Dictionnaire!! bei dem Stich-
wort Jen anfiihrt: ,Vertue d’humanité: Tugend der Humanitit oder Tugend, ohne die
niemand ein richtiger Mensch ist, Giite des Menschen gegen seine Mitmenschen, Wohltatig-
keit, Mitleid, vollkommene Tugend, der Inbegriff aller Tugenden.” Weil eine Ubersetzung
ins Deutsche, die auf alle Fille paft, also alle Bedeutungsschattierungen des chinesischen
getreulich wiedergibt, nicht zu erreichen ist, lassen wir nach dem Beispiel anderer das
chinesische Wort Jen einfach uniibersetzt.

10 J in Jen ist dhnlich wie im Franzdsischen zu sprechen.
11 Siehe Anm. 6.

119



Folgende Spriiche Kungs sollen uns helfen, dem Begriff ,Jen” nahezukommen. In
6, 20 fragt der Jiinger Fan Tjoé beziiglich des Jen. Kung antwortet: ,,Wer Jen hat,
setzt das Schwierige (die Selbstiiberwindung) an den ersten Platz und die Vorteile
(die sich aus seiner sittlichen Haltung ergeben) auf den zweiten Platz, eine solche
Haltung kann man Jen nennen.” ... Ein gewichtiges Wort, das auch uns Christen viel
zu sagen hat. In 12, 1 wird diese Selbstiiberwindung wie folgt dargestellt: Yen Yiian
(ein Jiinger) fragt wegen Jen. Kung erwidert: ,Sich selbst iiberwinden und sich
bemiihen um die richtige innere Verfassung fiir den Umgang mit dem Nichsten, das
ist Jen. Wenn jemand einen einzigen Tag hindurch sich selbst iiberwindet und sich um
die richtige Gesinnung beim Umgang mit dem Nichsten bemiiht, wird ihm die ganze
Welt zubilligen, da er Jen hat. Von jedem einzelnen hingt es ab, ob er Jen hat, oder
hingt es von den anderen ab?” Yen Yiian fragte weiter: Darf ich fragen: Was ist
das Wesentliche am Jen? Der Meister antwortete: ,Dein Blick, dein Gehor, deine
Rede, dein Tun darf mit all dem nichts zu tun haben, was sich nicht vereinbaren 13t
mit der richtigen Gesinnung beim Umgang mit dem Nichsten.” Hier wird klar gesagt,
daf es auf den Menschen selbst, auf seinen freien Willen ankommt, ob er Jen hat oder
nicht. Derselbe Gedanke findet sich in 7, 29: , Ist Jen weit weg von uns? (Nein!) Wenn
ich Jen nur (ernstlich) will, ist es auch schon da!”“ Jen ist also immer beim Menschen,
es gehort zu seiner Natur. Hier stoflen wir auf eine Frage, die schon in der ilteren
chinesischen Philosophie erdrtert wird: ist der Mensch von Natur aus gut oder bose?
Kung beantwortet sie nirgends ausdriicklich, aber dieses Wort des Meisters 148t wohl
erkennen, dafl nach seiner Ansicht der Mensch von Haus aus gut ist!2,

Eine genauere Aussage iiber das Jen treffen wir in 17, 6 an: Kung antwortet auf eine
Frage des Jiingers Dsé Dschang beziiglich des Jen: ,Wenn einer imstande ist, fiinf
Dinge zu betitigen, dann kann man von Jen sprechen.” Der Schiiler sagte darauf: Darf
ich bitten, mir zu sagen, was fiir Dinge das sind? Der Meister entgegnete: Die Wiirde,
die GroBmut, die Ehrlichkeit, der Eifer und die Giite. Wenn jemand Wiirde hat, ent-
geht er der MiBachtung, wenn er grofimiitig ist, gewinnt er alle fiir sich, wer ehrlich
ist, genieBt das Vertrauen aller, wer eifrig ist, dem kann der Erfolg nicht ausbleiben,
wer giitig ist, der ist fihig, als Vorgesetzter zu befehlen.” In 12, 2 umschreibt Kung den
Ausdruck Jen wie folgt: ,,Wenn du aus deinem Haus hinausgehst, begegne den Men-
schen so, als hittest du es mit hochgestellten Gisten zu tun, wenn du (als Vorgesetzter)
Menschen zu Diensten heranziehst, dann nimm deine Aufgabe so ernst, als ob du ein
Opfer darbrichtest (so, wie wenn du vor iiberirdischen Wesen stiindest), und: was
du selber nicht wiinschst, das fiig auch keinem andern zu!“ Hier fillt vor allem
die Hochachtung vor der Personlichkeit und dem Empfinden des Mitmenschen auf,
und zwar ehrliche Hochachtung, wie aus anderen AuBerungen Kungs klar hervorgeht.
Wir begegnen hier auch dem grofen Wort von der Nichstenliebe!s.

Dieser negativen Forderung steht die positive Jesu Christi gegeniiber: ,Alles, was ihr
wiinscht, daf8 es euch die Menschen tun, das tut auch ihr ihnen!” (Mt 7, 12.) Dieses
Gebot erstreckt sich auf alle Menschen ohne Ausnahme, auch auf die Feinde, auf die
Siinder: ,Liebt eure Feinde... auf daf ihr Kinder eures Vaters im Himmel werdet,
weil er seine Sonne aufgehen 148t iiber Bése und Gute...” Von einer Liebe, die alle
Menschen umfaft, ist auch im System Kungs die Rede, sein Jiinger Ds6 Hsia sagt in

2 In diesem Sinn duflert sich auch der Kommentar des Philosophen Dschu Hsi (+ 1200) zu
unserer Stelle: ,Jen ist die natiirliche Giite, die der Mensch notwendigerweise besitzt.

- Nur wenn er durch Leidenschaften verblendet ist, vermag er das Jen nicht mehr zu sehen,
und so ergibt er sich dem Laster und wihnt, es sei weit weg von ihm.”

12 Dasselbe Wort kommt auch im buddhistischen Bereich vor, z. B. in Prajnya Danda, etwa
100 v. Chr. In dieser negativen Form steht es als Ausspruch Hillels (zur Zeit Jesu) in
Shabbath 31: ,Was dir nicht recht ist, das tu auch deinem Nichsten nicht an! Das ist das
ganze Gesetz, alles andere ist nur Erkldrung dazu, geh und lerne sie!” Bab. Talmud,
Tel Aviv 1956, 61.

120



12, 5: ,,Alle Menschen innerhalb der vier Meere (d. h. der ganzen Erde) sind Briider.”
Aber kennt der chinesische Meister auch eine Liebe zu den Feinden, zu den Bdsen?
Dazu lassen wir 14, 36 zu Wort kommen: Jemand sagte (zu Kung): Soll man Béses
mit Gutem vergelten? Der Meister erwiderte: , Aber womit soll man dann das Gute
vergelten? Du sollst gegen das Bise die Gerechtigkeit walten lassen und das Gute mit
Gutem vergelten.” Er meint: wenn man schon das Bose mit Gutem belohnt, womit soll
man dann das Gute belohnen? Die Vergeltung mufl ja gerecht sein, wo bleibt aber die
Gerechtigkeit, wenn Gut und Bése bei der Vergeltung gleichgestellt werden? Kung
fiihlt sich hier in erster Linie als Lehrer der staatlichen Gerechtigkeit, und als solcher
kann er nur sagen: Das Gute muf8 belohnt und das Bose bestraft werden. Freilich kann
der Gesetzgeber auch die Strafe als Wohltat verstehen, d. h. sie so gestalten, daf sie
den Fehlenden zur Besserung anleitet und ihm zur Riickkehr in die menschliche Gesell-
schaft verhilft. So hitten wir auch hier eine Vergeltung des Bosen mit Gutem vor uns.
Wir werden spiter sehen, daff diese echt christliche Auffassung von der Strafe dem
System des Kung nicht fremd blieb.

Der Begriff Liebe

Die Liebe ist im alten China und in der Gedankenwelt Kungs die alles beherrschende
Grofle. Versuchen wir an Hand von Lun-Yii-Spriichen auch auf diesem Gebiete in die
Gedankenwelt Kungs einzudringen. Zunichst Worte des Meisters iiber die Liebe
innerhalb der Familie. ,Die Eltern sollen wegen der Kinder keinen Kummer haben,
aufler dem, daf8 die Kinder etwa krank werden” (2, 6). Darin steckt zugleich die
Mahnung: die Kinder miissen auf ihre Gesundheit achten, damit sie ihren Eltern nicht
durch eine selbstverschuldete Krankheit Sorgen bereiten. Der Spruch ist nach Art des
Tacitus sehr wortknapp — wie viele andere — und wird auch anders gedeutet, so z. B.:
»Die Eltern fiirchten, da ihre Kinder erkranken.” Die Folgerung fiir die Kinder daraus
ist dieselbe: sie sollen schon mit Riicksicht auf die Eltern fiir ihre Gesundheit Sorge
tragen.

In 2, 5 erfahren wir die zeitliche Erstreckung der Kindesliebe: ,Solange die Eltern
leben, ihnen dienen, so wie es vorgeschrieben ist, wenn sie gestorben sind, sie be-
graben, wie es vorgeschrieben ist, ihnen dann Opfer darbringen, wie es vorgeschrieben
ist” (das ist kindliche Liebe). Die Erfiillung dieses Gebotes ist oft mit Opfern ver-
bunden und verlangt manchen harten Verzicht. Einer von ihnen ist in 4, 19 angedeutet:
~Solange die Eltern leben, reise nicht weit fort von ihnen, und wenn du es tust, 1a sie
wissen, wohin.”

Kung verlangt aber mehr als das duflere pflichtgemifie Verhalten, ihm ist die Haupt-
sache, daf8 es im Herzen verankert ist; in diesem Sinn sagt 2, 7: ,Heutzutage versteht
man unter Liebe zu den Eltern die Sorge fiir ihren Unterhalt (das ist aber zuwenig).
Auch Hunde und Pferde erhalten von ihren Besitzern ihre Nahrung, den Eltern gegen-
iiber ist liebende Ehrfurcht Pflicht, sonst wire ja kein Unterschied zwischen Tier und
Mensch!”“ Diese innere Liebe wird auch in 4, 20 stark betont: , Die Jahre der Eltern
bewahre immer im Gedéchtnis, freue dich iiber sie, wenn sie lange leben, und betriibe
dich bei dem Gedanken, sie zu verlieren!” In 3, 26 verurteilt der Meister scharf die
Heuchler, die durch ihr duleres Gebaren ehrliche Gesinnung vortduschen: , Ein Mensch
von hohem Rang ohne vornehme Gesinnung, einer, der die vorgeschriebenen Formlich-
keiten vollzieht ohne Ehrfurcht, jemand, der Begribnisfeierlichkeiten (z. B. fiir seine
Eltern) ohne wirkliche Trauer mitmacht, was soll ich von einem solchen Menschen
halten?”

Der Vater lebt fiir den pietdtvollen Sohn auch nach seinem Tod noch fort und bleibt
fiir ihn Vorbild (1, 11): ,Solang der Vater lebt, richtet sich der Sohn nach seinem
Willen, ist der Vater tot, richtet er sich nach seinem Tun im Leben, wenn er drei Jahre
nach seinem Hinscheiden am Verfahren des Vaters nichts indert, dann kann man

121



wirklich von Kindesliebe reden!” Was aber dann, wenn die Eltern gegen die Sitte ver-
stoffen? Darauf gibt 4, 18 Antwort: ,Bei Erfiillung der Pflichten als Kind, soll der Sohn
die Eltern (wenn sie fehlen) ganz zart mahnen, wenn er sieht, daf sie seiner Mahnung
nicht folgen, soll er es ja nicht an Ehrfurcht fehlen lassen und sie immer wieder auf-
merksam machen, und er soll ohne alle Erbitterung alle Unannehmlichkeiten (die sich
aus einer solchen Lage ergeben) auf sich nehmen.”

Diese Stellung Kungs gegeniiber fehlenden Eltern kénnen wir verstehen, wir sehen
aber auch, daf# der chinesische Weise vom Sohn einen auferordentlichen Grad von
Selbstverleugnung und Geduld verlangt.

Nicht aber kénnen wir seiner Entscheidung in 13, 18 beipflichten; hier wird erzdhlt: Der
Fiirst von Sho hatte eine Unterredung mit Kung und sagte: In unserem Gau gibt es Ehren-
minner: wenn der Vater ein Schaf gestohlen hat, tritt der Sohn als Zeuge gegen ihn auf.
Der Meister entgegnete: Die Ehrenminner unseres Gaues sind anderer Art, da deckt der
Vater den Sohn und der Sohn den Vater: darin liegt die Ehrenhaftigkeit! Aus dieser letzten
Losung dieses heiklen Falles ersieht man so recht die hohe Bewertung der Familie im Staate
Kungs: ihr gegeniiber miissen andere, sehr wichtige Dinge zuriicktreten. Wahr ist aber
immerhin, daf die Handhabung unseres Grundsatzes Schwierigkeiten bereitet: Wie kann man
vom Sohn verlangen, seinen Vater durch seine Aussage als Dieb oder Betriiger hinzustellen?
Darum die Bestimmung, da8 sich nahe Verwandte der Aussage entschlagen kénnen.

Die Liebe ist am stirksten und fordert die schwersten Opfer innerhalb der Familie,
vor allem zwischen Eltern und Kindern, dann mit abnehmender innerer Spannkraft und
duflerer Betidtigung zwischen den Geschwistern, den Verwandten, den Nachbarn und
den iibrigen Menschen, Pflicht ist die Liebe allen gegeniiber, denn ,alle sind Briider!”
(12, 5). Wie Kung selber mit dem Nichsten umging, zeigt 15, 41: ,Der (blinde)
Musikmeister Mien machte Kung einen Besuch. Als sie (Kung und der Besuch) zu
Stufen kamen, sagte der Meister: hier sind Stufen! Da sie bei den Sitzmatten anlang-
ten, sagte Kung: da ist die Matte. Nachdem die Herrschaften alle ihre Plitze ein-
genommen hatten, sagte Kung: der Herr X sitzt dort, und der dort usw.” Nachdem sich
Mien verabschiedet hatte, fragte der Schiiler Dsé Dschang: So muf man mit dem
Musikmeister verkehren? (Er meinte wohl, der Meister habe dem Musikmeister eine
ganz auflerordentliche Aufmerksamkeit geschenkt.) Kung antwortete: Ja! So gehért
es sich! Er will sagen: Das war nicht etwa nur eine Fleifaufgabe von mir, sondern
mit einem solchen Menschen so umgehen, ist Pflicht eines jeden!

Wie die Untertanen dem Herrscher Liebe entgegenbringen miissen, hat auch er die
Pflicht, seine Untergebenen zu lieben. So heiflt es in 1, 5: ,,Wenn der Herrscher die
Leitung eines Staates von 1000 Kriegswagen hat, muff er gewissenhaft und mit
ehrlicher Gesinnung seine Herrscherpflichten erfiillen, muff sparsam sein und das
Volk lieben!'* Robotleistungen darf er nur zur entsprechenden Zeit verlangen.” Der
letzte Satz ist eine oft erhobene Forderung an Obrigkeiten, das Volk nur zu solchen
Zeiten zu Leistungen heranzuziehen, wann es nicht selbst in der eigenen Wirtschaft
mit dringenden Arbeiten iiberhduft ist.

Ein geradezu erstaunliches Beispiel von der Liebe einer Tochter zu ihrem siindigen Vater
bringt der grofe chinesische Geschichtsschreiber S6 Ma Tjien!®. Der Beamte Shun Yii hatte
sich eines todeswiirdigen Vergehens schuldig gemacht. Er wurde gefesselt zur Hinrichtung in
die Hauptstadt Tschang An gebracht. Er hatte keine Sohne, wohl aber fiinf Tochter. Da er
verhaftet werden sollte, schmihte er diese und sagte: Kinder habe ich, aber leider keine
Sohne, und so habe ich niemanden, der mir jetzt helfen konnte. Seiner jiingsten Tochter
Ti Ying schnitt dieses Wort des ungliicklichen Vaters ins Herz. Sie folgte ihm weinend bis
Tschang An und verfafte ein Gesuch: ,Mein Vater ist Beamter, alle loben ihn als gerechten
Menschen. Nunmehr ist er vor Gericht zum Tod verurteilt worden. Bitter schmerzt mich der
Gedanke, daB die Toten nicht mehr ins Leben zuriickkehren konnen ... und so keine Méglich-
keit haben, ihre Verfehlung wieder gutzumachen und aus eigener Kraft ihren Wandel zu
bessern. Deshalb habe ich mich entschlossen, mich dem Staat als Sklavin zu verpflichten, um

14 Das chinesische Ai heifit vom Herzen lieben, mit jemand Mitgefiihl haben.
15 Ereignet hat sich die Sache im 5. Monat des 13. Jahres des Kaisers Wen, der von 179—156
regierte, also im Jahre 167 v. Chr.

122



(in harter Arbeit) fiir das todeswiirdige Vergehen meines Vaters Genugtuung zu leisten,
damit er so in die Lage versetzt wird, sich innerlich zu erneuern.” Sie reichte das Gesuch an
den Kaiser ein, und er ward durch die Vorstellungen des Midchens gerithrt und hob das
Todesurteil auf. Wir alle fithlen hier aus den Worten der edlen Tochter den Geist des
Evangeliums heraus, das uns lehrt, den Siinder nicht zu verdammen, sondern zu ,suchen”,
ihm zu helfen, sein Leben zu bessern und ein guter Mensch zu werden.

Die Umgangsformen (Li)

Eine sehr bedeutende Rolle spielt im Leben der Chinesen und auch in der Lehre
Kungs das Li; das ist das kultische und profane Zeremoniell, d. h. die genauen
Vorschriften, die beim Umgang mit den Uberirdischen, also beim Opfer und im
Verkehr mit den Menschen, den Hoher- oder Niedrigergestellten, zu beobachten sind.

Man denke da vergleichshalber z. B. an die verwickelten Zeremonien, die dem Priester bei
der Feier der hl. Messe vorgeschrieben sind, und an die Umgangsformen, die auch bei uns
fiir Audienzen bei hohen und hochsten Personlichkeiten und auch beim Umgang mit
~gewdhnlichen’” oder ,besseren” Sterblichen Geltung haben oder hatten. Fiir die Dar-
bringung eines Opfers gibt es in China von alters her bis ins kleinste gehende Vorschriften
beziiglich Kérper- und Kopfhaltung, Blickrichtung, Gesichtsausdruck, Tiefe der Verneigung,
Aufstellung und Gebrauch der rituellen Gefdfle, der rituellen Speisen und Getrinke usw.,
die nach Kungs Ansicht alle gewissenhaft beobachtet werden miissen.

Als Beispiel fiir profanes Zeremoniell sei ein kurzes Stiick aus dem Li Ki, dem Buch iiber
Umgangsformen?®, angefiihrt, in welchem der Besucher und der Besuchempfinger iiber ihr
Li-(d. h. anstands-)gem#fes Verhalten belehrt werden: ,,Wenn du daran bist, zur Empfangs-
halle hinaufzugehen, rufe laut (um deine Ankunft anzumelden). Wenn vor der Tiire Sandalen
stehen (von einem Besucher) und wenn man deinen Ruf beantwortet, dann gehe hinein.
Wenn aber keine Antwort erfolgt, dann bleibe draufen! Wenn du im Begriff bist, hinein-
zugehen, senke deinen Blick ... und beherrsche ihn, schau nicht nach allen Richtungen! Wenn
die Tiire offen ist, dann laf sie offen, wenn sie geschlossen ist, schlief sie nach deinem
Eintnitt wieder! ... Wenn jemand mit dem Gast eintritt, 18t der Hausherr bei jeder Tiir
dem Gast den Vortritt. Wenn der Gast an der Tiir des Empfangsraumes angelangt ist,
bittet ihn der Hausherr, zuerst selbst eintreten zu diirfen, um die Matten zu ordnen. Dann
kommt er heraus und bittet den Gast, einzutreten. Dieser weigert sich zunichst, der Hausherr
verneigt sich dann tief vor dem Gast, und beide treten hierauf zusammen ein.”

Soviel iiber die Sache, damit der Leser irgendwie ahnt, was ,Li” ist. Man sieht: ganz so
unerhort sind diese Hoflichkeitsregeln nicht: Auch bei uns wird auf den Vortritt geachtet,
und auch zwei gediegene Europder werden nicht selten geraume Zeit mit dem welt-
erschiitternden Problem ,,Vortritt” nicht fertig. Und wenn der chinesische Magister elegantia-
rum sogar die Miene vorschreibt, so ist doch auch dem EuropZer eine verschiedene Miene
vorgeschrieben, je nachdem er als Hochzeitslader oder als Leichenbitter auftritt. Und
Heuchler und Theaterspieler wird’s im Osten wie im Westen immer geben.

Kung fordert streng die Einhaltung dieser Formen, aber ihm ist nicht das Auflere das
Wichtige, sondern die Gesinnung. So heifit es in 17, 11: ,,Wie oft redet man vom Li!
Meint man da nur die Edelsteine und die Seide, die man bei einem Besuch mit-
bringt? Und wie oft redet man von Musik, denkt man da nur an die Glocken und
Trommeln?” Ein Kommentar hebt hervor, daff beim Anstandsbesuch nicht die mit-
gebrachten Ehrengeschenke die Hauptsache sind, sondern die Ehrfurcht, die ich dem
Néchsten schulde, wie bei der Musik nicht das Musikgerit das Wichtigste ist, sondern
die Harmonie.

Wenn Kung an diesen Formen so festhielt, war der Grund wohl auch der: er fiirchtete,
dal durch Abschaffung alter Gebriuche, die dem Volk heilig waren, die sittliche Hal-
tung der Chinesen Einbufe erleiden konnte; das klingt aus einem Gesprich des Mei-
sters mit seinem Schiiler Dsai Wo heraus (17, 21), der die Trauerzeit nach dem Tod
der Eltern von drei Jahren auf ein einziges herabsetzen wollte. Kung entgegnete:
Also mochtest du nach einem Jahr der Trauer schon wieder Reis essen und Seiden-
kleider tragen? Und du konntest dich dabei wohl fithlen?” , O ja!“ erwiderte Dsai
Wo. ,,Gut”, sagte Kung, ,,wenn du dich dabei wohl fiihlst, magst du es so machen!

16 Siehe Ubersetzung von F. S. Couvreur, Paris 1950, Bd. I, 16, Nr. 24 ff.

123



Aber wenn der Idealmensch Trauer hat, bereiten ihm auch schmadkhafte Speisen
keinen Genuf ... darum hilt der Idealmensch dreijihrige Trauer.” Nach dem Weg-
gang Dsai Wos bemerkte der Meister: ,Eigentlich hat Dsai Wo doch kein wahres
menschliches Empfinden! Die ersten drei Jahre des Lebens ist der Mensch ganz auf
die Pflege der Eltern angewiesen, daher ist die dreijahrige Trauer iiberall Brauch . . .”
Aber ob diese Hirte geeignet ist, die kindliche Liebe warmzuhalten oder sogar zu
steigern? Wird nicht eher dadurch der Mensch zu unehrlichem Getue angeleitet?
Fast scheint es, daf Kung ofter Bedenken dieser Art zu héren bekommen hat, denn
in 3,18 verteidigt er sich gegen den Vorwurf der Unehrlichkeit seines Li, allerdings
nicht beziiglich der Elterntrauer, sondern des Fiirstendienstes: ,Ich erfiille im Dienst
des Fiirsten alle Gesetze des Li; die Leute nennen das Heuchelei.” Und in 8, 2 unter-
streicht er, daf ohne Li (hier ist gemeint: ohne Takt, ohne Feingefiihl) richtige Tu-
gend nicht zustande kommen kann: Wenn sich einer der Ehrfurcht befleilt, aber kei-
nen Takt hat, d. h. zu weit geht, wird er listig, wenn einer recht achtsam sein
will, aber keinen Takt hat, erscheint er schiichtern, wenn er sich mutig gebirdet,
aber keinen Takt hat, springt er leicht iiber die Stringe, wenn jemand eine gerade
Natur ist, aber keinen Takt hat, kann er peinlich unangenehm werden.”

Kung sah in diesen Li-Vorschriften wohl ein gutes Erziehungsmittel. Seine Chinesen
sollten durch die stindige Beobachtung dieser Umgangsformen lernen, sich selbst zu
iiberwinden, sie sollten lernen, fiir die Gefiihle des Nichsten fein zu empfinden, Rei-
bungen im tiglichen Umgang ohne schweren seelischen Schaden zu iiberwinden.
Auf diese Art sollten sie gehorchen lernen.

Da finden wir eine Parallele zu Moses und den Juden: Die vielen Vorschriften des
mosaischen Gesetzes sollten das Volk zur sonst unbeliebten Kunst des Gehorsams
erziehen. Das klingt auch aus den Worten des hl. Paulus heraus: ,So ist das Gesetz
(mit seinen vielen Geboten) unser Erzieher zu Christus hin geworden” (Gal. 3, 24).
Beide, Kung und Moses, gehoren zu jenen einzigen Minnern, die durch ihre Tatig-
keit ihr Volk geistig geformt haben — fiir Jahrtausende: Das eine ist das gréfite
Volk der Erde, das andere gehort zu den kleinsten. In beiden offenbart sich die
Grofle ihres Gesetzgebers: In dem einen grofen, daf es, abgesehen von anderen Ursa-
chen, durch dieses Gesetz so grof geworden ist; im anderen, kleinen, daff es durch
sein Gesetz trotz der schweren Schicksalsschlige und seiner Kleinheit zwischen den
riesigen Volkerblocken nicht zermalmt worden ist.

Lernen, Tugendstreben, Bildung.

In den Augen Kungs ist der wichtigste Zweck alles Lernens die Erwerbung der
Tugend; nur wer Tugend hat, besitzt wahre Bildung. Die erste Forderung fiir ein
gedeihliches Tugendstreben ist die Freiheit von kleinlichen Bindungen und Riicksich-
ten, die volle Hingabe an die grofle Sache; so sagt der Meister: ,Wer sich dem
Tugendstreben zwar mit Eifer hingibt, sich aber wegen seiner armseligen Kleidung
und Nahrung schimt (d. h. wem solche Dinge noch etwas bedeuten), der ist nicht
wert, daB ich mich mit ihm in das (belehrende) Gesprich einlasse” (4, 9). Dieses Wort
erinnert irgendwie an die ernste Mahnung Jesu: ,,Wer die Hand an den Pflug legt,
aber zuriickschaut, ist fiir das Gottesreich nicht tauglich” (Lk 9, 62). Vom Lernen
selber sagt Kung (8, 17): ,Lerne wie einer, der sein Ziel noch nicht erreicht hat, wie
einer, der fiirchtet, das schon Erreichte wieder zu verlieren.” In 15, 30 wird das Stu-
dium der Betrachtung der Spekulation gegeniibergestellt: , Ich habe mich dem Nach-
denken hingegeben ganze Tage ohne zu essen, ganze Nichte ohne zu schlafen, aber
ich habe damit nichts erreicht. Da ist doch das Studium (der alten Weisen) etwas
ganz anderes.” Hier tritt die konservative Eigenart Kungs besonders scharf hervor:
Er schaut zuriick. Er kennzeichnet die reine Spekulation als unfruchtbar, aber in 2, 15
bekennt er, dal zur Erwerbung wahrer Bildung beides notwendig ist: ,Lernen ohne

124



Denken ist fruchtlos, Denken ohne Lernen ist gefihrlich”. D. h. die alten Weisen
studieren ohne durch eigenes Nachdenken von ihnen aus Verbindungen zur eigenen
Gegenwart herzustellen, ist fruchtlos, weil solche ,Lerner” die Weisheit der Alten
auf die Gegenwart nicht anzuwenden wissen und Denken ohne Lernen, d. h. auf
eigene Faust seine geistige Welt aufbauen wollen ohne sich um die grofen Leistun-
gen der Fritheren zu kitmmern, ist gefshrlich, weil man sich so vielleicht um ldngst
klargestellte Probleme bemiiht oder Irrwege einschligt, die von den Alteren schon als
solche erkannt worden sind!?. In 2,17 wird die Frage beantwortet: Was ist Wissen?
,Das, was man wei, als Wissen gelten lassen, das, was man nicht weif, nicht als
Wissen gelten lassen, das ist Wissen!” Wie wiirde die Flut von Biichern zuriickgehen,
wenn diese Erkenntnis iiberall zum Durchbruch kidme!

Kung unterscheidet verschiedene Gattungen und Grade des Wissens und schitzt abge-
sehen von anderen Mafstiben auch nach diesen den Wert eines Menschen ein: ,,Sein
Wissen schon von Geburt her haben, das ist die héchste Stufe; sich durch Lernen
Wissen erwerben, das ist die zweite Stufe; sich trotz geringer Fahigkeiten mit Miihe
Wissen verschaffen, das ist die dritte Stufe; wenig befihigt sein und noch dazu nicht
lernen, das ist die niedrigste Stufe der Menschheit” (16, 9).

Das Ziel des Lernens ist die Weisheit, die in einer tadellosen sittlichen Lebensfithrung
zum Ausdruck kommt: ein vollkommen ausgeglichener, edler Charakter. Kung redet
wiederholt von der Bescheidenheit — wir wiirden sagen ,Demut” — als Zeichen echter
Weisheit, als notwendige Vorbedingung fiir das Zustandekommen eines wahren
Charakters. Diese Bescheidenheit, dieser Verzicht auf Vorrang und dgl. ist auch uns
Europiern nicht fremd, ist aber hier und dort oft bloSe Formlichkeit, wird aber von
Kung immer als Ausdruck ehrlicher Denkart verstanden und gefordert.

Wiederholt wird in den Lun Yii auf die Bescheidenheit des wahren Weisen hingewiesen und
betont, daR er sich nicht schimt, andere um Belehrung zu bitten, und zwar nicht blo8
Hoherstehende, sondern auch weniger Gebildete. So in 5, 14: Der Schiiler Ds6 Gung fragt:
Warum hat man den Minister N. N. mit dem Titel der ,Hochgebildete” ausgezeichnet? Der
Meister erwiderte: ,,Obwohl dieser Mann sehr befihigt war, liebte er zu lernen und schimte
sich nicht, unter ihm Stehende um Rat zu fragen. Deshalb nannte man ihn den Hoch-
gebildeten.” Nur der Bescheidene bringt es fertig, seine Fehler zu suchen, sie zu entdecken
und zu sehen, wie sie sind. Kung nennt diese Kunst sehr schwer, eine richtige Seltenheit.
st es wirklich zum Verzweifeln? Noch nie habe ich einen entdeckt, der seine Fehler zu
sehen und sich selbst in seinem Innern anzuklagen vermag (5, 26).” Ubertreibt hier der
chinesische Weise? Der bescheidene Mensch ist bei jedem Anlaf bereit, in seiner Seele nach
dem Rechten zu sehen: ,Wenn du einen Edlen siehst, trachte ihm #hnlich zu werden, wenn
du einen Unedlen siehst, dann erforsche dein Inneres (4, 17)!“ Wir erinnern uns da an das
Wort Jesu: ,,Was siehst du den Balken im Auge deines Bruders...” Mt 7, 3 ff.).

Den Wert der verborgenen Tugend hebt Kung in 8, 1 hervor: , Tai Bo besaf wahrhaftig die
héchste Tugend: dreimal verzichtete er auf die Regierung des Reichs, und das Volk kam
gar nicht dazu, ihn deshalb zu loben!”

Ein ganz seltsamer Fall von demiitig verhiillter Tugend wird in 6, 13 erzdhlt: Der Feldherr
Meng Dsché Fan hatte eine Schlacht verloren. Er deckte den Riickzug und rittt heldenmiitig
als letzter, um zu retten, was noch zu retten war. Als er die schiitzende Stadt erreichte, trieb
er wie aufler sich sein Pferd an, als ob es nicht vorwiirts gehen wollte, und sagte: Glaubt ja
nicht, daf ich deshalb der letzte bin, weil ich so todesmutig war, der wirkliche Grund ist nur
fi dafl mfin Rof nicht laufen will.” Eine wunderliche Mischung von Kriegermut und

sketentum!

Jeder Mensch muf den Mut aufbringen nach Tugend zu streben, das ist seine Pflicht!
Dazu heifit es in 2, 24: ,Seine Pflicht erkennen und sie nicht tun, ist Feigheit!” Und
wenn der Mensch von der Tugend abweicht und fehlt, mufl er den Fehler verbessern,
denn in 15, 29 stellt Kung fest: ,Einen Fehler machen und ihn nicht verbessern, das
erst ist der eigentliche Fehler!” Kung kehrt nie den Nutzen hervor, was ihm sicher

17 Einstein hat mit einer Zhnlichen Formel das Aufeinander-angewiesen-Sein von Wissen-
schaft und Religion ausgedriickt: ,Wissenschaft ohne Religion ist lahm, Religion ohne
Wissenschaft blind.”

125



hoch anzurechnen ist; aber es liegt in der Natur der sittlichen oder unsittlichen
Lebensfithrung, daff sie gute, beziehungsweise bose Folgen zeitigt, darauf weist er
z. B. in 14, 30 hin: ,Der Idealmensch iibt drei Tugenden, die ich noch nicht zu errin-
gen vermochte, nimlich das Jen (die echte Menschlichkeit), kraft derer er das Leid
iiberwindet, das Wissen, durch das er iiber Zweifel hinwegkommt, endlich den Mut,
der ihn vor Furcht bewahrt.” Dieser Spruch des Meisters 148t erkennen, daf er sich
seiner eigenen Versager wohl bewuflt war. AufschluBreich fiir die Denkart Kungs ist
auch 12, 4: Der Idealmensch kennt keinen Kummer, keine Furcht! Auf die Frage, wie
das zu verstehen sei, antwortete er: Wenn der Mensch sein Inneres priift und keine
(seelische) Krankheit findet, woriiber sollte er dann traurig sein und was sollte er
fiirchten? In 4, 24 stoflen wir auf einen Lieblingsgedanken des Meisters: die Eroberer-
macht des Guten: , Die Tugend bleibt nicht allein, sie findet immer wieder Nachbar-
schaft.” D. h. die wohltdtige Wirkung der Tugend, des guten Beispiels kann nicht
ausbleiben, denn sie wird Nachahmer finden. — Zuletzt noch eine Anweisung Kungs
iiber die ,Unterscheidung der Geister”: ,Sieh zu, was einer tut, schau, warum er es
tut, und achte darauf, was er sich unter ,Gliick’ vorstellt!” (2, 10.)

Die Kunst zu herrschen

Fiir den Herrschenden gilt bei Kung als erstes Gesetz: Wenn du iiber andere herr-
schen und sie durch deine Regierung bessern willst, dann fang bei dir selbst an! In
13, 13 lesen wir: ,Wenn jemand sich selber zu beherrschen vermag, was fiir Schwierig-
keiten soll ein solcher bei der Lenkung eines Staates haben? Wenn er sich nicht be-
herrschen kann, wie soll er andere beherrschen konnen?”” Kung und wohl schon Chi-
nesen vor ihm haben die beherrschende Strahlkraft sittlich einwandfreier Personlich-
keiten erkannt, darum wird immer wieder auf das Vorbild sittlich unangreifbarer
Charaktere hingewiesen, so z. B. in 15, 4: ,Einer, der sozusagen ohne eine Hand
zu riihren regiert hat, war Schun!®., Was tat er? Er hatte sich selber vollstindig in der
Hand, wendete sein Angesicht gegen Siiden!®, und das war alles!” Im selben Sinn
heif8t es in 12, 16: ,Regieren heifit selber sittlich in Ordnung sein, wenn Sie®? auf dem
rechten Weg vorangehen, wer kénnte es wagen, den falschen Weg einzuschlagen?”

Auf die Personlichkeit des Herrschers kommt alles an: ,,Wenn ein Herrscher einwand-
frei ist, handelt das Volk richtig ohne Befehl, wenn er es aber nicht ist, handelt es
auch dann nicht richtig, wenn es ihm befohlen wird” (13, 6). Diesen echt chinesischen
Gedanken finden wir bildhaft in 2,1 zum Ausdruck gebracht: ,,Wenn jemand durch
seine Personlichkeit herrscht, ist er wie der Polarstern, dieser steht unbewegt auf
seinem Platz, und alle iibrigen Sterne umkreisen ihn2!. Ebenso in 2, 3: ,,Wenn jemand
das Volk durch Verordnungen lenkt und durch Strafen in Zucht hilt, dann fiigt es
sich, aber ohne im Ungehorsam eine Schande zu sehen; wenn man aber das Volk
durch die Macht seiner Personlichkeit beherrscht und durch die Férderung der Sitten
in Ordnung hilt, fingt das Volk an, den Ungehorsam als Schande zu empfinden und
bestrebt sich tugendhaft zu werden.”

Kung hilt, wie man sieht, ungeheuer viel auf das gute Beispiel, darum sagt er: ,,Wenn
tugendhafte Menschen ein Land 100 Jahre regieren konnten, dann konnten sie die
Verbrecher besiegen, durch ihre Giite in edle Menschen umwandeln und die Todes-
strafe abschaffen, das ist ein wahres Wort!” (13, 11.) Ein darauf beziigliches Gesprich

18 Schun war einer der hochverehrten Urzeitkonige.

1 Das war die offizielle Haltung des Kaisers.

20 Gemeint ist ein Minister,

1 Richard Wilhelm umschreibt treffend diese Stelle: ,Wie die Sonne nur durch die Uber
legenheit ihrer Anziehungskraft die Planeten in ihre Bahnen zwingt, so herrscht der Genius

nur dgrch die immanente Schwerkraft seiner Personlichkeit ohne alle Vielgeschiftigkeit.”
A a. 0.9

126



finden wir in 12, 18: Der Minister des Staates Lu, Dji Kang, fragte Kung beziiglich der
Kunst zu regieren: Soll ich die Verbrecher hinrichten lassen, um der Bevdlkerung
Ruhe zu verschaffen? Was wire davon zu halten? Der Meister entgegnete: ,,Wozu
brauchen Sie Leute zu t5ten? Wenn Sie selbst ernstlich tugendhaft sein wollen, dann
wird es auch das Volk sein!” Wir wollen nicht entscheiden, ob Kung hier richtig sieht,
wir glauben auch an die Wirkung des Beispiels, aber an eine Wirkung auf weite Sicht
im Lauf von Jahrhunderten und Jahrtausenden. Immerhin diirfen wir behaupten: Ein
nicht ganz geringer Teil der Menschheit, die als biedere Biirger und Christen ihre
Pflichten erfiillen, werden vom Beispiel der anderen emporgehoben und hochgehalten
und wiirden sich in einer anderen Umgebung ganz anders auffiihren. Und wie viele
heute zu Verbrechern werden durch den Einfluf von auBen her, dariiber wollen wir
gar nicht reden. Da héren wir das drohende Wort Jesu: ,Es wire besser, er (der Ver-
fithrer) wiirde mit einem Miihlstein um den Hals in die Tiefe des Meeres versenkt
(Mt 18, 6).

Kung lehrt also: Der Herrscher ist fiir das sittliche Leben seiner Untertanen verant-
wortlich. Dieses Wort hat sich Kaiser Wen als verstindiger Schiiler Kungs zu Herzen
genommen.

Nach dem Bericht von dem heldenhaften Méadchen, das das Verbrechen seines Vaters mit
Zwangsarbeit abbiifen will, wird von 586 Ma Tjien weiter noch erzdhlt: Kaiser Wen lieB
einen ErlaR folgenden Inhalts verkiinden: ... Heutzutage gibt es drei Gattungen von
gesetzlichen Korperstrafen, aber trotzdem nehmen die Verbrechen kein Ende. Was ist die
Schuld davon? Doch wohl das, daf meine Tugend mangelhaft ist, mein Unterricht in der
Tugend zuwenig iiberzeugend. Das ist meine Schande! Und so kam durch meine Schuld mein
Volk zu Fall. Im Lied heift es: Der gliickliche Edle ist dem Volk Vater und Mutter. Wenn
jemand fehlt, wird er ohne Belehrung der Strafe iiberantwortet . .. und hat keine Méglichkeit,
seinen Fehler zu verbessern. Ich bemitleide diese Menschen sehr! Die korperlichen Strafen,
durch die die Glieder auseinandergerissen und die Haut zerschnitten wird ... haben mit der
Forderung der Tugend wahrhaftig nichts zu tun! Hat es da noch einen Sinn, den Herrscher
Vater un;l Mutter seines Volkes zu nennen? Der Kaiser schuf damit die korperlichen
Strafen ab.

Bei der Kunst des Herrschens ist die Auswahl guter Beamter von grofler Wichtigkeit,
denn auch sie miissen tugendhaft sein und den Untertanen ein gutes Beispiel geben.
Dariiber belehrt 2,19: Fiirst Ai?? fragte: Wie muB man es machen, daf das Volk
(innerlich) gehorcht? Kung antwortete: Wenn man die Ehrlichen als Beamte anstellt
und alle Unehrlichen absetzt, wird das Volk gern gehorchen, wenn man jedoch alle
Unehrlichen anstellt, die Ehrlichen aber absetzt, wird das Volk nicht gehorchen.

Doch neben dem richtigen Grundsatz: zum Herrschen ist nur der geeignet, der mit
der Pflege der Seele bei sich selber zuerst beginnt, kennt Kung auch die Wahrheit
des abgegriffenen, aber wahren Grundsatzes: Primum vivere, deinde philosophari.

Da ist bedeutungsvoll ein Gespréach zwischen Kung und dem Schiiler Ds Gung (12, 7): Ds&
Gung fragt beziiglich der Art zu regieren. Der Meister antwortet: Der Regierende muf
dafiir sorgen, daf genug Lebensmittel da sind und geniigend militirische Krifte und daf die
Untertanen zum Herrscher Vertrauen haben. Der zweite Teil des Gespriches zeigt, daf
Kung im geistigen Band zwischen Herrscher und Untertanen, im Vertrauen des Volkes zum
Regenten das Allerwichtigste im Problem ,Herrschen” sieht — echt Kung! Dsé Gung fragte
nimlich weiter: ,Wenn es nun unvermeidlich wire, eines von diesen dreien auszuschalten,
auf welches von ihnen konnte man noch am ehesten verzichten?’ Der Meister sagte: ,Auf
das Militar!” (Dann bleibt noch: Nahrung und Vertrauen.) ,,Wenn es nun unvermeidlich
wire, eines von diesen beiden auszuschalten, auf welches von diesen kénnte man noch am
ehesten verzichten?” Kung erwiderte: , Auf geniigende Lebensmittel! Denn von jeher miissen
alle einmal sterben, aber um ein Volk, das kein Vertrauen zum Herrscher hat, ist es iiber-
haupt geschehen!” Kung meint offenbar: Wenn man die Lebensmittel kiirzen muf3, werden
allerdings mehr sterben als sonst, aber wenn die Regierung das Vertrauen verloren hat, dann
kommt die Revolution, das wilde Durcheinander, und da hélt dann der Tod eine grauen-
haftere Ernte als in einer Hungersnot! — Hat der chinesische Weise die Revolutionsgreuel
unserer Zeit vorausgeahnt? In dem Ausmaf wohl kaum, aber sicher wufite er um
Schrecdkenszeiten der Geschichte, die mit dem , Vertrauensverlust” der Regierung begannen,

22 Fiirst Ai aus dem Staate Lu regierte 494—468.

127



sich jahrzehntelang dahinzogen und unbeschreibliche Leiden iiber die Bevilkerung brachten,
Aus dieser Entscheidung Kungs spricht wieder einmal das Empfinden eines aristokratischen
Autoritdtsmenschen.

Was Kung dem Herrscher auch ganz besonders zur Pflicht macht, das ist zuwartende

Ruhe und GroRziigigkeit. In 13,17 fragt Dsd Hsia, Statthalter von Dschii Fu, ein
Jiinger Kungs, iiber die Art zu herrschen. Kung sagte: , Ubereile nichts, hasche nicht
nach kleinen Erfolgen; wenn man voreilig handelt, erreicht man das eigentliche Ziel
nicht, wenn man auf kleine Erfolge ausgeht, kommt nichts Grofles zustande.”

Noch etwas fordert Kung, wenn die Regierung segensreich werden soll: die Kritik
am Herrscher durch berufene Personlichkeiten. Ein grofler Teil seiner Spriiche ist ja
Kritik an den schlimmen Sitten und an der verkehrten Regierungsweise der ver-
schiedenen Herrscher seiner Zeit. Eine solche Kritik — das wufite er — war mit
Gefahren verbunden: Wie viele Philosophen und Minister wurden nicht blof abgesetzt,
sondern eingekerkert oder hingerichtet, weil sie es gewagt hatten, die bittere Wahr-
heit zu sagen!... Der Meister bringt in 13, 15 einen volkstiimlichen Spruch mancher
Fiirsten: ,Mich freut das Fiirstsein — aber nur, wenn mir niemand widerspricht!”
Kung sagt dazu: Wenn er im Recht ist und ihm niemand widerspricht, mag’s ja gut
sein, wenn er aber im Unrecht ist, und ihm niemand widerspricht, dann kann das
bedeuten, da er sein Reich verlieren wird!

III. Wertung der Leistung

Wie wir uns iiberzeugt haben, sind im Idealstaat Kungs die Beziehungen der Men-
schen untereinander durch die Gesetze der gegenseitigen Liebe festgelegt, angefangen
von der Familiengemeinschaft bis hinauf zum Verhiltnis Kaiser und Untertanen.
Daf in den alleriltesten Familien der Urzeit die Liebe viel zu entscheiden hatte und
der wohltuende Gegenpol zur unumschrinkten Macht des Familienoberhauptes, des
Vaters, war, ist klar. Es ist auch bekannt, daB8 schon vor Kung Liebe im Zusammen-
leben der Familien sehr viel zu bedeuten hatte, aber das Grofle an Kung ist, daf
er die Liebe richtig als den grofiten soziologischen Faktor nicht blof in der Familie,
sondern auch im Staat, ja in der gesamten Menschheit erkannte... damals vor
2500 Jahren, da andere Viélker nur in der gewaltsamen blutigen Eroberung ihre
Gréfe und ihr Gliick sahen.

Kungs Gedankenwelt vertrigt sich deshalb vor allem nicht mit dem Angriffskrieg,
und nach seiner Meinung miifite man zu allererst auf die Wehrmacht verzichten,
wenn der Staat gezwungen wire, gewisse Einrichtungen aufzugeben (12,7). Der
chinesische Weise sieht nicht im Krieg, sondern in der Liebe das Heil der Mensch-
heit wie ein providentieller Vorldufer dessen, der aus Liebe am Kreuz gestorben ist®*.
Aber niemand wird so geschichtsfremd sein und meinen, die Chinesen schwimmen
alle Zeiten hindurch in einem Meer der Liebe. Im Gegenteil, wenn man nur durch
einen engen Schlitz in die chinesische Geschichte hineinschaut, fihrt man unwillkiir-
lich zuriick vor den entsetzlichen Greueln, die sich zu Zeiten namentlich an Fiirsten-
hofen, zwischen Kaisern und Ministern, Weibern und Eunuchen abspielten, neben
vielen hochherzigen Taten, an denen die chinesische Geschichte reich ist. Hat sich
Kungs Lehre nicht bewdhrt? O doch! Aber es ist das alte, hidfliche Lied von den
Mittelméfigen und was darunter ist, die bei einem edlen Streben nicht mitkénnen
und auch nicht mitwollen (und hier schaltet sich die Schuld ein); die zwar nach
einer Seite hin, was Erwerben und Haben anlangt, geradezu unheilvoll begabt sind,
aber beziiglich der ersten soziologischen Gréfe unverstindig sind wie ein Schwach-

23 Daran mag wohl unter anderem der grofie Ethnolog und Religionsphilosoph P. Wilhelm
Schmidt SVD gedacht haben, als er beim Himmelsaltar in Peking sagte: ,Auferhalb des
Christentums und des Tempels in Jerusalem ist die Menschheit Gott nirgends so nahe-
gekommen wie am Himmelstempel der Chinesen.” Zitiert bei F. Kénig, a. a. O. III, 338.

128



sinniger. Sie und ihre' Gleichdenkenden, oder auch nicht Denkenden; Fithrer und
Gefiihrte wissen mit Faktoren, die: zum Bereich der Seele gehdren, die sich erst nach
langen Zeitrdumen wohltitig voll auswirken, nichts anzufangen. Dazu sind viele von
ihnen viel zu primitiv, sie kennen nur ,handgreifliche”, sich schnell auswirkende
Ideen und verstehen nicht, daf gerade diese schnelle Wirksamkeit ihre Schwiche
und die langsame Auswirkung der Liebe ihre gesunde Stirke ist, die sich schlieBlich
‘durchsetzt. Diese Elemente minderer und letzter Ordnung sind der Hemmschuh bei
der gottgewollten sittlichen Aufwirtsentwicklung der Menschheit, der tragische nega-
‘tive Faktor der leidvollen Menschheitsgeschichte in China und auch bei uns, obwohl
nuns Jesus Christus am Kreuz vor die Augen gezeichnet wurde” (Gal. 3, 1), was bei
den Chinesen nicht der Fall war. Darum lassen wir die Steine liegen! (Jo. 8,7) Das
um so mehr, weil uns griindliche Kenner Chinas bezeugen, da dieses Volk ein gutes
Volk ist, das edelmiitig zu lieben und selbstlos Opfer zu bringen mstande 1st. Das ist
wohl auch zum Teil das Werk Kungs.

Keine religiése Grundlage?

Es ist wahr, daf der chinesische Weise vom gottlichen Walten, von iiberirdischen
Dingen selten sprach, daf er seine Sittenlehre nicht ausdriicklich auf die gottliche
Autoritdt stiitzt: doch glaubte er an einen personlichen Gott und wufite sich ihm
verantwortlich. Dieses Verantwortungsbewuf3tsein hatte er als Sittenlehrer. Auch das
Volk anerkannte einen lohnenden und strafenden Gott und wufte, daf Lohn und
Strafe von der Art der Erfiillung des Sittengesetzes abhingt. Kung brachte gelegent-
lich diesen Gedanken zum Ausdruck. Man kann demnach nicht behaupten, daf Kung
seine Sittenlehre ohne jeden Bezug auf Gott verkiindete.

Dafl er mit AuBerungen iiber Gott so zuriickhaltend war, ist aus der Art des Meisters
zu verstehen: Er fiihlte sich als Autoritit, auf die ein groBer Teil der Zeitgenossen
vertraute, das zwang ihn, sich iiber eine Sache nur dann entschieden auszusprechen,
wenn sie ihm vollkommen klar war. Sicher nahm er das Dasein Gottes an, er glaubte
wohl auch an Geister, wir kénnten da an Engel denken, aber er hatte von ihnen als
helldenkender Kopf eine andere, mehr gelduterte Vorstellung als der Durchschnitts-
chinese seiner Zeit. Hitte er seine eigenen Ansichten dariiber dargelegt, so wire er
wahrscheinlich auf heftigen Widerspruch gestofen, es standen ihm ja auch keine
durchschlagenden Beweise fiir seine Vorstellungen zur Verfiigung, mit einem Wort,
er war sich seiner Sache nicht sicher, darum schwieg er dariiber. Diese weise Vorsicht
ist wohl die Ursache, daf er in Fillen, da wir uns sogar dariiber fast wundern, Aus-
driicke gebraucht wie: , diirfte wohl” oder ,kénnte man”. Diese Zuriickhaltung hielt
er um so mehr fiir geboten, wenn es sich um das Grofte handelt: um Tien. Da hitte
jedes nicht ganz abgewogene Wort des Meisters verhingnisvoll wirken kénnen! Denn
wenn er auch, wie heute zugegeben wird, ein Mann der Vorsehung im besonderen
Sinn war, so war er eben doch kein Prophet und nur auf seine Gedankenarbeit ange-
wiesen — er konnte irren . . . darum schwieg er.

Noch etwas kommt da in Betracht: Jemand hat einmal gesagt: ,Die Europier leben
mit Gott auf sehr vertrautem Fuf, sie sind mit ihm per du.” Das liegt dem asiatischen
Menschen weniger. Wenn er einmal gliubig ist, dann ist seine Ehrfurcht vor Gott so
grof, daB er ihn kaum zu nennen wagt — man erinnere sich an die Scheu des
spateren Judentums, den Namen Gottes auszusprechen, einer Scheu, der auch Jesus
Rechnung tridgt, wenn er statt Gottesreich Himmelreich sagt. Vielleicht ist auch diese
echt asiatische Ehrfurcht mit im Spiel, wenn Kung so wenig von Gott spricht.

Aufgebaut auf der Familie

Einiger Klirung bedarf auch die Tatsache, daf Kung sein Gesetz der Liebe auf der
Familie aufbaut. Wir wiirden als Christen eher denken, daf sie in Gott ihren Ursprung

129



hat. Allein eine solche vertrauliche Beziehung zu Gott, wie sie in der Liebe zum
Ausdruck kommt, liegt dem Chinesen nicht so nahe wie die Liebe zu Vater und Mutter
und die Liebe der Familienmitglieder zu einander: Auf dieser Gemeinschaft baut
Kung auf — nichts natiirlicher als das! Und wie die Familie durch die Liebe zusam-
mengehalten wird, so soll auch zwischen den einander Fernerstehenden die Liebe das
einigende Band sein: Der Untergebene ist dem Vorgesetzten Liebe schuldig, der
Staatsbiirger dem Herrscher und der Herrscher seinen Landeskindern — der Herrscher
wird je geradezu ;Vater und Mutter” des Volkes genannt. Im Staate Kungs ist tat-
sichlich niemand von der Liebe ausgeschlossen, denn , Die Menschen zwischen den vier
Meeren sind Briider” (12, 5).

Aber wir diirfen eines nicht iibersehen: Im alten China waren zwischen den einzelnen
Bevolkerungsgruppen hohe Schranken aufgerichtet, und jeder muflte sich innerhalb
dieser Schranken halten und das Li, die Umgangsformen, beobachten, die fiir die
betreffende Gruppe von alters her vorgeschrieben waren. Es ist klar, daf diese Gesell-
schaftsordnung dem Gedeihen der allgemeinen Liebe nicht férderlich sein konnte. Die
gnadenlose Festlegung der Umgangsformen — wir denken, namentlich in den hheren
Stinden — ist auch oft genug, wie schon angedeutet, die Ursache, da8 sich hinter ihnen
Unaufrichtigkeit verbirgt. Nun, dergleichen kennen auch wir Westliche, und wir ver-
stehen das meisterlich zu tarnen, doch ist ein Unterschied: Fiir uns liegt oft nur die
Versuchung zu einem solchen unehrlichen Getue vor, aber der Chinese der Vergan-
genheit war durch das ,,Umgangszeremonialgesetz”” dazu gezwungen, wenn er nicht als
Barbar, als Verletzer der Pietit angesehen werden wollte, er mufite z. B. bei einer
Beerdigung durch Miene und Benehmen einen iiberwiltigenden Schmerz um den Toten
vorheucheln, wenn er auch nicht die leisesten Gefiihle in seinem Innern verspiirte.

Noch eins ist zu beachten: Kung hat allerdings den Vorgesetzten allen Ernstes geboten,
sie sollen zuerst bei sich selber mit der Ausmerzung der Fehler beginnen und ihren
Charakter zu vervollkommnen suchen; und wenn im Staat die Dinge im argen liegen,
muB sich der Kaiser selbst die Schuld zuschreiben, weil eben seine mangelhafte Tugend
nicht ausreicht, um als Herrscher seine Pflicht voll erfiillen zu kénnen. Doch es ist
auch wahr, daf wenigstens nach unseren Begriffen die Unterwerfung der Untergebe-
nen, des Sohnes unter den Willen des Vaters iiberstark betont wird; darauf ist teil-
weise auch die Tyrannei zuriickzufiihren, die nach Aussagen von Gewihrsméinnern
Viter auf ihre Kinder ausiiben.

Hier schimmert wohl der uralte Begriff vom uneingeschrinkten Recht des Vaters in
der Familie durch. Man vergleiche dazu die Fassung des Eltern-Kinder-Gebotes im
Dekalog (Ex. 20, 12 und Dt. 5, 16). Es heifit nicht: liebe, sondern ehre deinen Vater
und deine Mutter. Im Hebriischen wortlich: Mache schwer, gewichtig, betrachte die
Eltern als die wichtigsten Personen in der Familie, unterwirf dich ihrer Autoritit!
Auch hier also ist die Befehlsgewalt der Eltern in den Vordergrund geriickt und nicht
die Liebe, dhnlich wie in China. Die Familie ist eben der erste Staat, der Vater der
erste Konig, und die Kinder sind die Untertanen. In dieser Sicht verstehen wir auch
den einzigen Satz aus den Lun Yii, den wir als Christen ablehnen miissen, daff nimlich
vor Gericht der Vater den schuldigen Sohn deckt und umgekehrt. Das ist ein Nach-
hall aus der Zeit, da die Familie die Rechtsprechung, die sie urspriinglich selbst in der
Hand hatte, an den Staat abgeben mufite; da deckten wohl die Familienmitglieder
eins das andere zum Protest gegen den Staat, der in ihre uralten Rechte eingegriffen
hat.

Die Frauenfrage

Ein grofler Mangel in Kungs Denkart ist nach unserem Empfinden der, dafl er fiir
die Frau und ihre wichtige Berufung nicht viel iibrig hat — wie man wenigstens aus
den Lun Yii schliefen kann. Nur an zwei Stellen (14,18 und 17, 25) werden Frauen

130



erwihnt, aber fiir unsere Frage 1iBt sich daraus nichts Sicheres ermitteln. Verrit dieses
Schweigen, daf ihm die Frau ein durchaus belangloses Wesen war? Das gerade nicht,
denn die Mutter wird zugleich mit dem Vater genannt, wenn von der Gehorsams-
pflicht des Kindes gegen die Eltern die Rede ist. Damit ist ihr ohne Zweifel eine hohe
Stellung eingeriumt. Freilich steht sie unter dem Mann. Aber sonst: iiber die Frau
Schweigen! Kein Wort iiber Madchenerziehung, Frauentugend, kein Lob der Hausfrau,
der Mutterliebe, nichts finden wir in den Spriichen, was eine besondere Anerkennung
der Frau bedeutet, was ihre gesellschaftliche Stellung zu heben geeignet wire oder
gar sie durch das Aufheben des Kebsenwesens zur richtigen Frau machen wiirde.
Warum hat der sonst klarblickende Meister in diesen wichtigen Belangen nichts
geindert oder zu #ndern versucht? Ganz und gar begreiflich! Wie schon erwihnt,
Kung war véllig konservativ, und dieser Konservativismus, in dessen Namen er soviel
Gutes geleistet hat, war zugleich auch sein grofiter Fehler. Der Mann, der nur im
Alten das Grofle sah, erblickte auch in der bisherigen Stellung der Frau das Ideale,
den Willen des Himmels. Er getraute sich nicht, daran zu rithren. Wie ein Unkundiger
in einem Automobil keine Schraube, keinen Hebel anzutasten wagt, weil er fiirchtet,
damit ein Unheil anzurichten. Das ist eine mogliche Erklirung dafiir, daf er am
Frauenrecht nichts geindert hat. Und hitte er es gewagt, so hitte er damit wahr-
scheinlich nichts erreicht, das lehrt die Geschichte, Moses und Muhammed sind Zeu-
gen dafiir.

Ob er ein Frauenhasser war, einer, der mit ihnen am liebsten nichts zu tun hatte?
Dafiir haben wir keine Beweise, aber eines diirfen wir wohl annehmen: er hat an
Fiirstenhofen das widerliche Treiben des Weibervolks kennengelernt, dazu wuflte
er noch vieles aus der alten Geschichte Chinas von diesem schmutzigen Fach, und da
kann es wohl sein, daff der Abscheu vor diesen herrschsiichtigen, lasterhaften Weibern
auch etwas auf seine Vorstellung von anderen Frauen abgefirbt hat.

IV. Jesus und Kung

Wir haben Kungs Gedankenwelt, seine sittlichen Ziele, aber auch seine und seiner
Leistung Schwichen kennenzulernen versucht. Und nur um unsere Schau zu ver-
vollstindigen und zu kliren, und nicht etwa um die Verdienste des grofen Chinesen
zu schmilern, werden wir jetzt kurz die wichtigsten Gegensitze zusammenfassen, die
— abgesehen von der dogmatischen Seite des Problems — zwischen Jesus und ihm
unzweifelhaft in Erscheinung treten.

1. Kung ist nicht Religionsstifter, sondern Sittenlehrer, Kiinder des Naturgesetzes,
Jesus dagegen ist Religionsstifter und lehrt uns die erhabensten transzendenten Wahr-
heiten.

2. Kung kennt wohl Gottes Dasein und weif8 sich und alle Menschen ihm verant-
wortlich, im {ibrigen aber ist er Agnostiker, er weicht allen religiosen Fragen als nicht
zu seiner Aufgabe gehorig aus, Jesus hingegen sieht in der Verkiindigung dieser
hoheren Wahrheiten eine Hauptaufgabe seines Lebens.

3. Kung ist durchaus diesseitig, erkennt nur diesseitige Probleme, diesseitige Beweis-
fithrungen und nur diesseitige Ziele. Obwohl er sich seiner Verantwortung vor Gott
bewuft ist, beruft er sich zur Bekriftigung seiner Lehrsitze nie auf Gott, Jesus dage-
gen ldBt das Diesseitige ganz in den Hintergrund treten, im Mittelpunkt seiner Lehre
steht das Jenseitige und er beruft sich stindig auf den himmlischen Vater, der ihn
gesandt und beauftragt hat.

4, Kung ist unentwegt konservativ, er schaut in die Vergangenheit und beruft sich
immer wieder auf sie: ,,So haben die Alten gesagt, so haben sie gehandelt.” Jesus
dagegen ist revolutionir: er schaut in die Zukunft; er wagt es trotz des erbitterten
Protestes, trotz der Drohungen seiner Zeitgenossen Altes zur Seite zu schieben, er
sagt als Herr des Gesetzes: ,,Den Alten ist gesagt worden, ich aber sage euch!”

9* 131



5. Kung ist Aristokrat, ganz eingeschworen auf die ‘Aufgliederung des Volkes in
,Hohere” und ,Niedrigere”. Er duflert wohl auch seinen Kummer iiber Menschen; die
sich nicht bessern, aber fiir die Gemeinen, die in Leidenschaften Verstridkten hat er
nicht sehr viel {ibrig. Jesus hingegen kiimmert sich um diese Schranken nicht, er tritt
als Anwalt gerade dieser Verfemten auf, er verkehrt mit ihnen so freundlich wie mit
den frommen Pharisdern, ja er betont sogar: ich bin in erster Linie gesendet, die
Siinder zu rufen. Wie gesagt: auch Kung hat ein Verstindnis fiir den: Irrenden,
aber diese barmherzige Liebe, wie sie sich uns in dem Barmherzigkeitsevangelium des
hl. Lukas offenbart, verkiindet er nicht; kein Wunder: 500 Jahre vor Christus!-

6. Kung hat wie Jesus und Buddha Jiinger um sich, aber er erstrebt sein edles Ziel rmt
Hilfe der Staatsgewalt, er wiinschte in einem chinesischen Teilstaat oder auch ‘im
sehnsiichtig herbeigewiinschten geeinigten Reich Minister zu werden und als solcher
seine sittlichen Grundsitze zu verwirklichen. Den Staat anerkennt Jesus auch, aber er
will seine Lehre durch seine Apostel ohne Hilfe des Staates und abseits von ihm zum
Besitz -aller Menschen machen: Kung hat sein Ziel mit Hilfe des Staates erreicht, frei-
lich erst 300 Jahre spiter, Jesus aber kommt zum Ziel am besten ohne Hilfe -des
Staates, friither, heute und immer!

Kung ist nicht originell; er ist auch md'lt der tiefste Denker Chinas, aber alles in
allem genommen ist seine Leistung eine GroBtat in der Menschheitsgeschichte: Er hat
seinem Volk eine gediegene Sittenlehre iibermittelt und seine Chinesen nach ihr
geformt, und iiber 2000 Jahre hat die Mehrzahl dieses groften Volkes der Erde nach
ihr gelebt; erst die Revolution hat dem — wenigstens nach auen hin — ein Ende berei-
tet, aber sittliche Grundsitze wie die Kungs lassen sich auf die Dauer mcht zur Seite
schieben.

PIET SCHOONENBERG
Heilgeschichte und Dialog’

In der Dogmatischen Konstitution iiber die Kirche (Art. 16) sagt das II. Vatikanische
Konzil, daff der Jude, der Mohammedaner, der Anhinger einer auBerchristlichen Reli-
gion und auch der nicht religisse Mensch unter dem allgemeinen Heilswillen Gottes
stehen. Dieser grofartige Artikel wird bestitigt durch die Erklirung iiber das Ver-
hiltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen. Die Glaubensinhalte, die in
diesen Dokumenten des II. Vatikanums ausgesprochen werden, gehorten Jahrhunderte
hindurch zu den ,vergessenen Wahrheiten”. Im Neuen Testament wird die voran-
gegangene Geschichte Israels in ihrer Ginze als Heilsgeschichte anerkannt; dabei bezie-
hen sich einzelne Ausspriiche auch auf die Heiden (Apg. 14, 17; 17, 26 f; Rém 2, 12
bis 16). Der Mirtyrer Justin glaubt, die Wirksamkeit des gottlichen Logos bei den
heidnischen Philosophen erkennen zu kénnen. Uber die heidnische Religion sagt er
jedoch nichts Gutes. In seiner ,Zweiten Apologie” scheint er die anonymen Christen
schon vor Karl Rahner und Anita Roper entdeckt zu haben.

Spiter wurde der Blick auf Gottes auflerchristliche Heilswege verdunkelt, und
zwar durch einen zu engen Prédestinationsbegriff, der bei Augustinus beginnt,
und dadurch, da man den Grundsatz des Zyprian in seinem Kampf gegen das
Schisma verallgemeinerte, nimlich den Satz: ,,Aufferhalb der Kirche ist kein Heil”
Wenn die scholastische Theologie einen auferchristlichen Heilsweg anerkannte, dann
war dies zunichst ein auBergewthnlicher Weg, und dariiber hinaus war es die inner'e

! Der Originaltitel heift: Heilsgeschiedenis en Dialoog. Die Ubersetzung des Artikels aus
dem Holldndischen besorgte Karl Loven, Aachen.

132



