MITTEILUNGEN

EUGEN HEINRICH FISCHER

Die Ehe in evangelischer Sicht

Georg May greift in seiner Studie , Die Stellung des deutschen Protestantismus zu
Ehescheidung, Wiederverheiratung und kirchlicher Trauung Geschiedener”* mit der
ihm eigenen Griindlichkeit und Sachkenntnis einen Fragenkomplex auf, der gerade in
jiingster Zeit besondere Aktualitit erlangt hat im Zusammenhang mit dem Gespréch
iber die Mischehe, in das May sich wiederholt eingeschaltet hat, durch den von der-
schiedenen Seiten erhobenen Ruf nach Reform des katholischen Mischeherechtes, durch
den jiingsten diesbeziiglichen Reformversuch der Glaubenskongregation vom 18. Mirz
1966, durch manche falschen Erwartungen an das Konzil hinsichtlich der Ehegesetz-
gebung {iiberhaupt, vielleicht auch durch den miBgliickten Vorschlag eines Konzils-
vaters, eine beschrinkte Moglichkeit der Ehescheidung nach dem Vorbild der orienta-
lischen Kirche in der katholischen Kirche einzufiihren. Wenn heute da und dort auch
auf katholischer Seite (etwa mit Berufung auf die nach dem 2. Weltkrieg geschaffenen
Lebensordnungen der evangelischen Kirchen mit ihrem Bekenntnis zur Unauflgslich-
keit der Ehe) die Ansicht vertreten wird, der Unterschied zwischen katholischer Ehe-
lehre und protestantischer Eheauffassung bestehe nicht mehr in voller Schirfe, so
stellt May dem mit iiberzeugenden Griinden entgegen: , Kirchliches Dogma und pro-
testantische Anschauung in Fragen der UnauflSslichkeit der Ehe lassen sich nicht
vereinbaren” (Vorwort). Diese These ist das Ergebnis einer sorgfiltigen Priifung von
Lehre und Praxis des deutschen Protestantismus in Geschichte und Gegenwart. Die
Untersuchung beschrinkt sich zwar auf den deutschen Protestantismus; doch werden
auch deutschsprachige Werke anderer Linder beriicksichtigt. Nicht allein aus diesem
Grunde diirften die Ausfithrungen von May fiir Osterreich und die Schweiz kaum
weniger aktuell sein als fiir Deutschland.

Da es im Protestantismus keine Lehrposition gibt, die nicht aufgegeben werden
konnte, hilt Verf. es fiir angezeigt, in einem 1. Teil (8—29) einen geschichtlichen
Uberblick iiber die Lehre der Reformatoren und die weitere Entwicklung von Lehre
und Praxis des deutschen Protestantismus zu gewinnen. Das erscheint um so notwen-
diger, als die protestantischen Vorstellungen von der Ehe das staatliche Eherecht und
im besonderen das Ehescheidungsrecht ebenso wie die 6ffentliche Meinung von der
Ehe weithin geprdgt haben und auch auf den katholischen Volksteil und seine Ehe-
moral nicht ohne Einfluf geblieben sind. Bei dieser historischen Untersuchung kann
Verf. sich auf die bisherige Literatur stiitzen und darum auf eine eigene Erarbeitung
der reformatorischen wie der spiteren Anschauungen aus den primiren Quellen ver-
zichten, wobei ihm eine erstaunliche Kenntnis des einschligigen Schrifttums, insbe-
sondere auch der neueren und neuesten evangelischen Theologie und Kirchenrechts-
wissenschaft, zustattenkommit®.

»Die Moglichkeit der Ehescheidung, d. h. der Auflésung der Ehe durch Gerichtsspruch,
ist reformatorisches Grundprinzip, geboren aus der Verwerfung des Ehesakramentes’s.
Die Reformatoren begriinden diese ihre Anschauung einerseits aus der HI. Schrift,
insbesondere ihrem Verstindnis von Mt 5, 32 und 19, 9, andererseits aus seelsorgeri-
schen Riicksichten auf die menschliche Schwachheit, die von manchen Autoren als
erfreuliches Verstindnis fiir die Wirklichkeit des Lebens geriihmt werden. Luther deu-

! Erschienen bei Ferdinand Schéningh, Paderborn 1965. (XII u. 116.) Kart. DM 12.—.
2 Vgl. dazu das Namenverzeichnis auf Seite 115 f.
3 So der Reformationshistoriker W. Kéhler, zitiert bei May auf Seite 11.

160



tet die beiden Mt-Stellen dahin, daf Christus in dem einzigen Falle des Ehebruchs die
Ehescheidung zulasse. Aber er hilt sie schon bald auch aus anderen Griinden (Desertion,
Quasidesertion) gerechtfertigt und spricht dariiber hinaus der weltlichen Obrigkeit
die alleinige Ehehoheit zu, also auch die Gewalt, das Eherecht nach den jeweiligen
Bediirfnissen zu gestalten und die Ehescheidung aus anderen als den sogenannten
biblischen Griinden auszusprechen. Der unschuldig Geschiedene ist frei, sich wieder
zu verheiraten, Der schuldig geschiedene Partner dagegen soll zur Strafe sich nicht
wiederverheiraten diirfen, doch kann auch diese Strafe nachgelassen werden. Calvin
ist hierin strenger und anerkennt nur den leiblichen Ehebruch als Scheidungsgrund an,
spiter auch die bosliche Verlassung (Desertion). In der Konsequenz des Prinzips der
freien Schriftauslegung fithrt Zwingli in die Deutung der Mt-Stellen die Analogie
ein: , Alles, was dem Scheidungsgrunde des Ehebruches gleichkommt oder ihn an
Schwere iibertrifft, berechtige zur Scheidung” (14). Damit war der Willkiir in Lehre
und Praxis das Tor gedffnet. Butzer kommt mit seiner Schriftauslegung (Gen 2, 18.
1 Kor 7, 9) bereits auf 15 Scheidungsgriinde und anerkennt hierin das romische Recht
als mit Gottes Wort iibereinstimmend. Er gibt damit den strengen Verschuldensgrund-
satz auf und ldBt eine Ehescheidung auch bei impotentia superveniens, Aussatz,
Wahnsinn und jeder unheilbaren Krankheit, vielleicht gar schon bei uniiberwindlicher
Abneigung zu. Mit diesen Ansichten der Reformatoren stimmen im wesentlichen die
rechtlich verbindlichen reformatorischen Bekenntnisschriften iiberein: der Grundsatz
der Unauflgslichkeit der Ehe und der Grundsatz ihrer Aufloslichkeit unter gewissen
Umstinden stehen darin ,in dialektischer Spannung zueinander” (18 £.). Im gleichen
Rahmen bewegen sich mehr oder weniger die Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts:
sie stellen das Scheidungsurteil in das Ermessen der Eherichter, fordern aber zur
Wiederverheiratung eine obrigkeitliche Genehmigung, die i. a. nur dem unschuldigen
Teil gewdhrt wird. Die Scheidungspraxis der protestantischen Ehegerichte zeigt im
16. und 17. Jahrhundert zunehmend die Tendenz zu einem freien Scheidungsrecht.
Gleichzeitig gewinnt das Dispensationsrecht des Landesherrn an Bedeutung und stellt
sich oft in Gegensatz zu den Kirchenordnungen. Der Jurist Carpzow sieht bereits
eine Gewahrung der Wiederverheiratung auch an den schuldig Geschiedenen vor. Der
Rationalismus des 18. Jahrhunderts verlidBt vollends den Boden der biblischen Offen-
barung. Der Ehevertrag gehort allein dem natiirlichen Recht an. Als weiterer Schei-
dungsgrund wird der der gegenseitigen Einwilligung entwickelt. Rein rationalistische
Erwigungen der Zweckmifigkeit bestimmen das Eherecht der grofien Gesetzgebungs-
werke des 18. Jahrhunderts, zuletzt das Preufische Allgemeine Landrecht (1794) mit
seinem verhingnisvollen Ehescheidungsrecht. Insofern dieses Eherecht auch fiir Katho-
liken Geltung beansprucht, kommt der Gegensatz zum kanonischen Recht und zur
katholischen Lehre nunmehr zu seiner vollen Auswirkung.

Auch das 1900 in Kraft getretene deutsche Biirgerliche Gesetzbuch entspricht in sei-
nem Scheidungsrecht den protestantischen Anschauungen. Dem Widerstand besonders
von katholischer Seite war es zu verdanken, wenn darin die Scheidung grundsitzlich
nur bei Verschulden zugelassen wurde; allein im Falle schwerer, unheilbarer Krank-
heit erfuhr dieser Grundsatz eine Ausnahme. Eine Neuregelung von EheschlieBung
und Ehescheidung brachte das Ehegesetz von 1938, das in der Bundesrepublik Deutsch-
land heute mit einigen Abinderungen in der Fassung des Kontrollratsgesetzes vom
20. Februar 1946 geltendes Recht ist, ebenso auch in Usterreich unter Ausmerzung
der nationalsozialistischen Bestimmungen durch Gesetz vom 26. Juni 1945. Dieses
Eherecht entfernt sich noch weiter von der katholischen Ehelehre, indem es die katho-
lischer Auffassung entgegenkommende Moglichkeit einer blofen Aufhebung der ehe-
lichen Gemeinschaft beseitigt und eine Ehescheidung bereits zulift, wenn die Ehe
unheilbar zerriittet ist. Das in solchem Falle gegebene Widerspruchsrecht des unschul-
digen Teiles erfuhr schlieflich eine gewisse Verstirkung durch das Familiensinderungs-
gesetz vom 11. August 1961.

1 161



Ein geschichtlicher Querschnitt durch die protestantische Lehrentwicklung und das von
ihr beeinfluBte Recht ergibt also, daB die Moglichkeit der Ehescheidung einer reforma-
torischen Grundiiberzeugung entspricht, und daf Schwankungen in ihr nur festzustel-
len sind ,,in bezug auf Art und Gewicht der Scheidungsgriinde, die ZweckmiBigkeit
der Gestattung der Wiederverheiratung und die praktische Ausgestaltung des Schei-
dungs- und Wiedertrauungsrechtes” (30). :

Dem entspricht die Lage in der Gegenwart, der May den 2. Teil seiner Studie (30—108)
widmet. Der Protestantismus hilt die Unauflsslichkeit der Ehe fiir eine sittliche Idee,
ein erstrebenswertes Ideal, das aber infolge der Siinde nicht immer durchfithrbar ist.
Die absolute Unaufloslichkeit kann niemals zur Rechtsform fiir Kirche und Staat
werden. Es gibt kein positives gottliches Recht im katholischen Sinne; die HI. Schrift
bietet nur direktive Grundsitze, nicht Rechtssitze. Dementsprechend hat auch das
klare Ehescheidungsverbot Jesu nur den Charakter einer Weisung. Nach der Anschau-
ung namhafter protestantischer Theologen der Gegenwart (Barth, Brunner u. a.) kann
die Ehescheidung vom Glauben her nahegelegt, ja geboten sein. Die Gemeinde und
ihr Seelsorger hat eine solche Gewissensentscheidung zu achten. Die Aufstellung von
Katalogen anerkannter Scheidungsgriinde gilt heute als {iberholt. Die gelegentlich
noch vorgenommene Einteilung der Scheidungsgriinde in biblische, christliche und
andere besagt also nichts iiber das Gewicht eines Ehescheidungsgrundes im konkreten
Falle. Der Entschluf zur Scheidung ist eine uniiberpriifbare Gewissensentscheidung
des einzelnen. Schon die Zerriittung der Ehe geniigt als legitimer Scheidungsgrund.
Da die Ehe nach protestantischer Auffassung allein der Schépfungsordnung angehort
und kein Sakrament ist, iiberlift die evangelische Kirche sowohl die EheschlieBung
wie die Ehescheidung dem Staat. Folgerichtig ist es eine Frage der ZweckmiBigkeit,
ob und in welchem Umfang die weltliche Obrigkeit willkiirliche Scheidungen zulas-
sen soll. Gelegentliche Warnungen davor fallen kaum ins Gewicht. Es ist vielmehr die
letzte Konsequenz der reformatorischen Auffassung, wenn Emil Brunner die Mdglich-
keit ins Auge faft, ,daR der Staat sich einmal dazu entschlieBen mu8, auf den aus-
schlieflichen Schutz der monogamen Ehe zu verzichten’“. In jedem Falle aber ist die
Rechtswirksamkeit einer Ehescheidung unbezweifelbar, selbst wenn sie vom Glauben
her nicht zu rechtfertigen ist.

Nachdem die evangelische Kirche und Theologie die Ehescheidung vollig dem Staat
iiberlassen haben, ist man sich in jiingster Zeit der Pflicht bewuflt geworden, wenig-
stens durch die Gestaltung der Wiedertrauungsbestimmungen fiir das Ideal der
lebenslinglichen Ehe zu zeugen. Nach den kirchlichen Lebensordnungen ist Geschie-
denen die kirchliche Trauung grundsitzlich zu versagen, in der Praxis aber wird sie
,ebenso grundsitzlich” gewiahrt (61). Diese Praxis ist um so leichter zu rechtfertigen,
als die kirchliche Trauung nach der im System der Zwangszivilehe heute herrschenden
Auffassung die Ehe nicht konstituiert. Die weltliche Eheschliefung ist Trauung vor
Gott im strengsten Sinne, sie begriindet eine Ehe, die nicht hinter der kirchlich
getrauten Ehe zuriicksteht und auch innerhalb der Kirche vollgiiltig ist. Auch eine
durch Siinde und Schuld begriindete Ehe kann durch Bufle zum Gott wohlgefilligen
Bund werden.

Wihrend so dem Staat das Wiedertrauungsrecht in keinem Falle bestritten wird, lie-
gen Gewshrung und Versagung der kirchlichen Trauung in der Hand der Kirche.
Mit der Trauung Geschiedener spricht die Kirche ihr Ja zu der konkreten Eheschei-
dung und zu der konkreten Wiederverheiratung und iibernimmt damit die Verant-
wortung fiir diese EheschlieBung. Die Anschauungen dariiber, wann die kirchliche
Trauung Geschiedener zu versagen sei, gehen weit auseinander; vereinzelt reichen sie
bis zur volligeni Ablehnung jeder kirchlichen Wiedertrauung als einer ,,Versiindigung

4 Zitat auf Seite 57.

162



an Christus und den Briidern”, als eines Ungehorsams gegeniiber dem Wort der
Schrift, ja bis zur Verurteilung des ,kirchlich gesegneten Ehebruchs®. Auch die
Lebensordnungen der deutschen evangelischen Kirchen verlangen zwar, dem Grund-
satz der Unauflslichkeit entsprechend, Geschiedenen die Wiedertrauung zu versagen,
sie schrinken aber diesen Grundsatz alsbald wieder ein und stellen seine Handhabung
in die geistliche Entscheidung des Seelsorgers bzw. der iibergeordneten geistlichen
Stelle. Eine Wiedertrauung gilt u. U. als zuldssig, wenn dadurch die Glaubwiirdigkeit
der Verkiindigung nicht Schaden leidet, der Gemeinde kein Argernis gegeben wird, die
Heiligkeit der Ehe und die Wiirde der kirchlichen Trauung keine Einbufe erfahren.
(Selbst die in einigen Landeskirchen erlassenen besonderen Bestimmungen fiir den
Fall einer Scheidung und Wiederverheiratung von Pfarrern sind kaum weniger kom-
promiflbereit.) Mangels einer eindeutigen Lehranschauung und (von wenigen Aus-
nahmen abgesehen) mangels rechtlich bindender Normen erweisen sich solche Richt-
linien als unwirksam. In der Praxis ist die Ausnahme einer kirchlichen Trauung
Geschiedener zur Regel geworden, wie die sorgfiltige Priifung der Statistik beweist.
Die Pfarrer, denen mit solchen Richtlinien in der Regel die Verantwortung fiir die
Wiedertrauung iiberlassen wird, sind damit zumeist iiberfordert. Es kann unter diesen
Umstinden kaum verwundern, wenn etwa Karl Barth jede Verweigerung der kirch-
lichen Trauung im Falle einer zweiten Ehe fiir skandalos hilt (98), und wenn im
Gegensatz dazu von anderer Seite die Forderung nach regulativen Normen laut wird,
die klar die Grenzen zwischen Gehorsam und Ubertretung ziehen und den Gesetzes-
brecher mit Strafe bedrohen®, ja wenn man im Interesse der Seelsorge sich von der
ausnahmslosen Versagung der Wiedertrauung fiir die Gemeinde ,eine heilsame und
heilende, biblisch und bekenntnismiBig evangelische Klarheit” verspricht?.

Das Buch von May ist aufschlufireich fiir alle, die in der Praxis der Seelsorge (speziell
auch der Mischehenseelsorge), der Eheberatung und Familienpflege, der geistlichen
und weltlichen Ehegerichtsbarkeit tdtig sind, aber ebenso fiir den ziinftigen Wissen-
schaftler der Theologie und Rechtes. Man wird ohne Ubertreibung sagen diirfen, daff
es eine Liicke im katholischen Schrifttum schlieft. Eine klare Sicht der darin ertrterten
Fragen erscheint heute um so notwendiger, als die gegen die katholische Ehelehre
und das katholische Eherecht gerichteten Angriffe ihre Wirkung auch auf Katholiken
nicht ganz verfehlt haben. Nicht zuletzt wird das Buch auch fiir jede kiinftige Reform
des kirchlichen wie des biirgerlichen Eherechtes wertvolle Orientierung bieten.

Man mag sich heute fragen, ob dieses Buch dem Gesprich zwischen den Konfessionen
forderlich sei. Mit der strengen Folgerichtigkeit seiner Gedankenginge und seiner zu-
weilen fast herb anmutenden Kritik der reformatorischen Lehre und der protestanti-
schen Theologie wird es demjenigen, dem das kumenische Anliegen aus katholischer
oder evangelischer Sicht Herzenssache ist, gewif$ nicht immer eine angenehme Lektiire
bieten. Es bleibt aber zu hoffen, dafl dieses klar und wverstindlich, mutig und frei-
miitig geschriebene Werk der Sache des Okumenismus in einem hoheren Sinne durch-
aus dienen wird, wenn es (111) in der Feststellung gipfelt, die sich aus einer exegeti-
schen Priifung der ,Unzuchtsklauseln” durch Franz Zehrer in dieser Zeitschrift®
ergibt: ,Die katholische Kirche weif}, daff sie mit ihrer Haltung zu Ehescheidung und
Wiederverheiratung Geschiedener dem Willen Christi und dem Gebot der Apostel
folgt.” Wiedervereinigung ist nicht durch Verzicht auf die Wahrheit, sondern nur
durch eine Verstirkung der Glaubensiiberzeugung und des gldubigen Lebens moglich.

§ Th., Weigle, zitiert auf Seite 77 f.; dhnliche Stimmen auf den Seiten 76 (285), 78 (292), 79,
80, 84, 105 sowie das hierin strenge Gutachten des Theologischen Ausschusses der Synode
der VELKD vom 5. Jdnner 1953, erwahnt bei May auf Seite 81.

8 Vgl. Hans Gert Hesse, zitiert auf Seite 100 £.

7 Th. Weigle, zitiert auf Seite 108.

8 Theologisch-praktische Quartalschrift 112 (1964), 190—200.

5 163



Nur aus einer ernsten Besinnung auf das Wort der Schrift ist eine Revision der
heutigen Eheauffassungen zu erhoffen. Sie wird sich gegeniiber dem staatlichen
Ehescheidungsrecht und der bedrohten Ehemoral auch der von vielen Lutheranern
heute gewonnenen Erkenntnis nicht verschliefen diirfen, daf Luther bei seiner Uber-
weisung der Ehe in die Zustidndigkeit des Staates ,den christlichen Staat vor Augen
hatte, nicht einen sidkularisierten Staat, der die Unauflgslichkeit der Ehe als einer
Gottesordnung weder iibernehmen kann noch iibernehmen will“®. An erfreulichen
Ansatzpunkten fehlt es im heutigen Protestantismus gewif# nicht — auch dafiir bietet
May manchen wertvollen Beleg. Mdge das Buch im katholischen wie im evangelischen
Raum als ein vom Bewuftsein der Verantwortung getragener Ruf zur Besinnung auf
die Wiirde der christlichen Ehe aufgenommen werden! So verstanden, ist es nicht eine
Anklageschrift, vielmehr Hilfe und Mahnung zum Gehorsam gegeniiber dem Wort
des Herrn der Einen Kirche.

JOSEEROTZER

Empfangnisregelung — nur eine Frage der Technik?

Es erweist sich immer mehr als eine vordringliche Aufgabe der Erwachsenenbildung
und der Verkiindigung, bereits die Brautleute iiber alle Seiten der Problematik aus-
reichend zu informieren, die mit dem Begriff der verantworteten Elternschaft verbunden
sind. Es kommt dem eine besondere Bedeutung zu im Hinblick auf ein spiteres erfiilltes
und harmonisches Eheleben. Dariiber hinaus weif die Seelsorge nur zu gut, welche
Schwierigkeiten sich auf diesem Sektor fiir das religiése Leben der Ehepaare ergeben.
Die Hauptursache fiir die Abwendung vom sakramentalen Leben, wie man sie selbst
bei zunichst sehr ideal eingestellten jungen Menschen finden kann, liegt wohl in der
mangelhaften Bewiltigung dieser Teilfrage der Ehefithrung. Wenn auch die Ehe ins-
gesamt viel mehr ist als lediglich Empfingnisregelung: einer menschlich und sittlich
einwandfreien Losung dieser Frage kommt doch eine ausschlaggebende Bedeutung zu.

Empfingnisregelung als Gebot der Stunde

Klarende Stellungnahmen des kirchlichen Lehramtes, die bereits einige Zeit zuriick-
liegen, sind fiir den Grofteil des Klerus und der Ehepaare bedauerlicherweise weit-
gehend unbekannt geblieben. Pius XII. hielt am 29. Oktober 1951 eine Ansprache an
die Mitglieder des Verbandes katholischer Hebammen!, die damals grofes Aufsehen
erregte, weil sie nach Meinung bestimmter katholischer Kreise zu viele Freiheiten
einrdumte. Klingt das in der heutigen Zeit nicht sonderbar, da man in dieser Frage
iiber zuwenig Freiheit klagt? Am 26. November 1951 richtete Pius XIL an die Teil-
nehmer des Kongresses der ,Front der Familie” und des Verbandes kinderreicher
Familien eine neuerliche Botschaft?, Er priizisierte darin die lehramtliche Ansicht zur
Frage der Kinderzahl folgendermafen: , Anderseits fithlt die Kirche Teilnahme und
Verstindnis fiir die wirklichen Schwierigkeiten des Ehelebens in unserer heutigen Zeit.
Deswegen haben Wir in Unserer letzten Ansprache iiber die Ehemoral die Berechtigung
und zugleich die tatsichlich weit gesteckten Grenzen fiir eine Regulierung der
Nachkommenschaft herausgestellt, die — im Gegensatz zur sogenannten ,Geburten-

? J. P. Michael, Christen suchen Eine Kirche. Freiburg i. Br. 1958, 160.
1 UTZ-GRONER, Soziale Summe Pius’ XII., 1045—1102.
? UTZ-GRONER, Soziale Summe Pius’ XII., 1103—1120, insbes. 1119,

164



