gegen eine derartige Interpretation des
1. Vatikanums. Die Offenbarungskonstitu-
tion des 2. Vatikanums hat ihm recht gege-
ben. So bleibt der Beitrag theologiegeschicht-
lich interessant. — Fiir den Seelsorger ist der
Band des Studiums wert; denn gute Theolo-
gie und konkrete Praxis sind nicht oft so
gliicklich vereint.

LATOURELLE RENE, Théologie de la ré-
vélation. (Studia 15) (512.) Desclées de
Brouwer, Bruges 1963. Brosch. bfr 330.—.

Der Professor fiir Fundamentaltheologie an
der Gregoriana legt hier seine ausfiihrliche
Studie iiber ,Offenbarung” vor. Wenn sie
zwar wihrend des Konzils, aber noch vor
der Offenbarungskonstitution ,,Dei verbum®
(18. November 1965) erschien, ist sie in
keiner Weise iiberholt; L. sieht seine be-
sten Erkenntnisse in der KonzilsiuBerung
enthalten, wenn sie nicht iiberhaupt einen
maflgeblichen Hintergrund dafiir abgaben.
Beachtlich, fruchtbar und einzig méglich ist
der rein theologische Ansatz Latourelles;
denn was Offenbarung ist, kann schlieBlich
nur sie selber sagen. Man muf also die
Offenbarung befragen, was sie iiber , Offen-
barung” denkt. dazu selbstverstindlich auch
die geschichtliche Explikation ihres Gehaltes
in Verkiindigung und Theologie. Nicht im-
mer war das Bedenken eines derart funda-
mentalen Begriffes so gut beraten. Man ver-
schaffte sich anderweitig einen Offenba-
rungsbegriff, etwa als Anleihe beim griechi-
schen Intellektualismus. Dadurch gerieten
die geoffenbarten Wahrheiten einseitig in
den Vordergrund. Der Gott, der sich offen-
bart (nicht nur ,etwas”) — und dies in der
Person Jesu — wurde iibersehen. Eine solche
Herausfithrung des Begriffes aus der statisch-
geschichtslosen Konzeption in die biblisch-
geschichtemachende war iiberzeugend frei-
lich nur durch biblische und dogmen-
geschichtliche Einzeluntersuchungen maoglich,
wie sie L. geleistet hat, wenn auch eine
Reihe von einschligigen Arbeiten, vor allem
?uch evangelischer, die Situation hatte reifen
assen.

Es muff hingewiesen werden, daf# L. keinen
vollstindigen Traktat ,.De Revelatione” ge-
ben will, wohl aber den ersten, nimlich dog-
matischen Teil, dem sodann die apologetische
Reflexion folgen miilte, ob ndmlich eine
solche von den Christen geglaubte Offenba-
rung tatsdchlich ergangen ist. Als Methode
der Fundamentaltheologie schligt nimlich L.
konsequent vor, zuerst mit der dogmatischen
Methode den christlichen Sinn von Offenba-
rung zu erheben, um dann die eigentliche
fundamental-theologische Aufgabe zu leisten.
Dies ist kein Zirkel; denn nicht einen be-
liebigen Offenbarungsbegriff habe ich zu
rechtfertigen, sondern meinen christlichen.
(Zur Methode vgl. R. Latourelle, Apolo-
gétique et Fondamentale. Problémes de

200

nature et de méthode, in: Le deuxiéme
»Symposium” international de Théologie °
dogmatique fondamentale, Torino 1965, 9
bis 27.)

Der vorliegende dogmatische Traktat iiber
die Offenbarung konnte auch die Behand-
lung des Glaubensaktes einleiten. Daff er
von hoher Skumenischer Bedeutung ist, er-
gibt sich von selbst.

Linz/Donau Johann Singer
WALTER EUGEN, Vom heilbringenden
Glauben. (Reihe ,Leben und Glauben” her-
ausgegeben von O. Karrer und B. Hiring.)
(127.) Verlag Ars Sacra, Miinchen 1966,
Balacuir DM 12.80.

Am tiefsten hilft, wer ein Wort zu sagen
vermag, das uns im Glauben weiterfiihrt.
Dafl dies die schwierigste Hilfe ist, wissen
die beamteten Glaubenshelfer. Thre in die-
ser Hinsicht nicht seltene Resignation riihrt
wohl her aus der Vergessenheit, in die
allenthalben in der streitenden Kirche das
paulinische Gesetz geraten ist, nach dem sich
das christliche Leben gestalten sollte: das
Gesetz des ¢ un. Das Buch, das hier an-
gezeigt wird, mochte eine solche Hilfe sein,
indem es von der Bibel und von der christ-
lichen Erfahrung her iiber den Akt des
Glaubens handelt.

Im ersten Teil werden die ,dufleren und
inneren Dimensionen des Glaubens” skiz-
ziert: Glauben bedeutet eintreten in eine
Geschichte, in ein persénliches Bundesver-
hiltnis zu Gott. Dieses Verhiltnis ist end-
giiltig gestiftet durch Jesus Christus. Das
Zeugnis der Kirche, im Heiligen Geist gewirkt
und gehort, zeigt, wer dieser Jesus aus
Nazareth ist. Der Glaube ist darum ,an-
fangende Teilhabe am Mysterium der trini-
tarischen Liebe”. Im zweiten Teil handelt der
Vf. von den ,Erfahrungen in und mit dem
Glauben’”: vom Woachstum des Glaubens,
von den Gestalten seiner Entwicklung, vom
Hell-Dunkel, in dem sich der Glaubende
bewegt, von den Schwierigkeiten des Glau-
bens heute, etc. Das Thema ,,Glaube” wird
nicht erschépfend behandelt. Was aber gesagt
wird, gehdrt zum Wesentlichen und ist klar,
iibersichtlich dargestellt, verstindlich auch fiir
den, der sich auflerhalb der theologischen
Zunft befindet. Gewif# nicht wieder ein Buch,
das man haben mufS. Aber ein recht niitz-
liches.

Zum Abschnitt , Glauben heiflt eintreten in
ein perstnliches Verh#ltnis” (29 ff) sei be-
merkt, dal zwar die Gestalt Jesu Christi,
wie es sein muff, im Zentrum steht, aber
doch zu einseitig als jener, der den Glauben
an sich selbst fordert. Er ist doch auch der
~Herzog des Glaubens” (Heb 12,2) der uns
mitnimmt in seine Hingabe an den Vater.
Unser Glaube ist demnach nicht nur Glaube
an ihn, sondern auch mit ihm. Dieses Zweite
hitte vielleicht mehr Beachtung verdient, da



ja von dieser grundlegenden Mitnahme Jesu
alle Glaubensvermittlung der Kirche ihren
Sinn hat. Es ist richtig, da im Zeugnis-
geben der apostolischen Kirche letztlich nicht
ihr menschliches ,,Wie” entscheidet, weil der
Glaube nicht auf dem Sand menschlicher
Argumente ruht (42). Trotzdem muf sich
jeder, der im Glauben helfen will, darauf
besinnen, wer denn nun einmal der ist, der
da glauben soll. Daf der Versuch des Paulus
in Athen miflang, wirft ein Licht auf die
wesentliche Struktur des Glaubensaktes, gibt
aber keineswegs der Ankniipfungstechnik
des Apostels unrecht. Durch den Hinblick
auf die vorchristlichen Haltungen des Men-
schen, auf seine natiirliche Situation, kénnte
das Buch noch an Niitzlichkeit gewinnen.

Wels/OO. Gottfried Bachl

HIRSCHBERGER JOHANNES / DENINGER
JOHANNES (Hg.), Denkender Glaube. Philo-
sophische und theologische Beitrige zu der
Frage unserer Zeit nach Mensch, Gott und
Offenbarung. (362.) Verlag Josef Knecht,
Frankfurt/M. 1966. Leinen.

Die Dozenten des ,Seminars fiir Katholische
Religionsphilosophie” innerhalb der philoso-
phischen Fakultit der Universitit Frankfurt
am Main sowie des ,Seminars fiir Katho-
lische Theologie und Didaktik der Glau-
benslehre” der Hochschule fiir Erziehung an
derselben Universitit wollen durch die ein-
zelnen Aufsitze dieses Buches ihre Institute
der Uffentlichkeit vorstellen. Das Buch ist
dem Bischof von Limburg, Dr. W. Kempf,
zu seinem 60. Geburtstag gewidmet und
stellt einen Ausdruck des Dankes fiir die
vielfiltige Hilfe dar, die dieser Bischof im
Zusammenhang mit der Errichtung dieser
Seminare, dem Aufbau der Seminarbiblio-
theken usw. geleistet hat.

Im ersten, der Uberschrift nach anthropolo-
gischen Hauptteil, handelt K. Flasch iiber
den Menschen als geistiges Wesen, J. G. De-
ninger iiber Metamorphosen der Wahrheit,
G. Polzer iiber Wege zur Werterfahrung.
Im zweiten theologischen Hauptteil befaf3t
sich J. Hirschberger mit den verginglichen
und unverginglichen Momenten an den Got-
tesbeweisen, K. Kremer mit dem Schopfungs-
gedanken und seinen Diskussionen heute.
Im dritten, der Offenbarung gewidmeten
Teil schreibt J. Dey iiber Paulus als Erzie-
her zum  christlichen Wertbewuftsein,
F. Scholz iiber das religitse Gewissen und
sein Recht, J. Loosen iiber die Kirche aus
Priestern und Laien, H. Schréodter iiber Frei-
heit als Prinzip religiéser Bildung und Erzie-
hung, W. Offele macht eine Reihe vortreff-
licher Bemerkungen zum Selbstverstindnis
christlicher Seelsorger und Erzieher. Das
Werk beschlieSt ein Aufsatz H. Wolters
iiber Fritz Schlosser und die Frankfurter
Verfassung.

Man konnte natiirlich manchen Einwand ge-

gen die Gliederung dieses Buches laut wer-
den lassen. So hitte zum Beispiel Denin-
gers Aufsatz iiber die Wahrheit durchaus
auch im zweiten Teil Platz finden kénnen,
weil diese Wahrheit als Wahrheit, wie er
selber zeigt, iiber den Menschen hinaus-
fithrt, letztlich mit Gott identisch ist. Die
einzelnen Aufsitze erscheinen sodann auch
nicht in allen Punkten beziiglich ihrer Inten-
tionen und expliziten Formulierungen mit-
einander in Einklang gebracht, so wenn
beispielsweise Deninger scharf zwischen
Wahrheit und Wahrem unterscheidet, iiber-
all sonst aber in diesem Buch diese beiden
Begriffe gleichgesetzt werden.

Doch dies alles sind kleine Schonheitsfehler
im Vergleich mit der Tatsache, da# hier in
einer wahrhaft erfrischenden und befreien-
den Weise, weil frei von jeder #ngstlichen
oder dumpfen Bindung an den Zeitgeist,
nachgedacht und der Weg zur Sache frei-
gelegt wird. Das Werk ist erhaben iiber die
Einstufung in die Kategorien , modern” oder
,unmodern”, ,fortschrittlich” oder ,konser-
vativ”’; es sucht mit niichterner Leidenschaft-
lichkeit einzig die Wahrheit. Uberall spiirt
man die , Anstrengung des Begriffs”, stofit
man auf exakte, auch sprachlich korrekte und
klare Begriffsanalysen. Der Glaube wird
dort, wo er es ist und sein soll, in seinem
Geheimnischarakter bewahrt, aber die den-
kerische Bemiithung um Durchdringung des
Gegenstandes wird im Gegensatz zu heuti-
gen fideistischen Tendenzen ,bis an das
Tor des Geheimnisses” vorangetrieben. Mit
vielen Denkschablonen wird auf Grund sau-
berer historisch-kritischer Methode aufge-
riumt, so mit einigen heute gingigen Vor-
urteilen iiber die Gottesbeweise, mit dem
bis zum Widerspruch verabsolutierten Ge-
gensatz zwischen biblischem und griechi-
schem Denken, mit dem unverantwortlichen
Gebrauch der Rede von der Geschichtlich-
keit der Wahrheit. Ein gediegenes Buch,
dem man von Herzen wiinscht, es mdge
weite Verbreitung finden!

Wiirzburg Hubertus Mynarek
LEBRET LOUIS-JOSEPH, Verantwortlich fiir
die Welt. Der Aufstieg der Menschheit und
die Christen. (259.) Verlag Styria, Graz
1963. Leinen S 78.—.

Der franzosische Dominikaner Lebret ver-
zehrt sich seit Jahren als einer der geistigen
Vorkdmpfer der Entwicklungshilfe fiir die
siidlichen Kontinente. In diesem Buche, des-
sen deutsche Ausgabe sein Ordensbruder
Suavet betreut hat, schildert er zunichst den
Aufstieg der Menschheit mit einem Eifer,
der an seinen Landsmann Teilhard erinnert,
nur daf er dessen Einseitigkeiten vermeidet.
Denn er weist nachdriicklich auf die Riick-
schldge hin, die immer wieder durch einen
falschen Humanismus drohen, der den Men-
schen bald iiberwertet, bald unterwertet. Am

201



