@S EE: G A ZTK

Missionsauftrag in der einen Welt™*

Der Missionsauftrag an die Welt ist der Kirche aufgegeben ,bis zur Vollendung der
Zeiten” (Mt 28, 20), ,,bis an die Grenzen der Erde” (Apg 1, 8). Deshalb ist er fiir alle
Zeiten giiltig. Er ist jeder geschichtlichen Stunde und jeder Generation neu zur
Verwirklichung aufgetragen, und zwar so, daff der Auftrag des Herrn nicht an der
jeweiligen Zeit, sondern jede Zeit an diesem Auftrag zu messen ist. Das gilt auch fiir
unsere Zeit, fiir die geschichtliche Situation der einen oder einswerdenden Welt.
Die eine Welt ist im Verlauf des zweiten Weltkrieges als Realitédt ins helle BewufBtsein
der Menschheit geriickt. Das Ubergreifen der militirischen Konflikte von Europa auf
die ganze Welt zeigte, wie sehr wir nicht nur Nachbarn, sondern geradezu Schicksals-
gefihrten geworden sind. Die erlebte Einheit der Menschheit dréngte nach dem Kriege
dazu, den Frieden in Einigkeit auf der Welt zu sichern und alles auszuschalten, was
ihn gefihrden konnte.

Deshalb das Bemiihen, alles aus dem Wege zu rdumen, was trennen konnte. Alle Schran-
ken, die Rassenverschiedenheit, Hautfarben, Kolonisation, Reichtum und sonstige Unter-
schiede errichtet hatten, sollten fallen. Deshalb seit 1946 die Entkolonisierung. In einem
gewissen Sinne ist sie die Folge des Humanititsideals, das allem Imperialismus zum
Trotz immer mehr an Einfluf gewonnen hatte. Man wird sagen miissen, die Volker seien
nicht eigentlich erwacht, sondern von den WeiBlen geweckt worden. Das fiihrte dazu, dafé
die sogenannten Kolonialvolker, die 1946 noch 60 Prozent der Weltbevolkerung aus-
machten, zur Freiheit und Unabhingigkeit gelangten — ab 1960 in einem fast stiirmischen
Tempo. Sie alle fordern Sitz und Stimme in den ,Vereinten Nationen’, die nach dem
zweiten Weltkriege als Schopfung der einen Welt ins Leben gerufen wurden.

Der Gedanke, alle Volker der Erde in einem Weltbund zusammenzufassen, wurde mit
geradezu religioser Inbrunst aufgegriffen. Im Zusammenhang hiermit tauchte erneut die
Versuchung auf, alle Religionen zu einer Weltreligion zu vereinigen, um auch die religidse
Verschiedenheit als Quelle eines moglichen Konfliktes unter den Vélkern auszuschalten.
Der 1948 in Atkinson zusammengetretene ,Kongref der Religionen fiir den Frieden und die
Vereinten Nationen’ kann als Beweis dafiir angesehen werden, daf man der Religion als
dem , stirksten Bindeglied der Menschheit” eine besondere Kraft zuschrieb, die man fiir den
Zusammenschluff der Nationen nutzen wollte.

Dies alles kann als symptomatisch fiir unsere Zeit angesehen werden. Man sagt gern,
unsere Zeit sei eine Zeit der Begegnung geworden. Man verweist dafiir auf die
Errungenschaften der Technik im Verkehrs- und Nachrichtenwesen; die Welt ist
kleiner geworden, die Entfernungen sind geschrumpft; wir kénnen fast im gleichen
Augenblick an Ereignissen teilhaben, die irgendwo, und sei es am entferntesten Punkt
unseres Planeten, vor sich gehen. Das ist unzweifelhaft richtig und gewinnt noch mehr
an Gewicht, wenn wir bedenken, daf diese Begegnung nicht unverbindlich bleiben
darf. Begegnung ist im Letzten immer Begegnung mit dem Menschen und seinen
Fragen, die Antwort von uns fordern. Die Begegnung macht uns deshalb ,ver-Antwort-
lich’ gegeniiber der Situation unserer Tage, gegeniiber dem Menschen in der einen
Welt. Diese Verantwortlichkeit gibt der Begegnung den Charakter einer Auseinander-
setzung, die Entscheidung fordert, und zwar von uns und von den anderen. Sie zwingt
uns, in Weltmafistiben zu denken, und lehrt erkennen, daf8 Geschichte nicht anders
denn als Weltgeschichte begriffen werden will.

Das hat dazu gefiihrt, vom ,Ende der Neuzeit’ zu sprechen und die neue Wende mit
den Umwilzungen zu vergleichen, die sich zur Zeit der Volkerwanderungen oder gar
im Ubergang von der mittleren zur neueren Steinzeit vollzogen. Man kann solche
Behauptungen anzweifeln, gewi. Man kann aber nicht iibersehen, daf in der Welt

* Referat bei einem ersten Kontaktgesprich zwischen katholischen und evangelischen Vertre-
tern der Mission in Crét-Bérard im April 1965. Der franzosische Text wurde in der Zeit-
schrift Istina 11 (Boulogne-sur-Seine 1965/66) 77—92 verdffentlicht.

217



Wandlungen vor sich gehen: daf Formen zerbrechen, die wir bislang fiir giiltig und
unumstBlich hielten, weil unser Leben sich in ihnen bewegte. Sie werden nun, am
Morgen des Atomzeitalters, in Frage gestellt. Die Welt ist nicht mehr die weiffe und
westliche Welt, geschweige denn die abendldndisch-christliche Welt. Die eine Welt ist
pluralistisch. Das klingt nicht nur widerspruchsvoll, sondern schafft auch Spannungen,
die nicht abzuleugnen sind.

Diese Spannungen treten in den verschiedensten Bereichen des menschlichen Zusammenlebens
zu Tage. Am offensichtlichsten werden sie in den politischen Blockbildungen, im Gegen-
satz zwischen Ost und West, in dem Hin und Her der sogenannten Dritten Welt. Man
scheint in Anti-Positionen zu denken und zu leben: in Anti-Kolonialismus, Anti-Imperialis-
mus, Anti-Kommunismus, Anti-Faschismus und so fort. Wir wollen das Neue — und halten
am Alten fest! Man trdumt von Weltkultur — und restauriert die eigene Vergangenheit!
Wir klammern uns an Vergehendes, weil wir das Zukiinftige, das auf uns Zu-Kommende,
fiirchten. Deshalb wagen wir nicht, uns der Frage zu stellen, ob sich in all dem ein neuer
Hohepunkt der Weltgeschichte oder eine Wende vorbereitet. Wir lassen die Frage offen,
setzen aber alle Energie und alle Mittel ein, um die erreichte Stellung zu halten und zu
festigen. DaR auch auf diese Weise eine Antwort gegeben wird, wollen wir uns nicht
eingestehen, weniger noch, daf diese Antwort sich gegen die Zeit richtet und deshalb unver-
antwortlich ist.

Diese kurz geschilderte Lage unserer Zeit muf unter den Herrenauftrag gestellt
werden, aller Kreatur das Evangelium zu verkiinden (Mk 16, 15) und alle Vélker zu
Jesu Jiingern zu machen (Mt 28, 18—20). Der Auftrag richtet sich (iiber die Apostel)
an die Kirche, an die Versammlung derer, die aus der Welt herausgerufen sind und
deshalb Ek-klesia heifen. Zwar werden diese Ausgesonderten gemahnt, ,sich der Welt
nicht gleichférmig zu machen” (Rm 12, 2); doch sind sie gleichwohl um der Welt
willen Herausgerufene und miissen sich als Anruf an die ,im argen liegende” Welt
(1 Jo 5, 19) verstehen. Daraus folgt, daf der Missionsauftrag den alten Gottesauftrag,
die Erde zu fiillen und sich untertan zu machen (Gn 1, 28), nicht aufhebt, sondern
dazu hilft, ihn erst eigentlich zu verwirklichen.

Der Missionsauftrag ist jedoch spezifisch, ja exklusiv religits. Denn das Evangelium
verkiinden heifft zur Metanoia und zum Glauben rufen und die Vilker in die
Jiingerschaft Jesu iiberfithren. Nur so schafft die Botschaft die Freude, die sie kiindet.
Zwar ist die Jiingerschaft Jesu nach seiner Erhéhung zur Rechten des Vaters nur
mdglich in der Verhiillung des Glaubens und des Sakraments, aber die Taufe geschieht
immer auf Tod und Auferstehung Jesu hin (Rm 6), sie setzt in personliche Beziehung
zu dem, der durch die Erweckung von den Toten als Kyrios erwiesen und in seiner
Sendung bestitigt worden ist. Daher kommt ihm alle Macht und Vollmacht im Himmel
und auf Erden zu (Mt 28, 18). Sich auf sie berufend, gibt er seinen Aposteln den
Befehl, in alle Welt hinauszuziehen: Er sendet sie, wie ihn der Vater gesandt hat
(Jo 20, 21). Mission der Kirche steht so in der Sendung des Sohnes Gottes, der in
seiner Menschwerdung in die Geschichte der Menschheit eintrat.

Von daher bestimmt sich die Stellung der Kirche gegeniiber der Welt. Sie kann nicht
anders als sie bejahen, ihre Spannungen aushalten, ihren Pluralismus hinnehmen,
ihre Emanzipation tragen und ertragen. Das bedeutet aber weiter, daff die Kirche in
der Ausfithrung ihres Sendungsauftrages nicht hinausziehen darf, sich die Welt, ihre
Volker, Kulturen und Religionen einzuverleiben, sondern daf sie sich in ihnen
verleiblichen muf. Hieraus ergeben sich Folgerungen, die fiir die Praxis von nicht zu
iiberschitzender Bedeutung sind.

I
Die eine Welt fordert die Universalitit der einen Kirche

1

An erster Stelle muf hier das genannt werden, was auf eine echte Einwurzelung der
Kirche in den Lebensbereichen der Vilker zielt. Wenn etwas augenfillig geworden ist,

218



dann dies, daB es um die Vorrangstellung Europas geschehen ist. Man will volle
Gleichberechtigung, Partnerschaft. Das gilt auch und gerade im kirchlichen Bereich.
Deshalb spricht man entweder dem Christentum jeden Vorrang ab und stempelt es
zur Religion der Weilen, oder aber man fordert ein Christentum, das auf die je eigene
Art der Vélker Riicksicht nimmt und nicht westliche Formen der Frommigkeit, des
Gottesdienstes, der Lehrverkiindigung auferlegt. Wenn wir die Universalitit der Kirche
ernst nehmen und wollen, daf die Kirche wirklich wird, was sie sein soll: Welt- und
Menschheitskirche — dann miissen wir uns gerade in der Situation der einen Welt
Gedanken iiber die Einwurzelung der Kirche machen.

Man kann die gleiche Aufgabe auch mit dem Terminus Akkommodation oder Adap-
tation bezeichnen. Nur darf man darunter nicht einfach eine Methode, einen psycho-
logisch-padagogischen Kunstgriff, einen Trick sehen, sondern das, was heute ,inkorpo-
rative Adaptation’ genannt wird: Aufnahme alles Wahren und Werthaften in das
Corpus Christi, Verleiblichung der Kirche in anderen Vélkern und Kulturen.

Es ist der gleiche Fragenkreis, aus dem Johannes XXIII. das Konzil einberief und ihm
die Aufgabe stellte, Leben und Lehre der Kirche so darzustellen, daf die Kirche auf die
Bediirfnisse unserer Zeit Antwort geben kénne. Der Papst ist mit dieser Forderung weit
iiber jede methodische Einstellung hinausgegangen; er verlangte von der Kirche ein neues
Selbstverstindnis, das sich in einer neuen Theologie ausspricht. Theologie, richtig verstan-
den, ist jederzeit neu aufgegeben, und zwar so, daR sie sich nicht nur mit dem Offen-
barungsinhalt und der Glaubenszustimmung befa8t, sondern daf sie die Offenbarungswirk-
lichkeit mit der Weltwirklichkeit konfrontiert. Das Gleiche gilt auch von der Verkiindigung
der Botschaft, die die Kirche zu leisten hat. Sie muf8 den Menschen in seiner konkreten
Existenz, in seiner Welt ansprechen. Was das bedeutet, miiSte nirgendwo deutlicher zu
erkennen sein als gerade in den sogenannten Missionslindern. Hier trifft die Kirche ndmlich
auf Menschen, die in einer Welt leben, die anders als die unsere ist; die uns deshalb fremd
erscheint und sich unserem Verstindnis und unserer Wertung verschlieBt. Da Europa diese
Welt entdecdkt und sie anders als die unsere befunden hat, haben wir die Menschen dieser
Welt ,die anderen’ genannt und schleppen diesen Kolumbuskomplex heute noch mit uns
herum. Das hat weiter dazu gefiihrt, daff diese Weltgegenden als Verldngerungen oder Pro-
jektionen Europas aufgefat wurden und da wir Europa in diese Lander importiert haben.

Das gilt auch von der Kirche und ihrer Mission. Man kann — nicht ohne Berechtigung!
— sagen, dafl die Mission im Zeitalter der Kolonisation in diesen Lindern kirchliche
Kolonien gegriindet habe. Damit wurden Schranken errichtet, die die Kirche gegeniiber
den ,anderen’ Kulturen und Religionen abkapselten. Die Menschen, die in die Kirche
hineingeholt wurden, wurden aus ihrem traditionellen Gefiige herausgenommen,
wurden isoliert, entwurzelt. Westliche Vorliebe fiir abstrahierendes Denken hat das
Thrige dazu getan, uns den Blick fiir die Folgen eines solchen Vorgehens zu triiben.
Wir haben iibersehen, daff die Menschen, die wir tauften, konkret existierende
Menschen waren, das heifft, Menschen, die in einer bestimmten Umwelt, in einer
eigenen geschichtlichen Uberlieferung, in einem ganz bestimmten gesellschaftlichen
Gefiige und in einer eigenen geistigen Welt lebten. Wir haben von all diesen
Konkretheiten, von diesen Existentialien, abgesehen und so getan, als hitten wir
abstrakte Wesen vor uns. Viele erkennen heute noch nicht, daf dies der Grund dafiir
ist, warum uns unsere Christen entgleiten; warum sie Ersatz in neuen religiosen
Formen suchen, die an altes Brauchtum, das wir lingst iiberwunden glaubten,
ankniipfen; warum sie dem Christentum eine neue, ihre eigene Gestalt geben wollen.
Hier wird ein anderes deutlich. Das, worum es hier geht, ist nicht einfach Adaptation:
Verhaltensweise, Methode des Missionidrs. Das Problem ist komplexer; es hat eine
Entsprechung im Gegeniiber des Missionirs, im Missionsobjekt, wie wir sagen. Wir
konnen und miissen deshalb von Assimilation sprechen — die Christen in der Mission
sollen die vom landfremden Missionir angebotene Botschaft auf eine ihnen ent-
sprechende Weise aufnehmen und verwirklichen. Dies zugestehen wiirde heiflen,
ihnen Raum zur Initiative gewihren; ihnen Freiheit geben, die ihr einziges Maff und
ihre Grenzen in der Offenbarung hat.

219



2

Obwohl Missionswissenschaft und Missionspraxis sich immer schon mit diesem Problem
beschiftigt haben, sind beide, an den Notwendigkeiten der Gegenwart gemessen,
doch im Vorfeld der Problematik steckengeblieben. In der Theorie verhielt man bei
methodischen Uberlegungen; in der Praxis beschrinkte man sich auf periphere
Anwendungsbereiche, auf Kirchenbau, Malerei oder Musik. Theologie, Liturgie, Recht,
Spiritualitit sind fast noch gar nicht angegangen worden. Das hat dazu gefiihrt, dal
alle noch so ehrlich gemeinten Adaptationsweisen als Zugestindnis, als Herablassung
des weiflen Mannes miffdeutet wurden; ja, daf man argwohnte, solche Adaptationen
wiren nichts anderes als Versuche der fremden Missionire, die einheimischen Christen
in ihrer kulturellen Riickstandigkeit zu belassen und ihnen den Zugang zur Welt der
Weifen zu verschlieBen. Entsprechend ist die Reaktion. Man sucht mit allen Mitteln,
ohne Riicksicht auf eigene Werte, in den Besitz westlichen Wissens zu gelangen. Man
fordert Akkulturation statt Adaptation; man wirft dem Missiondr Paternalismus vor
und sieht in seinem Verhalten nur noch Bevormundung, Herrschsucht, Reste kolonialen
und imperialistischen Denkens.

Es wirkt erhellend, wenn man diese Dinge an Kategorien mifit, die in unseren Breiten,
wenn auch von ganz anderen Voraussetzungen ausgehend, entwickelt worden sind. So
findet sich z. B. schon bei Max Scheler eine Unterscheidung, die, hédtte man sie beachtet,
den Blick geschirft und manche Schwierigkeit verringert, wenn nicht sogar aus der Welt
geschafft hitte. Scheler unterscheidet ndmlich zwischen Herrschaftswissen und Bildungswissen
und charakterisiert in den Termini bereits die Motive und Ziele, die bei der Aneignung
von Wissen wirksam sind. Zudem macht er darauf aufmerksam, daf der Drang zum
Herrschaftswissen vornehmlich bei Volkern zu finden ist, die ,geschichtslos’ oder, richtiger
gesagt, ohne lebendige Beziehung zu ihrer Geschichte sind. Diese Anmerkung ist aufler-
ordentlich aufschlufireich in unserem Zusammenhang. Sie weist nédmlich darauf hin, daff
gerade bei solchen Volkern das Streben nach Akkulturation stirker ist als das Bewahren
des Eigenen. Da die Mission seit dem 19. Jahrhundert in sehr beachtlichem Ausmaf mit
diesen Vélkern in Verbindung getreten ist, wird sie in ihrer Praxis auf diese Bestrebungen
Riicksicht nehmen und zweigleisig vorgehen miissen, das heifft: sie muf Akkommodation
und Akkulturation methodisch umgreifen.

Die Akkulturationsbestrebungen zeigen sich allerdings auch bei den iibrigen Volkern
der farbigen Welt; sie sind in einem gewissen Sinne ein Phinomen der einen Welt.
Deshalb vertrauen heute viele darauf, daff die Welt auf dem Wege zu einer Welt-
einheitskultur sei, die letztlich von der technisch-industriellen Zivilisation des Westens
geprigt sein wiirde. Bestiinde diese Hoffnung zu Recht, dann kdmen wir mit unserer
Forderung nach Akkommodation allerdings zu spit. Das Problem wire — in einer
tragischen Schuld der abendlidndischen Christenheit — schon iiberholt, und wir hitten
auch hier nur noch das den Religionen nachgesagte , kulturelle Nachhinken” (cultural
lag) zu konstatieren. Doch gibt es manche Anzeichen dafiir, daf} die Hoffnung auf eine
solche Welteinheitskultur triigerisch ist. Denn je bewuflter die sogenannten jungen
Staaten sich ihrer eigenen (nationalen) Kultur sind, um so mehr versuchen sie, die
westliche, technisch-industrielle Zivilisation auf eine ihrer Eigenart entsprechende
Weise in den Griff zu bekommen. Das wiirde fiir eine kiinftige Welteinheitskultur
bedeuten, da sie nicht uniform, sondern mannigfaltig, das heiflt, in Kulturdialekten
bestiinde. -

3

Die Forderung nach Akkommodation wiirde dann auch weiterhin zu Recht erhoben
werden. Es spricht fiir das Einfithlungsvermogen Johannes’ XXIII., daf8 er das Problem
der Anpassung in dieser Zuspitzung sah und es so dem Konzil als Aufgabe stellte.
Er gab sogar die giiltige Antwort vorweg. Anpassung an Vergangenes oder Ver-
gehendes hielt er fiir sinnlos; fiir ihn gab es nur eine Anpassung — die an die Zukunft.
Es ist erstaunlich, da diese Konzeption Beifall gefunden hat und in klaren Aufe-

220



rungen konkret formuliert worden ist. Erkenntnisse tragen den Keim der Realisierung
in sich, wenn es zuweilen auch lange braucht, bis sie sich in Taten niederschlagen.

Ich zitiere aus einem Interview, das der Pridfekt der obersten romischen Missionsbehdrde,
der Kongregation der Glaubensverbreitung, zum Missionssonntag 1963 gegeben hat. Darin
stellte Kardinal Agagianian deutlich heraus, daf der Blodk der Nichtchristen durch die
Missionsarbeit der letzten Jahrhunderte kaum ,angeritzt’ worden sei und zahlenmiBige
Erfolge durchwegs nur bei Volksgruppen erzielt werden konnten, ,die kulturell nicht sehr
hoch stehen oder in das Volksganze der nichtchristlichen Viélker nicht organisch eingefiigt
sind”. Deshalb miisse, forderte der Kardinal, die notwendige Anpassung ganz anders als
bisher angestrebt werden. Sie diirfe ,nicht rein duflerlich sein, keine blofe Nachahmung, die
an der Oberfliche bleibt, ohne die Seelen zu erreichen... Von ,Anpassung’ kann erst dann
berechtigterweise die Rede sein, wenn Krifte geweckt werden, die es verstehen, sich in den
Formen der einheimischen Kultur echt und zugleich christlich auszudriicken. Das ist”, so
schlof der Kardinal, ,,die Aufgabe der einheimischen Christen”.

Das ist, so mochte ich ergidnzend sagen, auch die Aufgabe der Theologie. Denn wenn
wir von diesen Dingen theologisch reden wollen, ertappen wir uns immer wieder
dabei, daf8 solche Aussagen sehr allgemein und wir uns iiber ihren konkreten Inhalt
nicht sehr klar sind. Man findet in theologischen Publikationen z. B. hdufig die Forde-
rung, nicht nur der einzelne Mensch miisse getauft werden, sondern mit ihm ebenso
sein Milieu, seine Geschichte, seine Kultur. Das ist als Forderung gewifd richtig, aber
was bedeutet es? Christliche Taufe ist doch Taufe auf den Tod Jesu, und nur wer so
gestorben ist, kann an seiner Auferstehung teilhaben. Welchen Tod sterben die Kultu-
ren? Was wird in das neue, &sterliche Leben eingeholt? Ich weifs nicht, ob wir diese
Fragen beantworten konnen; ich weiff noch weniger, wie wir sie beantworten sollen.

3

Die Fragen werden noch bedringender, wenn wir von den Kulturen zu den Religionen
der Vélker iibergehen. Wir konnen diesen Fragen kaum ausweichen. Sie sind mit den
vorhergehenden ebenso verquickt, wie die Kulturen der Volker mit ihren Religionen
verhaftet sind. Die Kulturen wurzeln in den Religionen. Eine Scheidung zwischen ihnen
ist nicht moglich. Damit stellt sich das Problem der Einwurzelung des Christentums in
anderen geistigen Riumen ebenso gegeniiber den Religionen. Welchen Ort aber haben
die Religionen der Vélker in der christlichen Theologie? Was machen wir aus solchen
Tatsachen der Religionsgeschichte, wie sie im vorigen Jahrhundert schon Lasaulx auf-
gezeigt hat, dal z. B. Zarathustra, Gautama Buddha, Konfutse Zeitgenossen der Pro-
pheten in Israel und der ersten Philosophen in Hellas gewesen sind? Ist eine solche
Koinzidenz purer Zufall, und gibt es solchen Zufall iiberhaupt? Was bedeutet es fiir
uns theologisch, daf8 diese Religionen heute noch eine Rolle spielen bis in die eine
Welt hinein? Daf sie der uns aufgegebenen Begegnung den Charakter nicht nur einer
geistigen Auseinandersetzung, sondern einer religiosen Entscheidung aufprdgen? Wir
brauchen uns doch nur an die vielfach neu gewonnene Maichtigkeit dieser Religionen
zu erinnern — an die Tatsache, daff sie zur Gegenmission gegen das Christentum
angetreten sind — an ihre Prisenz mitten unter uns — an ihre biologische Bevor-
zugung in dem explosivartigen Anwachsen der Weltbevolkerung.

II

Gerade der letzte Punkt gibt den religiosen Fragen eine wvillig neue Schirfe. Deshalb
stellt sich hier ein weiterer Aufgabenkreis von aktueller Dringlichkeit.

i

Rein zahlenmifig gesehen, ist die Bilanz der fast zweitausendjihrigen Missionstatigkeit
der Kirche doch schockierend: Nur ein knappes Drittel der Menschheit nennt sich nach
Christus, zwei Drittel wissen nicht von ihm oder verschliefen sich der Botschaft von

221



ihm. AnteilmiRBig ist in den Jahren von 1907 bis 1957 die Zahl der Christen um fast
5 Prozent zuriickgegangen, von 34,4 Prozent auf 29,5 Prozent. Es besteht wenig Aus-
sicht, das Zahlenverhiltnis giinstiger zu gestalten; denn von den fast 70 Millionen
Menschen, die es jahrlich mehr auf der Welt gibt, entfallen kaum 20 Millionen auf
die Christenheit. Wir geraten also immer mehr ins Hintertreffen. Was bedeutet das
fiir das, was wir Mission nennen? Hat es iiberhaupt noch Sinn, sich zu engagieren,
Menschen, Arbeit, Mittel zu investieren, wenn wir dadurch doch nicht zu gréferen
Erfolgen kommen? Konnen wir Personen, Miithen und Mittel so multiplizieren, dal
wir in einen Wettlauf mit dem Wachstum der Weltbevilkerung treten kénnen?

Solche Fragen wird sich jeder stellen, der das Ziel der Mission darin sieht, moglichst
viele Individuen zu bekehren und zum Heil zu fiihren. Solange sich statistisch fest-
stellbare Erfolge registrieren lassen, mag es hingehen. Aber wenn unsere Missionare
vor verschlossenen oder sich schliefenden Tiiren stehen; wenn ihre Titigkeit uner-
wiinscht ist; wenn sie sehen miissen, wie ihre Gemeinden kleiner statt gréfer wer-
den — dann mag manchen die Anfechtung bedringen, daf8 er sich fragt, ob denn sein
Dasein noch sinnvoll ist und ob er ist, was er als Missionar sein soll. Nur dann wird
er dort, wohin er gestellt ist, ausharren, wenn er weiff, was missionieren heifft und
wozu Mission der Kirche im Letzten da ist.

2

Der Missionar, der sich so fragt, stellt sich und der Mission die Existenzfrage.
Es ist erregend, dafl weder die Theologie im allgemeinen noch die Missionswissen-
schaft im besonderen sie klar und eindeutig zu beantworten wissen. Es gibt viele

Griinde dafiir.

Der erste Grund kann darin gesehen werden, daf die traditionelle Theologie sich nicht
hinreichend mit der Mission beschiftigt hat und deshalb keine zureichenden Auskiinfte erteilt.
Ein zweiter Grund liegt darin, daf die Missionswissenschaft in die Theologie nicht integriert
wurde; man bestreitet ihre Berechtigung, indem man sagt, ihr Arbeitsgebiet miisse von den
iibrigen Disziplinen wahrgenommen werden, weil die missiologische Problematik eo ipso
zur Theologie gehdre. Da jedoch faktisch die Mission nicht beriicksichtigt wird, ist die
Missionswissenschaft als eigene Disziplin weiterhin notwendig. Sie glaubt sogar in der Lage
zu sein, der Theologie einen Dienst erweisen zu kdnnen, da sie dauernd mit den Realititen
der nichtchristlichen Welt in Berithrung ist und dadurch imstande, vor die konkreten
Erfordernisse des Lebens zu fiihren. Trotzdem bleibt die Missionswissenschaft in einem
ge‘:\éissen Dilemma, da sie die wesentlichen Ergebnisse aller iibrigen Disziplinen voraussetzen
muf.

Das und manches andere hat dazu gefiihrt, da die Missionswissenschaft bislang keine
eindeutigen Aussagen iiber die Mission der Kirche gemacht hat. Sie konnte sie vielleicht
nicht einmal machen, da sie (ebenso wie die iibrige Theologie) nicht erkannt bzw. realisiert
hat, daf Mission und Missionstitigkeit ein umfassenderes und besseres Selbstverstindnis
der Kirche fordert und férdert. Weder ein Heilsindividualismus noch ein iiberwiegend insti-
tutionelles, kanonistisches Denken, fiir das die Pflanzung der Kirche in der Schaffung eines
bodenstindigen Klerus und in der Errichtung der ordentlichen Hierarchie gipfelte, konnten
die Mission der Kirche richtig beschreiben. Sie negierten faktisch den eschatologischen Cha-
rakter der Mission und damit auch die neutestamentlich bezeugte ,Bedringnis’ vor dem Ende.

Wenn dagegen Sein und Sendung der Kirche in eins gesehen werden; wenn Sendung
der Kirche von ihrem Sein nicht ablésbar ist, also nicht Aktion an der Peripherie,
sondern zentrale Seinsfunktion der Kirche ist — dann ist Sinnbegriindung der Mission
nur moglich im Zusammenhang mit der Sinnbegriindung der Kirche. Das besagt dann,
daB die Kirche in ihrer Sendung an die Welt auf die Selbstdarstellung der Herrlichkeit
Gottes in der Welt und auf die eschatologische Errichtung der Herrschaft Gottes hinzu-
weisen hat; daB sie den Herrschaftsanspruch Gottes vor der Welt zu verkiinden und
zu bezeugen hat. Alles Fragen nach zdhlbaren Erfolgen hat zuriickzustehen vor der
Gewifsheit des Glaubens, daff die Offenbarung der Herrlichkeit und der Herrschaft
Gottes zum Heil des Menschen geschieht.

222



3

In dieser Hinsicht scheint mir das Konzilsgesprich von nicht zu unter-
schitzender Bedeutung. Es bemiiht sich um ein Selbstverstindnis der Kirche, das ihr
Verhiltnis gegeniiber der Welt deutlich und eindeutig aussagt, und zwar nicht nur im
Schema 13, sondern in allen tragenden Verlautbarungen des Konzils. Stets sollen ,,Sein
und universale Sendung der Kirche vor den Gldubigen und vor der Welt erklirt”
(Lumen gentium) werden, das hei8t, sollen missionarische Aussagen gemacht werden.

Das geschah bereits in der Konzilskonstitution ,Uber die heilige Liturgie’. Nach ihr schafft
die Liturgie geradezu die Voraussetzungen dafiir, da die Kirche ihrer Sendung gegeniiber
der Welt gerecht werden konne: Sie baut die Gldubigen auf, damit ihr Leben , Ausdrudk
und Offenbarung der Geheimnisse Christi und des eigentlichen Wesens der Kirche” wird —
dieser Kirche, ,der es eigen ist, in der Welt zugegen und doch unterwegs zu sein”. Die
Liturgie stdrkt die Gldubigen, daf sie Christus verkiinden konnen, und stellt auf diese
Weise denen, die drauBen sind, die Kirche vor als Zeichen, das aufgerichtet ist unter den
Vélkern und unter dem sich die zerstreuten S6hne Gottes zur Einheit sammeln sollen, bis
schlieBlich eine Herde unter einem Hirten sei (Nr. 2). Die Liturgie will das verkiindete
Heilswerk Gottes und Christi im Opfer und Sakrament vollziehen (Nr. 6). In ihr spricht
Gott selbst zu seinem Volk; in ihr verkiindet Christus immer noch die Frohe Botschaft
(Nr. 33).

Noch deutlicher findet sich dieses Sendungsbewuftsein in der Kirchenkonstitution. In ihr
besinnt sich das Konzil neu darauf, daB Kirche Volk Gottes ist und die Jiingerschaft Jesu
zur Grundlage hat. Die Amtstréger, aus der Jiingerschaft zum Apostelamt berufen, werden
auf ihre dienende Funktion innerhalb des Volkes Gottes verwiesen; dem Volk selbst wird
Teilhabe an den Aufgaben des Amtes und an den Heilsfunktionen Christi zugesichert.

Durch all dies wird ein neues Verstindnis fiir die Sendung der Kirche begriindet; sie
ist Digkonie an der Welt. Das Volk Gottes ,konsekriert” die Welt. Das darf nicht so
verstanden werden, als ereigne sich durch das blofe Christsein etwas. Dafiir appelliert
die Konstitution zu stark an das personale Engagement eines jeden, indem sie immer
wieder an die Pflicht zum Zeugnis vor der Welt erinnert. Nicht durch Argumente, son-
dern durch christliches Leben soll die Welt davon iiberzeugt werden, daf Gott — allem
Augenschein zum Trotz — auch heute der Herr ist und Herrschaft iiber die Welt
beansprucht.

4

Es ist allerdings nicht zu iibersehen, daB es an der Zeugnishaftigkeit christlichen
Lebens weithin gefehlt hat und fehlt. Hier liegt eine der dringlichsten Aufgaben, auf
die christliche Erneuerung sich zu besinnen hat.

Allen, die in Ubersee titig gewesen sind oder mit Menschen aus jenen Lindern in Verbindung
kamen, ist bekannt, wie sehr das alte Europa noch als christlicher Erdteil gilt — jedenfalls
so sehr, daf alles, was Européder im Zeitalter der Kolonisation gefehlt haben, dem Christen-
tum angelastet wird. Von daher sind die Vorwiirfe zu verstehen, wonach das Christentum
in Europa versagt habe und deshalb zur Mission unter den Vélkern iibergegangen sei; oder
die Kritik, das Christentum habe die sittlichen Grundsidtze Christi umgebogen und sie der
politischen Macht unterworfen; oder die Anklage, das Christentum sei schuld daran, daf
die Vélker Europas in drei Jahrzehnten zweimal einen Weltbrand entfacht hitten.

Man wird sich dieser ,Kritik am abendlindischen Christentum” nicht durch billige Apolo-
getik entledigen kénnen. Man wird auch nicht mit der Unterscheidung, das Christentum seien
nicht die Christen, arbeiten diirfen. Nicht einmal die Verallgemeinerung, alle, die ihr
Christentum nicht mehr lebten, seien ,Heiden’, wird eine solche Kritik zum Verstummen
bringen. Denn all diese Weisen zu reagieren wiirden nur neue Beweise fiir das Versagen
des Christentums liefern.

Angesichts dieser Kritik gibt es vielleicht nur einen Weg, und zwar den, die nur noch
scheinbar vorhandenen Positionen abzubauen, weil sie der Wahrheit im Wege stehen,
und auf einen Aktionsradius zu verzichten, der nichts anderes als eine Selbsttiu-
schung ist. Je mehr die Kirche die Selbstabgrenzung, die Unterscheidung des Christli-
chen vollzieht — wenn nétig zur kleinen Herde hin! —, desto realistischer wird sie in

223



der Glaubensverkiindigung ihre Aufgabe erkennen und dem personlichen Zeugnis
des einzelnen Christen den Wert beimessen, der ihm zukommt. SchlieBlich verweist
die Fassung des Missionsbefehls in Apg 1,8 eben hierauf: ,lhr sollt meine Zeugen
sein ... bis an die Grenzen der Erde!” Durch diese Aussage erhielte auch der durch
MiRerfolg zur Mutlosigkeit versuchte Missionar eine Antwort, die ihm helfen konnte,
zu seiner Sendung zu stehen und sie als sinnvoll zu verstehen.

111

Eine solche Antwort wiire zugleich geeignet, einer weiteren Versuchung des Missionars
zu begegnen — nimlich der Versuchung, statt der religissen Aufgabe eine andere zu
suchen, die ihm mehr Raum zur Aktivitit einrdumt.

Diese Versuchung ist mit einem der eigenartigsten Phanomene der einen Welt gegeben:
der Entwidklungshilfe. Da es sich um ein Phénomen der einen Welt handelt, brauche
ich hier nicht auseinanderzusetzen. Daf mit ihm eine vielgestaltige Versuchung berei-
tet wird, ist auch nicht zu iibersehen. Dabei ist die Erwigung, die Mission konne Gefahr
laufen, mit der Entwicklungshilfe identifiziert zu werden wie ehedem mit der Koloni-
sation, noch recht vordergriindig. Denn man spricht von Entwicklungshilfe vielfach so,
als lige in ihr der Schliissel zur Losung aller Schwierigkeiten. Selbst was die Mission
auf kulturellem und sozialem Gebiet getan hat, um die christliche Liebe und Gerechtig-
keit zu erweisen, wird nachtriglich durch die Erklirung, die Mission habe immer schon
Entwidklungshilfe geleistet, mit einem falschen Etikett versehen. Man scheint zu glau-
ben, es konne nichts zum Heil der Vélker getan werden, bevor man nicht etwas fiir
ihr Wohl getan habe. Deshalb beruft man sich erneut auf ein Sozialevangelium (Social
Gospel), das man friiher als Verzeichnung der Sendung Jesu zuriickgewiesen hatte. In
die Praxis iibersetzt, heifft das, der Missionar habe sich um die Abschaffung sozialer
MiRstinde zu kiimmern, habe Pate zu stehen bei der Griindung von Gewerkschaften
und Genossenschaften und miisse Hilfestellung geben bei Bodenreform und Rationali-
sierung der Landwirtschaft.

GewiR soll nicht geleugnet werden, daf das Christentum fiir die soziale Gerechtigkeit
einzutreten und Wege dazu zu weisen habe. Die Gefdhrlichkeit, vor der gewarnt
werden mug, liegt in der Weise, in der oft gesprochen und gehandelt wird. Hierbei
ist noch auf ein anderes zu verweisen. Mit der technischen und industriellen Entwick-
lung sind alle Ideologien des Westens iiber die Welt hin verbreitet worden, die
Ausdruck rationalistischer, positivistischer oder liberaler Grundhaltungen sind. Dadurch
wird die (in gewissem Sinne notwendige) Sdkularisierung der Welt vorangetrieben
und dem Menschen der Zugang zum Heiligen und Gottlichen erschwert. Die Verkiindi-
gung der christlichen Botschaft wird fast unméglich. Denn der Mensch gerdt immer
mehr in Gefahr, aus einem frommen Heiden, einem adventhaften Menschen zu einem
Menschen des Abfalls von seinem Gott zu werden.

Aus diesen Griinden miifiten die Verantwortlichen der Versuchung einer uneinge-
schrinkten Entwicklungshilfe zu widerstehen trachten und ihre Grenzen abstecken,
damit die Mission nicht — gegen ihre Absicht — einer Entwicklung Vorschub leistet,
der sie Einhalt gebieten sollte. Die Gefahr wird jedoch nur erkennen, wer den spezi-
fisch religivsen Charakter des Missionsauftrages anerkennt und gleichzeitig zugibt,
daf die Botschaft nur im Zeugnis christlichen Lebens ihre Glaubwiirdigkeit erhilt.
Gerade diese Glaubwiirdigkeit wird aber in Frage gestellt, weil das Zeugnis der Chri-
sten — sei es personlich noch so iiberzeugend — seit Jahrhunderten nicht mehr in
einem einheitlichen Bekenntnis zu dem einen Herrn der Christenheit abgelegt wird.

v

Damit ist der Problemkreis angesprochen, der uns im Letzten hier zusammengefiihrt
hat: die Not der Glaubensspaltung und des Verlustes der Einheit.

224



Es kann hier nicht darum gehen, den Gesamtkomplex des ékumenischen Anliegens zu
umreiflen. Es kommt nur darauf an, zu zeigen, daf der Verlust der Einheit die Kirche
gerade in ihrer missionarischen Funktion trifft. Nach dem Hohenpriesterlichen Gebet
Jesu (Jo 17) soll die Einheit der Seinen doch die Voraussetzung dafiir sein, daB ,,die
Welt glaube, daff du mich gesandt hast”. Diese Absicht Jesu wird nicht erreicht, wenn
die Einheit nicht vorhanden ist. Die Welt kann dann nicht erkennen, daf Jesus ihr zum
Heil gesandt ist. Damit ist gleichzeitig ausgesagt, da ohne Einheit auch die Kirche
nicht mehr als die erkannt werden kann, die Jesu Sendung an die Welt weiterfiihrt.
Damit wird aber die zentrale Funktion der Kirche unwirksam gemacht. Es besteht
demnach die reale Gefahr, daf8 die Mission um ihren eigentlichen Sinn gebracht wird.

Von daher stellt sich mit aller Deutlichkeit die Aufgabe, das Verhiltnis der christlichen
»Missionen” zueinander neu zu durchdenken. Denn das ckumenische Anliegen ist in
den Missionen nicht gerade sehr lebendig. Die missionierenden Gemeinschaften der
verschiedenen Konfessionen leben eher schiedlich denn friedlich beieinander. Die
Fronten sind verhdrtet. Wir wollen hier nicht Tatsachen registrieren, sondern lediglich
einige Griinde auffiihren, warum das so ist.

Sicherlich ist die Eigenart der Missionsarbeit selbst mit in Betracht zu ziehen. Es ist
menschlich allzu verstindlich, daf Parallelaktionen gerade hier als Konkurrenz betrach-
tet werden und zu Reaktionen fithren, die unliebsame (und lieblose) Dinge schaffen.
Sodann ist — wie bei fast allen Problemen der Mission heute — die nicht geniigend
spezifische Berufsvorbereitung der Missionare zu nennen. Eine realistischere Einstellung
wiirde die unleugbare Tatsache der Glaubensspaltung nicht zu unterschlagen suchen
und so tun, als gibe es sie nicht. Okumenische Verstindnisbereitschaft wiirde dazu
dringen, Schwierigkeiten nicht apologetisch-defensiv oder gar polemisch darzustellen,
sondern sie vorwiegend spirituell zu bewiltigen. Mit anderen Worten: Man wiirde
nicht auf kontroverstheologisches Wissen, sondern auf eine religiose Haltung gegeniiber
Andersdenkenden zielen. Die Gefahr der Geringschitzung und Herausforderung wiirde
gemindert, wenn z. B. die Mahnung des heiligen Augustinus bedacht und zur Richt-
schnur gemacht wiirde: ,,Wer eine irrige Meinung, mag sie noch so verkehrt sein,
nicht aus boswilliger Leidenschaft oder aus Hochmut verteidigt, sondern sie von seinen
Eltern iibernommen hat und dabei in besonnenem Eifer nach der Wahrheit sucht,
bereit, ihr nachzukommen, wenn er sie findet — ein solcher ist durchaus nicht als
Getrennter anzusehen” (Ep. 43, c. I/1). — ,,Das Wort ,Hiretiker’ sollte nur fiir jene
verwendet werden, die aus selbstischem Interesse, besonders aus Streben nach Ruhm
oder Vorrang, falsche Meinungen aufbringen oder ihnen aus solchen Beweggriinden
Gefolgschaft leisten — nicht aber auf jemand, der solchen Leuten Glauben schenkt, weil
er durch ihre scheinbare Frommigkeit und Wahrheit getiduscht ist” (De utilitate
credendi, 1). Augustinus geht noch weiter: , Fragt sich bei einem Menschen, ob er gut
sei, so kommt es nicht darauf an, was er glaubt und worauf er hofft, sondern
darauf, was er liebt. Denn wer die Liebe hat, der hat zweifellos auch die rechte
Glaubensverfassung und die rechte Hoffnung. Wer aber die Liebe nicht hat, dessen
Glaube ist nichtig, mag auch, was er glaubt, die Wahrheit sein” (Enchiridion, c. 117).

Eine solche Haltung gegeniiber einem Andersdenkenden und Andersglaubenden wiirde
ein wahres 6kumenisches Klima schaffen, selbst wenn es an dem notwendigen Wissen
fehlte. Denn auch eine noch so sorgfiltige Skumenische Vorbereitung im normalen Rah-
men der Ausbildung wird aus dem Missionar keinen Spezialisten machen. Doch
wiirde ein Fachmann fiir Skumenische Fragen in jeder Mission gute Dienste tun, und
er sollte ihr zur Verfiigung stehen. Denn 6kumenische Haltung will in die Tat iiber-
setzt sein, und es fehlt in keinem Missionsgebiet an praktischen Aufgaben sozialer,
erzieherischer und karitativer Art, zu deren Erfiillung ein Zusammengehen der Kon-
fessionen auf die Dauer notwendig ist. Die allzu Bedenklichen sollten sich das Wort

- 225



der Instruktion des Offiziums von 1949 vorhalten, wonach in der Skumenischen
Bewegung der Atem des Heiligen Geistes zu spiiren sei, der sie inspiriert.

In der Atmosphire des Zweiten Vatikanischen Konzils, das in seiner Dritten Sitzungs-
periode das Dekret iiber den Okumenismus verabschiedet hat, miilte es moglich sein,
die von den Missionaren geforderte Verstindigungsbereitschaft auch auf hochster
Ebene zu erwarten. Es wire z. B. denkbar, daf gewisse Aufgaben und taktische
Notwendigkeiten in gemeinsamer Beratung und Aussprache angegangen wiirden —
sei es, dal die Sacra Congregatio de Propaganda Fide direkt mit der ,Kommission Fiir
Weltmission und Evangelisation’ des Weltkirchenrates in Verbindung trite, sei es,
daf8 solche Kontakte durch Konsultativausschiisse aufgenommen wiirden. Da solche
Vorschldge nicht aus der Luft gegriffen werden, kann durch ein Zitat aus dem
Okumenismus-Dekret belegt werden. Der Wunsch, ,,daf alles, was die Sohne der
katholischen Kirche ins Werk setzen, in Verbindung mit den Unternehmen der
getrennten Briider fortschreitet”” (Nr. 24), sollte gerade in Hinsicht auf die Missions-
tatigkeit wirksam werden. Wie das im einzelnen aussehen kénnte, mag im Gesprich
erdrtert werden. Jedenfalls kime durch eine Zusammenarbeit der Christen auf dem
Missionsfeld jene ,Verbundenheit, in der sie schon untereinander vereinigt sind,
lebendig zum Ausdruck und das Antlitz Christi, des Gottesknechtes”, trite ,,in helle-
rem Licht zutage . . . Bei dieser Zusammenarbeit” konnten ,alle, die an Christus
glauben, unschwer lernen, wie sie einander besser kennen und héher achten” kénnten
,und wie der Weg zur Einheit der Christen” zu bereiten sei.

Damit wire auch die Lésung der Probleme, die aus der Situation der einen Welt auf
uns zukommen, ihrer Verwirklichung niher. Die Kirche wiirde nicht nur als Zeichen
der Vereinigung mit Gott, sondern ebenso auch als Vorbild der Einheit des gesamten
Menschengeschlechtes in Erscheinung treten. In dieser Absicht hielt das Konzil es fiir
seine Pflicht, den Gliubigen und der ganzen Welt Sein und universale Sendung der
Kirche vor Augen zu stellen, damit die Welt, die auf gesellschaftlichem, technischem
und kulturellem Gebiet zur Einheit strebt, zur vollen Einheit in Christus finde.

Ein Glaube, eine Kirche, eine Welt. Das heiflt: Wir stehen an einem entscheidenden
Punkt der Weltmission. Es wird sich erweisen miissen, ob Papst Paul VI. recht behilt,
der als Erzbischof von Mailand erkldrt hat: ,,Wenn die Kirche sich ihrer bewuft wird,
wird sie missionarisch.”

226



