
(: A ZUK

Missionsauftrag In der einen Wel+t*
Der Missionsauftrag die Welt ist der Kirche aufgegeben „‚D1S Z.U7T Vollendung der
Zeiten“ (Mit Z 20), ‚„„Dis die Grenzen der Erde“ (Apg E, Deshalb ist für alle
Zeiten gültig. Er ist jeder geschichtlichen Stunde und jeder Generation L11e  _ Z

Verwirklichung aufgetragen, und ZWAarTr 5 daß der Auftrag des Herrn nicht der
jeweiligen Zeit, sondern ede eit diesem Auftrag 11EeSSEIN 1s5t Das ilt auch für

Zeit, für die geschichtliche Situation der einen oder einswerdenden Welt
Die eine Welt ist 1M Verlauf des zweiten Weltkrieges als Realität 1Ns helle Bewußtsein
der Menschheit gerückt. Das Übergreifen der militärischen Konflikte VOoO  3 Europa auf
die Welt zeigte, WI1e sehr WIT nicht LLUTr Nachbarn, sondern geradezu Schicksals-
gefährten geworden sind. Die erlebte Einheit der Menschheit drängte ach dem Kriege
dazu, den Frieden 1n Einigkeit auf der Welt sichern und alles auszuschalten, Was

ih: gefährden könnte.
Deshalb das Bemühen, alles aus dem Wege raumen, wWas trennen Könnte. 1lle Schran-
ken, die Rassenverschiedenheit, Hautfarben, Kolonisation, Reichtum und sonstige nier-
schiede errichtet hatten, sollten fallen. Deshalb seit 1946 die Entkolonisierung. In einem
gewiIlissen inne ist s1ie die Folge des Humanitätsideals, das em Imperialismus Zu
TOTLZ immer mehr Einfluß SCWONNECN hatte Man wird CIl mussen, die Völker selen
icht eigentlich erwacht, sondern VO:  - den Weißen geweckt worden. Das führte dazu, dafß
die sogenannten Kolonialvölker, die 1946 noch Prozent der Weltbevölkerung AaUS-

machten, ZUrTrT Freiheit und Unabhängigkeit gelangten ab 1960 1n einem fast stürmischen
Tempo. Sie alle fordern Sitz un! Stimme 1n den ‚Vereinten Nationen’‘, die nach dem
zweiten Weltkriege als Schöpfung der einen Welt 1Ns Leben gerufen wurden.
Der Gedanke, alle Völker der Erde 1n einem un zusammenzufassen, wurde mıt
geradezu religiöser Inbrunst aufgegriffen. Im Zusammenhang hiermit tauchte erneut die
Versuchung auf, alle Religionen einer Weltreligion vereinigen, auch die religiöse
Verschiedenheit als Quelle eines möglichen Konfliktes unter den Völkern auszuschalten.
Der 1948 1n Atkinson zusammengetretene ‚Kongrefß der Religionen für den Frieden Un die
Vereinten Nationen‘ kann als Beweis dafür angesehen werden, dafß 1119  - der Religion als

Zusammenschluß der Nationen nutzen wollte
dem „stärksten Bindeglied der Menschheit“ 1n e besondere Kraft ZUus:  e die 1119  - für den

Dies alles annn als symptomatisch für unNnserTe eit angesehen werden. Man sagt SEIN,
uNserTe eit sce1l eine e1ıt der Begegnung geworden. Man verweist dafür auf die
Errungenschaften der Technik Verkehrs- und Nachrichtenwesen; die Welt ist
kleiner geworden, die Entfernungen sind geschrumpft; WIT können fast 1mM gleichen
Augenblick Ereignissen teilhaben, die irgendwo, und el entferntesten Punkt
uNseTies Planeten, VOT sich gehen. Das ist unzweifelhaft richtig un! gewinnt och mehr

Gewicht, wWe1ll WIT bedenken, daß diese Begegnung nicht unverbindlich bleiben
darf. Begegnung ist 1mM Letzten immer Begegnung mıit dem Menschen Uun:| seinen
Fragen, die Antwort von uns ordern. Die Begegnung macht u1ls deshalb ‚ver-Antwort-
lich‘ gegenüber der Situation unNnseTerTr Tage, gegenüber dem Menschen 1n der einen
Welt Diese Verantwortlichkeit oibt der Begegnung den Charakter einer Auseinander-
setzung, die Entscheidung fordert, un! ZWarTr VOIl uns und VO:  5 den anderen. Sie zwingt
uns, 1n Weltmaßstäben denken, und lehrt erkennen, daß Geschichte icht anders
denn als Weltgeschichte begriffen werden ll
Das hat dazu geführt, VO: ‚Ende der Neuzeit‘ sprechen Un die LnEeEUe Wende mit
den Umwiälzungen vergleichen, die sich AT Zeit der Völkerwanderungen oder Sal
1m Übergang VO:  a der mittleren ZUT eueTiTell Steinzeit vollzogen. Man kann solche
Behauptungen anzweifeln, gewiß. Man annn aber icht übersehen, daß in der Welt

Referat bei iınem ersten Kontaktgespräch zwischen katholischen und evangelischen Vertre-
tern der Mission Cret-Berard April 1965 Der französische ext wurde 1n der eit-
schrift Istina (Boulogne-sur-Seine1 77—92 veröffentlicht.

217



Wandlungen VOLr sich gehen: Formen zerbrechen, die WIT bislang für zültig und
unumstößlich hielten, weil Leben sich in ihnen bewegte. Sie werden NUuN, 3
Morgen des Atomzeitalters, In rage gestellt Die Welt ist nicht mehr die weiße und
westliche Welt, geschweige denn die abendländisch-christliche Welt Die eine Welt ist
pluralistisch. Das klingt nicht LLULr widerspruchsvoll, sondern schafft auch Spannungen,
die icht abzuleugnen sind.
Diese Spannungen treten in den verschiedensten Bereichen des MmMenschlıichen Zusammenlebens

Tage. Am offensichtlichsten werden sS1e 1n den politischen Blockbildungen, 1mM Gegen-
satz zwischen Ost und West, iın dem Hin und Her der sogenannten Dritten Welt Man
scheint Anti-Positionen denken un! en in Anti-Kolonialismus, Anti-Imperialis-
INUS, Anti-Kommunismus, Anti-Faschismus und fort. Wir wollen das Neue und halten
am  » Alten fest! Man traumt VO  - Weltkultur un: restauriert die eigene Vergangenheit!
Wir klammern [15 al Vergehendes, weil WIT das Zukünftige, das auf uns Zu-Kommende,
£ürchten. Deshalb agen WIT nicht, uns der Frage stellen, ob sich 1n all dem ein
öhepun der Weltgeschichte oder ine Wende vorbereitet. Wir lassen die Frage offen,
setzen ber alle Energie un! alle Mittel ein, die erreichte Stellung ZzZu halten und zZu

festigen. Daflß auch auf diese Weise 1ne Antwort gegeben wird, wollen WITr uns icht
eingestehen, weniger noch, daß diese Antwort sich die eit richtet und eshalb 11VEeli-
antwortlich ist.
Diese Urz geschilderte Lage uUuNnseTer eit mu{ Uuntfer den Herrenauftrag gestellt
werden, aller Kreatur das Evangelium verkünden (Mk O; 15) und alle Völker z

Jesu Jüngern machen (Mt Z 18—20 Der Auftrag richtet sich (über die Apostel)
die Kirche, die Versammlung derer, die aus der Welt herausgerufen sind und

deshalb Ek-klesia heißen WAar werden diese Ausgesonderten gemahnt, „sich der Welt
icht gleichförmig machen“ (Rm 12 2)8 doch sind 61e gleichwohl der Welt
willen Herausgerufene und mMusSssen  44 sich als Anruf die iM liegende“ Welt
(1 Jo S 19) verstehen. Daraus folgt, daß der Missionsauftrag den alten Gottesauftrag,
die Erde füllen und sich untertan machen (Gn 4 28), icht aufhebt, sondern
aZzu hilft, ih erst eigentlich verwirklichen.
Der Missionsauftrag ist jedoch spezifisch, ja exklusiv religiös. Denn das Evangelium
verkünden heißt ZUT Metanoia und ZU Glauben rufen und die Völker in die
Jüngerschaft Jesu überführen. Nur schafft die Botschaft die Freude, die s1e  n kündet.
Zwar ist die Jüngerschaft Jesu nach seiner Erhöhung ZUT Rechten des Vaters NUuTr

möglich der Verhüllung des Glaubens Uun!| des Sakraments, aber die Tautfe geschieht
immer auf Tod und Auferstehung Jesu hin (Rm 6), c1e SEeIZz 1n persönliche Beziehung

dem, der durch die Erweckung von den Toten als Kyrios erwiesen und 1n seiner
Sendung bestätigt worden ist. Daher ommt ihm alle Macht und Vollmacht 1m Himmel
und auf Erden (Mt 28, 18) Sich auf 61e berufend, gibt seinen Aposteln den
Befehl, in alle Welt hinauszuziehen: LEr sendet sie, wIı1e ihn der Vater gesandt hat
(Jo 20, 21) Mission der Kirche steht 1n der Sendung des Sohnes Gottes, der 1n
seiner Menschwerdung in die Geschichte der Menschheit eintrat.
Von daher bestimmt sich die Stellung der Kirche gegenüber der Welt Sie annn nich  —
anders als c1e bejahen, ihre Spannungen aushalten, ihren Pluralismus hinnehmen,
ihre Emanzipation tragen un! ertragen. Das bedeutet aber weıiter, daß die Kirche
der Ausführung ihres Sendungsauftrages icht hinausziehen darf, sich die Welt, ihre
Völker, Kulturen und Religionen einzuverleiben, sondern daß s1e sich 1n ihnen
verleiblichen muß Hieraus ergeben sich Folgerungen, die für die Praxis VO:  » icht
überschätzender Bedeutung sind.

Die Welt ordert 1e Universalität der Kirche

An erster Stelle MU.: ler das genannt werden, was auf eine echte Einwurzelung der
Kirche In den Lebensbereichen der Völker 7zielt. Wenn etwas augenfällig geworden ist,

218



ann dies, daß die Vorrangstellung Europas geschehen ist. Man ll volle
Gleichberechtigung, Partnerschaft. Das gilt auch und gerade 1 kirchlichen Bereich.
Deshalb spricht INa  3 entweder dem Christentum jeden Vorrang ab un! stempelt
ZUT Religion der Weißen, oder aber Inan fordert ein Christentum, das auf die je eigene
Art der Völker Rücksicht iımmt und icht westliche Formen der Frömmigkeit, des
Gottesdienstes, der Lehrverkündigung auferlegt. Wenn WIT die Universalität der Kirche
erns nehmen und wollen, die Kirche wirklich wird, wWas 61e  b sSe1n soll Welt- Uun!
Menschheitskirche annn mMUusSsen  e WIT uns gerade in der Situation der einen Welt
Gedanken ber die Einwurzelung der Kirche machen.
Man annn die gleiche Aufgabe auch mıiıt dem Terminus Akkommodation der Adap-
tatıon bezeichnen. Nur dart — darunter icht einfach eine Methode, einen psycho-
logisch-pädagogischen Kunstgriff, Trick sehen, sondern das, wWas heute ‚inkorpo-
rative Adaptation‘ genannt wird: Aufnahme les Wahren un! Werthaften das
Corpus Christi, Verleiblichung der irche ın anderen Völkern un! Kulturen.
Es ist der gleiche Fragenkreis, 15 dem Johannes das Konzil einberief und ihm
die Aufgabe stellte, Leben und Lehre der Kirche darzustellen, daß die Kirche auf die
Bedürfnisse unNnserTer eit Antwort geben könne. Der aps ist mıiıt dieser Forderung weit
über jede methodische Einstellung hinausgegangen; verlangte VO)]  - der Kirche ein
Selbstverständnis, das sich 1n einer uen Theologie ausspricht. Theologie, richtig verstan-
den, ist jederzeit Neu aufgegeben, und wWar S daß s1e sich icht 1LLUTI mıiıt dem ffen-
barungs:  alt und der Glaubenszustimmung befaßt, sondern daß S1e die Offenbarungswirk-
ichkeit mıit der Weltwirklichkeit konfrontiert. Das Gleiche gilt auch VO:  ” der Verkündigung
der Botschaft, die die Kirche eisten hat Sie MU! den Menschen 1n seiner konkreten
Existenz, 1n seiNer Welt ansprechen. Was das bedeutet, mütßte nirgendwo deutlicher
erkennen se1in als gerade 1n den sogenannten Missionsländern. Hier trifft die Kirche nämlich
auf Menschen, die 1n einer Welt leben, die anders als die 1SeTfe ist; die un_ns deshalb emd
erscheint und sich uNnseTfen. Verständnis und unNnseTfeTr Wertung verschließt. Da Europa diese
Welt ntdeck+ und s1e anders als die 1NiseTe befunden hat, haben WIT die Menschen dieser
Welt Je anderen‘ genannt und schleppen diesen Kolumbuskomplex heute noch mit unlls
herum. Das hat weiter dazu geführt, da diese Weltgegenden als Verlängerungen oder Pro-
jektionen Europas aufgefaßt wurden und daß WIT Europa ıIn diese Länder importiert haben.

Das gilt auch VO:  - der Kirche und ihrer 1SSi0n. Man annn icht hne Berechtigung!
Sagen, daß die 1Ssion 1m Zeitalter der Kolonisation 1ın diesen Ländern kirchliche

Kolonien gegründet habe Damit wurden Schranken errichtet, die die Kirche gegenüber
den ‚anderen‘ Kulturen und Religionen abkapselten. Die Menschen, die die Kirche
hineingeholt wurden, wurden aus ihrem traditionellen Gefüge herausgenommen,
wurden isoliert, entwurzelt. Westliche Vorliebe für abstrahierendes Denken hat das
Ihrige dazu getan, uns den Blick für die Folgen eines solchen Vorgehens trüben.
Wir haben übersehen, daß die Menschen, die WIT tauften, konkret existierende
Menschen a  J das heißt, Menschen, die einer bestimmten Umwelt, 1n einer
eigenen geschichtlichen Überlieferung, einem ganz bestimmten gesellschaftlichen
Gefüge und in einer eigenen gelstigen Welt lebten. Wir haben Von all diesen
Konkretheiten, VO:  » diesen Existentialien, abgesehen und getan, als hätten WIT
abstrakte Wesen VOTr unNns. Viele erkennen heute noch nicht, daß 1es der Grund dafür
ist, aTu uns uNnserTe Christen entgleiten; s1e  n Ersatz religiösen
Formen suchen, die altes Brauchtum, das WIT längst überwunden glaubten,
anknüpfen; WaTrIium s1ie dem Christentum eine NeuUue, ihre eigene Gestalt geben wollen.
Hier wird ein anderes deutlich. Das, WOTIUIIN ler geht, ist nich:  A einfach Adaptation:
Verhaltensweise, Methode des Missionärs. Das Problem ist komplexer; hat eine
Entsprechung Gegenüber des Missionärs, Missionsobijekt, wıe WIT Sagen. Wir
können und mussen deshalb von Assimilation sprechen die Christen ıIn der 1SS1on
sollen die VO: landfremden Missionär angebotene Botschaft auf eine ihnen ent-
sprechende Weise aufnehmen und verwirklichen. Dies zugestehen würde heißen,
ihnen Raum ZUr Initiative gewähren; ihnen Freiheit geben, die ihr einziges Maß und
ihre Grenzen der Offenbarung hat

219



Obwohl Missionswissenschaft und MissSionspraxis sich immer schon mit diesem Problem
beschäftigt haben, sind beide, den Notwendigkeiten der Gegenwart MMESSECN,
doch Vortfeld der Problematik steckengeblieben. In der Theorie verhielt 1119  . bei
methodischen Überlegungen; 1n der Praxis beschränkte 119  . sich auf periphere
Anwendungsbereiche, auf Kirchenbau, Malerei oder Musik Theologie, Liturgie, Recht,
Spiritualität sind fast och Sdi nicht AaNgCHANSCH worden. Das hat azu geführt, daß
alle och ehrlich gemeinten Adaptationsweisen als Zugeständnis, als Herablassung
des weißen Mannes mißdeutet wurden; Ja, da{fß 111d:  D argwöhnte, solche Adaptationen
wären nichts anderes als Versuche der remden Missionäre, die einheimischen Christen
In ihrer kulturellen Rückständigkeit belassen und ihnen den Zugang ZUT Welt der
Weißen verschließen. Entsprechend ist die Reaktion. Man sucht mıiıt allen Mitteln,
ohne Rücksicht auf eigene Werte, in den Besitz westlichen Wissens gelangen. Man
ordert Akkulturation STa Adaptation; 11194  . wirft dem Missionär Paternalismus VOT

und sieht 1n seinem Verhalten LLUT noch Bevormundung, Herrschsucht, Reste kolonialen
und imperialistischen Denkens.
Es wirkt erhellend, wenn 1119  - diese Dinge Kateéorien mißt, die 1n unNnseTelnNn Breiten,
wenn auch VO:  - ganz anderen Voraussetzungen ausgehend, entwickelt worden sind. 50
findet sich Ze schon bei Max Scheler ine Unterscheidung, die, hätte ULa  - s1e beachtet,
den Blick geschärft und manche Schwierigkeit verringert, wenn nicht za aAus der Welt
eschafft hätte Scheler ınterscheidet nämlich zwischen Herrschaftswissen un:! Bildungswissen
un charakterisiert 1n den erminı] bereits die Motive und Ziele, die bei der Aneignung
VO:  > Wissen wirksam sind. Zudem macht darauf aufmerksam, daß der rang ZUu
Herrschaftswissen vornehmlich bei Völkern finden ist, die ‚geschichtslos’ oder, richtiger
gesagt, hne lebendige Beziehung ihrer Geschichte sind Diese Anmerkung ist außer-
ordentlich aufschlußreich 1in unseTrTem Zusammenhang. Sie weıist nämlich darauf hin, daß
gerade bei solchen Völkern das Streben nach Akkulturation stärker ist als das Bewahren
des Eigenen Da die Mission seit dem Jahrhundert 1in sehr beachtlichem Ausmaßf mit
diesen Völkern 1n Verbindung getreten ist, wird S1e 1n ihrer Praxis auf diese Bestrebungen
Rücksicht nehmen und zweigleisig vorgehen mussen, das heißt S1€e mu{fifß Akkommodation
und Akkulturation methodisch umgreifen.
Die Akkulturationsbestrebungen zeigen sich allerdings auch bei den übrigen Völkern
der farbigen Welt; s1e sind 1n einem gewlssen Sinne eın Phänomen der einen Welt
Deshalb vertrauen heute viele darauf, daß die Welt auf dem Wege einer Welt-
einheitskultur sel, die letztlich VO.:  3 der technisch-industriellen Zivilisation des estens
geprägt sSeıin würde. Bestünde diese Hoffnung Recht, dann kämen WIT mıiıt L1seTelr

Forderung ach Akkommodation allerdings spat. Das Problem ware in einer
tragischen Schuld der abendländischen Christenheit schon überholt, und WIT hätten
auch 1ler ILUTI och das den Religionen nachgesagte „kulturelle Nachhinken“ (cultural
lag) konstatieren. Doch gibt manche Anzeichen dafür, daß die Hoffnung auf eine
solche Welteinheitskultur trügerisch ist. Denn Je bewußter die sogenannten JjJungen
Staaten sich ihrer eigenen (nationalen) Kultur SIN  d mehr versuchen sie, die
westliche, technisch-industrielle Zivilisation auf ıne ihrer Eigenart entsprechende
Weise 1ın den riff bekommen. Das würde für eine künftige Welteinheitskultur
bedeuten, 61e icht uniform, sondern mannigfaltig, das heißt, Kulturdialekten
bestünde.

Die Forderung nach Akkommodation würde dann auch weiterhin Recht erhoben
werden. Es spricht für das Einfühlungsvermögen ohannes’ daß das Problem
der Anpassung 1n dieser Zuspitzung cah und dem Konzil als Aufgabe stellte.
Er gab die gültige Antwort Ce8.- Anpassung Vergangenes oder Ver-
gehendes hielt für sinnlos; für ihn gab LLUT 1ıne Anpassung die die Zukunft.
Es ist erstaunlich, daß diese Konzeption Beifall gefunden hat un! iın klaren AÄAuße-

220



rungen konkret formuliert worden ist Erkenntnisse tragen den Keim der Realisierung
1n sich, wenn zuweilen auch lange braucht, bis 61e sich laten niederschlagen.
Ich zitiere aus einem Interview, das der Präfekt der obersten römischen Missionsbehörde,
der Kongregation der Glaubensverbreitung, zZu Missionssonntag 1963 gegeben hat Darin
tellte Kardinal Agagianıan eutlich heraus, da{f der Block der Nichtchristen durch die
Missionsarbeit der etzten Jahrhunderte kaum ‚angeritzt‘ worden se1l und zahlenmäßige
Erfolge durchwegs LLULI bei Volksgruppen erzielt werden konnten, „dıe Te nicht sehr
hoch stehen oder 1n das Volksganze der nichtchristlichen Völker nicht organisch eingefügt
Sind”. Deshalb musse, forderte der Kardinal, die notwendige Anpassung 5AanzZ anders als
bisher angestrebt werden. Sie dürfe „nicht eın außerlich se1in, keine bloße Nachahmung, die

der Obertfläche bleibt, ohne die Seelen erreichen . Von ‚Anpassung‘ kann TST dann
berechtigterweise die ede sein, wenn Kräfte geweckt werden, die verstehen, iıch 1n den
Formen der einheimischen Kultur echt un zugleich christlich auszudrücken. Das ist”,  44
schloß der Kardinal, „dıe Aufgabe der einheimischen Christen“.

Das ist, möchte ich ergänzend a!  J auch die Aufgabe der Theologie. Denn wenl}

WIT VOo  } diesen Dingen theologisch reden wollen, ertappen WIT uns imMmMer wieder
dabei, solche Aussagen sehr allgemein und WIT unls ber ihren konkreten Inhalt
nicht sehr klar sSind. Man findet 1n theologischen Publikationen P häufig die Forde-
rung, nicht L1LUTr der einzelne Mensch musse getauft werden, sondern mit ihm ebenso
eın Milieu, se1ine Geschichte, seine Kultur. Das ist als Forderung gewiß richtig, aber
wWas bedeutet eG? Christliche Taufe ist doch Taufe auf den Tod Jesu, un 1Ur wer

gestorben ist, annn SeiINer Auferstehung teilhaben. Welchen Tod sterben die ultu-
ren? Was wird 11 das neuUue, österliche Leben eingeholt? Ich weiß nicht, ob WIT diese
Fragen beantworten können; ich weiß noch weniger, wI1e WIT s1e beantworten sollen.

Die Fragen werden noch bedrängender, wenn WIT VO' den Kulturen den Religionen
der Völker übergehen. Wir können diesen Fragen aum ausweichen. Sie sind mit den
vorhergehenden ebenso verquickt, wl1e die Kulturen der Völker mit ihren Religionen
verhaftet sind. Die Kulturen wurzeln den Religionen. 1ne Scheidung zwischen ihnen
ist icht möglich. Damit stellt sich das Problem der Einwurzelung des Christentums
anderen geistigen Räumen ebenso gegenüber den Religionen. Welchen Ort aber haben
die Religionen der Völker ın der christlichen Theologie? Was machen WIT aus solchen
Tatsachen der Religionsgeschichte, wıe 661e 1m vorıgen Jahrhundert schon Lasaulx auf-
gezeigt hat, daß E Zarathustra, Gautama Buddha, Konfutse Zeitgenossen der Pro-
pheten Israel und der ersten Philosophen in Hellas gEeEWESECN sind? Ist eine solche
Koinzidenz Zufall, und gibt ©5 solchen Zufall überhaupt? Was bedeutet für
uns theologisch, dafß diese Religionen heute noch eine Rolle spielen bis in die eine
Welt hinein? Dafß 6S1e der u15 aufgegebenen Begegnung den Charakter icht 1Ur eineT
geistigen Auseinandersetzung, sondern einer religiösen Entscheidung aufprägen? Wir
brauchen uns doch L1LUT die vielfach NEeu eWONNENE Mächtigkeit dieser Religionen

erinnern die Tatsache, daß s1e ZUT: Gegenmission das Christentum
angetreten sind hre Träsenz mıiıtten unter u1ls ihre biologische Bevor-
ZUguUuNg dem explosivartigen Anwachsen der Weltbevölkerung.

1{1

Gerade der letzte Punkt zibt den religiösen Fragen eiıne völlig NEeUue Schärfe Deshalb
stellt sich hier e1in weiıterer Aufgabenkreis D“O aktueller Dringlichkeit.

Rein zahlenmäßig gesehen, ist die Bilanz der fast zweitausendjährigen Missionstätigkeit
der irche doch schockierend: Nur eın knappes Drittel der Menschheit ennt sich ach
Christus, zwel Drittel wıssen nicht VO:  3 ihm oder verschließen sich der Botschaft VO  .

RM



ihm Anteilmäßig ist 1n den Jahren von 1907 bis 1957 die Zahl der Christen fast
Prozent zurückgegangen, VOon 34,4 Prozent auf 29,5 Prozent. Es besteht wen1g Aus-

sicht, das Zahlenverhältnis gunstiger gestalten; enn VOI den £asct Millionen
Menschen, die es jährlich mehr auf der Welt gibt, entfallen aum Millionen auf
die Christenheit. Wir geraten also immer mehr 1NSs  —4 Hintertreffen. Was bedeutet das
für das, wWas WIT 1SsSion nennen? Hat überhaupt noch 5Sinn, sich engagleren,
Menschen, Arbeit, Mittel investieren, wenn WIT dadurch doch nicht orößeren
Erfolgen kommen? Können WIT Personen, Mühen und Mittel multiplizieren, daß
WIT 1n einen Wettlauf mıit dem Wachstum der Weltbevölkerung treten können?
Solche Fragen wird sich jeder stellen, der das Tiel der 1SS10N darin sieht, möglichst
viele Individuen bekehren und ZUI1I eil £ühren. Solange sich st+atistisch fest-
stellbare Erfolge registrieren lassen, Mag hingehen. ber wenn unlseTe Missionare
VOTLT verschlossenen oder sich schließenden 1üren stehen; wenn ihre Tätigkeit
wünscht ist; wenn s1e sehen mussen, wWwI1e ihre Gemeinden kleiner STa orößer wWer-
den annn Mag manchen die Anfechtung bedrängen, daß sich fragt, ob ennn Se1nNn
Dasein noch sinnvoll 1st und ob er ist, wWas als Missionar sSein soll Nur dann wird
C  a dort, wohin gestellt ist, ausharren, WEe: weiß, wWas m1iss1ioNnN1eren heißt und
WOZUu 1SsSion der Kirche 1 Letzten da ist.

Der Missionar, der sich fragt, stellt sich und der ission die Ö z £
Es ist erregend, daß weder die Theologie 1m allgemeinen noch die Missionswissen-
schaft 1m besonderen s1e klar und eindeutig beantworten wWI1ssen. Es Sibt viele
Gründe dafür.
Der erste Grund kann darin gesehen werden, daß die traditionelle Theologie sich nicht
hinreichend mit der Mission beschäftigt hat un deshalb keine zureichenden Auskünfte erteilt.
Ein zweiter Grund liegt darin, daß die Missionswissenschaft 1n die Theologie icht integriert
wurde; Inan bestreitet ihre Berechtigung, indem INnan Ssagt, ihr Arbeitsgebiet MUSSE VO:  > den
übrigen Disziplinen wahrgenommen werden, weil die missiologische Problematik 1DSO
ZUr. Theologie gehöre. Da jedoch aktisch die Mission nicht berücksichtigt wird, ist die
Missionswissenschaft als eigene Disziplin weiterhin notwendig. Sie glaubt ga 1n der Lage

se1in, der Theologie einen Dienst erweisen können, da s1e dauernd mıit den Realitäten
der nichtchristlichen Welt in Berührung ist und dadurch imstande, VOTLT die konkreten
Erfordernisse des Lebens führen. Trotzdem bleibt die Missionswissenschaft in einem

muß
gewissen Dilemma, da 61€e die wesentlichen Ergebnisse aller übrigen Disziplinen voraussetzen

Das und manches andere hat dazu ge:  E die Missionswissenschaft bislang keine
eindeutigen Aussagen über die Mission der Kirche gemacht hat Sie konnte s1e vielleicht
nicht einmal machen, da s1e (ebenso wıe die übrige Theologie) icht erkannt bzw. realisiert
hat, daß Mission und Missionstätigkeit eın umfassenderes Uun! besseres Gelbstverständnis
der Kirche ordert un! Öördert. Weder eın Heilsindividualismus noch eın  S überwiegend insti-
tutionelles, kanonistisches Denken, für das die Pflanzung der Kirche der ines  *
bodenständigen Klerus un! 1n der Errichtung der ordentlichen Hierarchie gipfelte, konnten
die Mission der Kirche richtig eschreiben Sie neglerten aktisch den eschatologischen Cha-
rakter der Mission un:! damit auch die neutestamentlich bezeugte ‚Bedrängnis’ Vor dem Ende.
Wenn dagegen Sein un! Sendung der Kirche 1ın e1Ns gesehen werden; wenn Sendung
der Kirche VO:  » ihrem Sein icht ablösbar ist, also nicht Aktion der Peripherie,
sondern zentrale Seinsfunktion der Kirche ist dann ist Sinnbegründung der 1sSsion
HUr möglich Zusammenhang mıit der Sinnbegründung der Kirche. Das besagt dann,
daß die Kirche ın ihrer Sendung die Welt auf die Selbstdarstellung der Herrlichkeit
Gottes In der Welt und auf die eschatologische Errichtung der Herrschaft Gottes hinzu-
weisen hat; daß s1ie den Herrschaftsanspruch Gottes VOT der Welt verkünden und

bezeugen hat Alles Fragen nach zählbaren Erfolgen hat zurückzustehen VOTrT der
Gewißheit des Glaubens, daß die Offenbarung der Herrlichkeit und der Herrschaft
Gottes ZU: eil des Menschen geschieht.
222



In dieser Hinsicht scheint MIr das Konzilsgespräch VO:  - icht untier-
schätzender Bedeutung. Es bemüht sich unl ein GCelbstverständnis der Kirche, das
Verhältnis gegenüber der Welt deutlich und eindeutig aussagt, Uun! ZWar nicht Ur 1m
Schema 13, sondern in allen tragenden Verlautbarungen des Konzils Stets sollen „Sein
und universale Sendung der Kirche VOT den Gläubigen UunNn! VOT der Welt erklärt”
(Lumen gentium) werden, das heißt, sollen missionarische Aussagen gemacht werden.
Das geschah bereits 1n der Konzilskonstitution ‚Über die heilige Liturgie‘. Nach ihr
die Liturgie geradezu die Voraussetzungen dafür, daß die Kirche ihrer Sendung gegenüberder Welt gerecht werden könne: S5ie baut die Gläubigen auf, damit ihr Leben „Ausdruck
und ffenbarung der Geheimnisse Christi und des eigentlichen Wesens der Kirche“ wird
dieser Kirche, „der eigen ist, ın der Welt ZUgeEHCN un doch unterwegs sein .  WE Die
Liturgie stärkt die Gläubigen, sS1e Christus verkünden können, und stellt auf diese
Weise denen, die raußen sind, die Kirche VOT als Zeichen, das aufgerichtet ist unter den
Völkern und unter dem sich die zerstreuten Söhne Gottes Einheit sammeln sollen, bis
schließlich ine Herde uıunter einem Hirten se1l (Nr. Z Die Liturgie will das verkündete
Heilswerk Gottes und Christi 1m Opfer un Sakrament vollziehen (Nr 6) In ihr sprichtGott selbst seinem Volk; 1n ihr verkündet Christus immer noch die Frohe Botschaft
(Nr. 33)
Noch deutlicher findet sich dieses Sendungsbewußtsein 1n der Kirchenkonstitution. In ihr
besinnt sich das Konzil neu darauf, Kirche Volk Gottes ist und die Jüngerschaft Jesu
ZUT Grundlage hat Die Amtsträger, aus der Jüngerschaft ZUumHll Apostelamt berufen, werden
auf ihre dienende Funktion innerhalb des Volkes Gottes verwiesen; dem olk selbst wird
eilhabe den ufgaben des Amtes und den Heilsfunktionen Christi zugesichert.
urch all 1es wird eın Verständnis für die Sendung der Kirche begründet; s1e
ist Diakonie der Welt Das olk Gottes „konsekriert“ die Welt. Das darf nicht
verstanden werden, als ereigne 61 durch das bloße Christsein etwas Dafür appelliert
die Konstitution stark das personale Engagement eines jeden, indem s1e immer
wieder die Pflicht ZU Zeugnis VOT der Welt erinnert. icht durch Argumente, sSOoN-
ern durch christliches Leben soll die Welt davon überzeugt werden, daß Gott allem
Augenschein ZU Irotz auch heute der Herr ist un! Herrschaft ber die Welt
beansprucht.

Es ist allerdings icht übersehen, daß es der Zeugnishaftigkeit christlichen
Lebens weithin gefehlt hat und fehlt. Hier liegt eine der dringlichsten Aufgaben, auf
die christliche Erneuerung sich besinnen hat
Allen, die Übersee tätig gewesen sind oder mit Menschen s jenen Ländern 1ın Verbindungkamen, ist bekannt, wıe sehr das alte Europa noch als christlicher Erdteil gilt jedenfallssehr, daß alles, wWwWas Europäer 1mM Zeitalter der Kolonisation gefehlt aben, dem Christen-
tum angelastet wird. Von daher sind die Vorwürte verstehen, wonach das Christentum
iın Europa versagt habe und eshalb ZUTr:. Mission ınter den Völkern übergegangen sel; oder
die Kritik, das Christentum habe die sittlichen Grundsätze Christi umgebogen und s1e der
politischen Macht unterworfen; oder die Anklage, das Christentum sSe1  < schuld daran, daß
die Völker Europas ın drei Jahrzehnten zweimal iınen Weltbrand entfacht hätten.
Man wird sich dieser „Kritik abendländischen Christentum” icht durch billige Apolo-getik entledigen können. Man wird auch nicht mıt der Unterscheidung, das Christentum seien
nicht die Christen, arbeiten dürfen. icht einmal die Verallgemeinerung, alle, die ihr
Christentum nicht mehr lebten, seien ‚Heiden‘, wird ine solche Kritik ZU: Verstummen
bringen. Denn all diese Weisen reagieren würden Ur Nneue Beweise für das Versagendes Christentums iefern.

Angesichts dieser Kritik gibt vielleicht MNUr einen Weg, und ZWar den, die HT och
scheinbar vorhandenen Positionen abzubauen, weil s1e der Wahrheit Wege stehen,
und auf einen Aktionsradius verzichten, der nichts anderes als eiıne GSelbsttäu-
schung ist. Je mehr die Kirche die Selbstabgrenzung, die Unterscheidung des Christli-
chen vollzieht wenn nötig ZUT kleinen Herde hin desto realistischer wird sie ın

223



der Glaubensverkündigung ihre Aufgabe erkennen und dem persönlichen Zeugnis
des einzelnen Christen den Wert beimessen, der ihm zukommt. Schließlich verweist
die Fassung des Missionsbefehls 1ın Apg T eben hierauf: „Ihr sollt meine Zeugen
eın his die Grenzen der Erde!“ Durch diese Aussage erhielte auch der durch
Mißerfolg ZU  H Mutlosigkeit versuchte Missionar 1ne Antwort, die ihm helfen könnte,

SelnNner Sendung stehen und 61e als sinnvoll verstehen.

{17

1ne solche Antwort WAare zugleich gzeeignet, einer weıteren Versuchung des Missionars
begegnen nämlich der Versuchung, SIa der religiösen Aufgabe eine andere

suchen, die ihm mehr aum ZUYT Aktivität eiInNnraumt.
Diese Versuchung ist miıt einem der eigenartigsten Phänomene der einen Welt vgegeben:
der Entwicklungshilfe. Daß sich ein Phänomen der einen Welt handelt, brauche
ich 1er nicht auseinanderzusetzen. Dalß mit ihm eine vielgestaltige Versuchung berei-
tet wird, ist auch nicht übersehen. Dabei ist die Erwägung, die 1Ss1on könne Gef£ahr
laufen, mıit der Entwicklungshilfe identifiziert werden wIı1e  0 ehedem mit der Koloni-
satıon, och recht vordergründig. Denn 1119  - spricht VOIL Entwicklungshilfe vielfach 5
als läge in ihr der Schlüssel ZUT Lösung aller Schwierigkeiten. Gelbst Was die 1sSsion
auf kulturellem un! sozialem Gebiet getan hat, die christliche Liebe und Gerechtig-
eit erweılisen, wird nachträglich durch die Erklärung, die 1SS107N habe immer schon
Entwicklungshilfe geleistet, mıit einem falschen Etikett versehen. Man scheint olau-
en, könne nichts ZU eil der Völker getan werden, bevor 1119  - nicht etwas für
ihr Wohl getan habe Deshalb beruft 11La sich erneut auf ein Sozialevangelium (Social
Gospel), das INa  m früher als Verzeichnung der Sendung Jesu zurückgewiesen hatte In
die Praxis übersetzt, heißt das, der Missionar habe sich die Abschaffung sozialer
Mi®ßstände kümmern, habe ate stehen bei der Gründung VO  3 Gewerkschaften
und Genossenschaften un! mUusse Hilfestellung geben bei Bodenreform und Rationali-
sierung der Landwirtschaft.
Gewiß soll nicht geleugnet werden, dafß das Christentum für die soziale Gerechtigkeit
einzutreten und Wege azu welsen habe Die Gefährlichkeit, VOT der gewarnt
werden muß, liegt in der Weise, 1n der oft gesprochen und gehandelt wird. Hierbei
ist och auf ein anderes verwelsen. Mit der technischen und industriellen Entwick-
ung sind alle Ideologien des estens ber die Welt hin verbreitet worden, die
Ausdruck rationalistischer, positivistischer oder liberaler Grundhaltungen sind. Dadurch
wird die (in gewissem Sinne notwendige) Säkularisierung der Welt vorangetrieben
un dem Menschen der Zugang ZU Heiligen und Göttlichen erschwert. Die Verkündi-
gung der christlichen Botschaft wird fast unmöglich. Denn der Mensch gerat immer
mehr In Gefahr, aus einem rTrommMen Heiden, einem adventhaften Menschen einem
Menschen des Abfalls VO:  3 seinem Gott werden.
AÄAus diesen Gründen müßten die Verantwortlichen der Versuchung einer uneinge-
schränkten Entwicklungshilfe widerstehen trachten und ihre TeNzen abstecken,
damit die Mission icht ihre Absicht einer Entwicklung Vorschub leistet,
der 61€e FEinhalt gebieten sollte. Die Gefahr wird jedoch NUur erkennen, wer den spezl-
fisch religiösen Charakter des Missionsauftrages anerkennt und gleichzeitig zugibt,

die Botschaft L1LLUT 1mM Zeugzns christlichen Lebens ihre Glaubwürdigkeit erhält.
Gerade diese Glaubwürdigkeit wird aber 1n Frage gestellt, weil das Zeugnis der Chri-
sten Ge1 persönlich noch überzeugend ce1lit Jahrhunderten nicht mehr in
einem einheitlichen Bekenntnis dem einen Herrn der Christenheit abgelegt wird.

Damiıit ist der Problemkreis angesprochen, der UNLS ım Letzten hier zusammengeführt
hat die Not der Glaubensspaltung un des Verlustes der Einheit.

224



Es annn 1er icht arum gehen, den Gesamtkomplex des ökumenischen Anliegens
umreißen. Es kommt L1LUTr darauf d zu zeigen, daß der Verlust der Einheit die Kirche
gerade 1n ihrer missionarischen Funktion trifft. Nach dem Hohenpriesterlichen Gebet
Jesu (Jo 17) soll die Einheit der Seinen doch die Voraussetzung dafür se1ln, daß „‚die
Welt glaube, du mich gesandt ast  4 Diese Absicht Jesu wird icht erreicht, wenn
die Einheit nicht vorhanden ist Die Welt annn annn nicht erkennen, daß Jesus ihr ZU
eil gesandt ist. Damit ist gleichzeitig ausgesagt, daß hne Einheit auch die Kirche
nicht mehr als die erkannt werden kann, die Jesu Sendung die Welt weiterführt.
Damit wird aber die zentrale Funktion der Kirche unwirksam gemacht. Es besteht
demnach die reale Gefahr, die 1Ssion ihren eigentlichen Sinn gebracht wird.

Von daher stellt sich mıit aller Deutlichkeit die Aufgabe, das Verhältnis der christlichen
„Missionen“ zueinander L1Leu durchdenken. Denn das ökumenische Anliegen ist
den Missionen icht gerade sehr lebendig. Die missionierenden Gemeinschaften der
verschiedenen Konfessionen leben eher schiedlich denn £riedlich beieinander. Die
Fronten sind verhärtet. Wir wollen 1ler nicht Tatsachen registrieren, sondern lediglich
einige Gründe aufführen, das ist.
Sicherlich ist die Eigenart der Missionsarbeit selbst mıiıt Betracht ziehen. Es ist
menschlich allzıu verständlich, daß Parallelaktionen gerade ler als Konkurrenz betrach-
tet werden und Reaktionen führen, die unliebsame (und lieblose) Dinge schaffen.
Sodann ist wIle bei fast allen Problemen der ission heute die icht genügend
spezifische Berufsvorbereitung der Missionare neNnnen. 1ne realistischere Einstellung
würde die unleugbare Tatsache der Glaubensspaltung nicht unterschlagen suchen
und tun, als gäbe s1e  D icht. Okumenische Verständnisbereitschaft würde azu
drängen, Schwierigkeiten icht apologetisch-defensiv oder gdi polemisch darzustellen,
sondern 61e vorwiegend spirituell bewältigen. Mit anderen Worten: Man würde
icht auf kontroverstheologisches Wissen, sondern auf eine religiöse Haltung gegenüber
Andersdenkenden zielen. Die Gefahr der Geringschätzung und Herausforderung würde
gemindert, WEe: d die Mahnung des heiligen AÄugustinus bedacht und ZUT icht-
schnur gemacht würde: „Wer eine ırrıge Meinung, mag s1e noch verkehrt se1in,
icht aus böswilliger Leidenschaft oder aus Hochmut verteidigt, sondern 6S1e VO  » seinen
Eltern übernommen hat und dabei in besonnenem Eifer nach der Wahrheit sucht,
bereit, ihr nachzukommen, WEe’ s1e findet eın solcher ist durchaus icht als
Getrennter anzusehen“‘ (Ep 43, : 1/1) „Das Wort ‚Häretiker‘ sollte 1LUTX für jene
verwendet werden, die aus selbstischem Interesse, besonders aus Streben nach uhm
oder Vorrang, falsche Meinungen aufbringen oder ihnen aus solchen Beweggründen
Gefolgschaft eisten icht aber auf jemand, der solchen Leuten Glauben schenkt, weil

durch ihre scheinbare Frömmigkeit und Wahrheit getäuscht ist  44 (De utilitate
credendi, Augustinus geht noch weiter: „Fragt sich bei einem Menschen, ob gut
sel, kommt icht darauf d} wWas glaubt und worauf hofft, sondern
darauf, Was liebt. Denn wWerTl die Liebe hat, der hat zweifellos auch die rechte
Glaubensverfassung Uun:! die rechte Hoffnung. Wer aber die Liebe icht ar dessen
Glaube ist nichtig, INag auch, Was glaubt, die Wahrheit SsSe1n (Enchiridion, B L17)
ine solche Haltung gegenüber einem Andersdenkenden und Andersglaubenden würde
eın wahres ökumenisches lima schaffen, selbst WEe: es dem notwendigen Wissen
fehlte. Denn auch eine noch sorgfältige ökumenische Vorbereitung 1m normalen Rah-
Inen der Ausbildung wird aus dem Missionar keinen Spezialisten machen. Doch
würde eın  EB Fachmann für ökumenische Fragen jeder ission gute ienste tun, und
er sollte ihr ZUT Verfügung stehen. Denn ökumenische Haltung ll iın die Tat über-
SEeiIz se1in, und fehlt ın keinem Missionsgebiet praktischen Aufgaben sozialer,
erzieherischer und karitativer Art, deren Erfüllung eın Zusammengehen der Kon-
fessionen auf die Dauer notwendig ist. Die allzu Bedenklichen sollten sich das Wort

225



der Instruktion des Offiziums VOon 1949 vorhalten, wonach in der ökumenischen
ewegung der Atem des Heiligen Geistes spuren sel, der s1e  \ inspiriert.
In der Atmosphäre des Zweiten Vatikanischen Konzils, das in seiner Dritten Sitzungs-
periode das Dekret ber den Okumenismus verabschiedet hat, müßte möglich se1ln,
die VO  >; den Missionaren geforderte Verständigungsbereitschaft auch auf höchster
Ebene erwarten. Es ware E denkbar, gewisse Aufgaben und taktische
Notwendigkeiten In gemeinsamer Beratung und Aussprache HCHgaANSCH würden
Ge1 e3) die Sacra Congregatio de Propaganda Fide direkt mıiıt der ‚Kommission für
Weltmission und Evangelisation‘ des Weltkirchenrates Verbindung trate, Ge1  S 5S5;
daß solche Kontakte durch Konsultativausschüsse aufgenommen würden. Daß solche
Vorschläge icht aus der Luft gegriffen werden, kann durch eın Zitat aus dem
Okumenismus-Dekret belegt werden. Der Wunsch, „daß alles, wWas die Söhne der
katholischen Kirche 1Ns Werk setzen, iın Verbindung mit den Unternehmen der
getrennten Brüder fortschreitet“ (Nr. 24), sollte gerade 1n Hinsicht auf die Missions-
tätigkeit wirksam werden. Wie das einzelnen aussehen könnte, INa Gespräch
erortert werden. Jedenfalls ame durch 1ine Zusammenarbeit der Christen auf dem
Missionsfeld jene „Verbundenheit, 1n der 61e schon untereinander vereinigt sind,
lebendig ZUN Ausdruck und das Antlitz Christi, des Gottesknechtes“, trate an helle-
Te‘: Licht zutage Bei dieser Zusammenarbeit“ könnten „alle, die Christus
glauben, unschwer lernen, wıe 61e einander besser kennen und höher achten“‘ könnten
„und wI1e der Weg ZUrT Einheit der Christen“ bereiten se]l.
Damit ware auch die Lösung der Probleme, die aus der Situation der einen Welt auf
uns zukommen, ihrer Verwirklichung näher. Die Kirche würde icht LLUTI als Zeichen
der Vereinigung mit Gott, sondern ebenso auch als Vorbild der Einheit des gesamten
Menschengeschlechtes Erscheinung treten. In dieser Absicht hielt das Konzzil es für
seine Pflicht, den Gläubigen und der anzen Welt Sein und universale Sendung der
Kirche VOT Augen stellen, damit die Welt, die auf gesellschaftlichem, technischem
Uun! kulturellem Gebiet ZUT Einheit strebt, AA vollen Einheit in Christus finde
Ein Glaube, eine Kirche, eine Welt Das heißt Wir stehen einem entscheidenden
Punkt der Weltmigssion. Es wird sich erwelsen mussen, ob Papst Paul VI recht behält,
der als Erzbischof VO  3 Mailand erklärt hat „Wenn die Kirche sich ihrer bewußt wird,
wird 6S1e missionarisch.““

226


